
Eucharistische Anbetung 
Karl Rahner, München 

Die Kirche hat eine Geschichte, die noch lange nicht zu Ende ist, die nur 
schwer oder gar nicht vorauskalkuliert werden kann und immer wieder Über- 
raschungen bringt. Das gilt auch von der Frömmigkeit sowohl der einzelnen in 
der Kirche wie auch von der Kirche und ihren großen Gruppen. Es gibt also 
eine Frömmigkeitsgescfa'cftte. Auch eine solche hat ihren immer neuen Wan- 
del, der vom Geist Gottes gewirktes Neues bringt und auch immer unvermeid- 
lich seine Gefahren hat. 

Weil die Kirche Jesu Christi in diesem Wandel ihrer Geschichte im allge- 
meinen und ihrer Frömmigkeit im besonderen ihre Identität nicht verlieren 
darf und nicht verlieren wird unter dem Beistand des Geistes Gottes und Chri- 
sti, bleibt in dieser Geschichte nicht nur durch allen Wandel hindurch ein blei- 
bendes, selbes Wesen erhalten, sondern die Vergangenheit verschwindet nie 
so, daß sie der Zukunft nichts mehr zu sagen hätte. In der weitergehenden Ge- 
schichte kann ein Altes wieder jung werden und die spätere Geschichte beleh- 
ren und inspirieren. Es gibt darum, um eine neue Zukunft zu schaffen, auch 
eine Rückkehr zu den Quellen. Das so immer wieder neu lebendig werdende 
Alte geht nicht als eine unlebendige, tote Gegebenheit in die spätere Zeit ein, 
nicht als ein respektvoll bewahrtes Museumsstück, sondern bleibt, indem es 
sich lebendig in eine neue Zeit hineinentwickelt und so anders wird und doch 
sein altes Wesen bewahrt. 

Was so von der Kirche und ihrer Geschichte samt der Frömmigkeitsge- 
schichte im allgemeinen gesagt wurde, gilt auch von der eucharistischen 
Frömmigkeit, von der Frömmigkeit, mit der die Stiftung Jesu im Abendmahl 
immer neu gefeiert werden muß. Von der Möglichkeit, Altes aus der euchari- 
stischen Frömmigkeitsgeschichte neu lebendig werden zu lassen, solches Alte 
nicht einfach als Vergangenheit gleichgültig hinter sich zu lassen, sondern als 
neue Möglichkeit und Aufgabe der Zukunft zu sehen, soll in dieser kleinen Be- 
trachtung die Rede sein. 

Es läßt sich, wenn man das heutige Leben der Kirche in unseren Ländern 
vorurteilslos betrachtet, nicht leugnen, daß die eucharistische Frömmigkeit ei- 
nen gewissen Schwund erfahren hat. Wird die stille Anbetung vor dem Taber- 
nakel mit dem ewigen Licht noch so geübt wie früher? Wie viele Klöster mit ei- 
ner •ewigen Anbetung" gibt es noch? Ist die Fronleichnams-Prozession nicht 
an vielen Orten entweder aufgegeben worden oder doch sehr reduziert? In 
wievielen Kirchen braucht man heute noch eine Monstranz? Die Kniebeugung 
vor dem Allerheüigsten ist vielfach schon vergessen. Die vielen, die heute sich 



Eucharistische Anbetung 189 

zum Gottesdienst versammeln, sitzen sofort auf den Bänken und warten gelang- 
weilt bis zum Gottesdienstbeginn. Daß man zunächst einmal für ein paar Au- 
genblicke hinknien und den in der Eucharistie gegenwärtigen Herrn anbeten 
könnte, das scheint sehr vielen nicht einmal als eine denkbare Möglichkeit in 
das Bewußtsein zu dringen. Der Kommunion-Empfang bei der Teilnahme am 
eucharistischen Gottesdienst ist mehr als früher für viele fast zur selbstver- 
ständlichen Gewohnheit ihrer Sonntagsfeier geworden, aber vielleicht doch oft 
zu sehr zur Selbstverständlichkeit und Gewohnheit. Die früher fast selbstver- 
ständliche Gewohnheit einer privaten Danksagung nach dem Kommunion- 
Empfang und dem Ende des gemeinsamen Gottesdienstes scheint mehr oder 
weniger vergessen zu sein. Es gibt gewiß keinen notwendigen Zusammenhang 
zwischen der sakramentalen Buße, der •Beichte", und dem Kommunion- 
Empfang, so wie noch vor ein paar Jahrzehnten viele Christen sich diesen Zu- 
sammenhang als verpflichtend dachten. Aber steht die Verpflichtung zur sa- 
kramentalen Einzelbeichte nach schwerer Schuld vor dem Kommunion-Emp- 
fang dem durchschnittlichen Christen von heute deutlich genug im Bewußt- 
sein? Solche Beobachtungen eines Schwundes in der eucharistischen Fröm- 
migkeit könnte man noch erweitern. Was ist dazu zu sagen? 

Es können hier und jetzt gewiß nicht alle früher durch Jahrhunderte selbst- 
verständlich gewesene Äußerungen der eucharistischen Frömmigkeit bedacht 
und auf ihre Lebendigkeit auch in der Zukunft befragt werden. Manches daran 
wird sicher nicht überall eine Verheißung der Zukunft haben, so fromm es ge- 
wesen sein mag, und man, wenn man es früher selbst erlebt hat, ihm nachtrau- 
ern wird. Ich weiß nicht, ob jederzeit und überall in der Zukunft in jeder Kirche 
eine schöne Monstranz zum selbstverständlichen Schatz der Kirche gehören 
wird. Aber es gibt gewiß in der eucharistischen Frömmigkeit der Vergangen- 
heit nicht weniges, was bleiben sollte, was auch in Zukunft einen Sinn hat, was 
nicht untergehen sollte, was zu der Vergangenheit gehört, die die Zukunft, soll 
sie groß sein, sich neu erwerben muß. Es soll hier heute nur eines davon genannt 
und etwas bedacht werden: Das stille Gebet des einzelnen vor dem Taberna- 
kel. 

Gewiß kann man Gott überall im Geist und in der Wahrheit anbeten. Gewiß 
hört der ewige Gott das Gebet, das einer in der verschlossenen Einsamkeit sei- 
ner Kammer spricht. Gewiß sollte der Christ immer besser verstehen, Gott in 
allem zu finden, seinen Alltag zum Gottesdienst zu machen. Aber wenn man 
ehrlich ist, wird man zugeben müssen, daß derjenige, der immer und überall 
Gott liebend nahe ist, den gemeinsamen Gottesdienst, das ausdrückliche Ge- 
bet in der Kirche mit seinen Brüdern und Schwestern zusammen, die ausdrück- 
liche und leibhaftige Vollzüge seiner Gottesnähe erst recht schätzen wird. Ein 
solcher, der Gott immer und überall nahe sein will, wird gerade solche aus- 
drücklichen und leibhaftigen Vollzüge seiner Frömmigkeit als liebend geübte 



Karl Rahner 190 

Höhepunkte seiner Gottverbundenheit schätzen. Er kennt keinen Gegensatz 
zwischen der dauernden Geweihtheit seines Alltags und den ausdrücklich ge- 
stalteten Weihestunden seines Lebens. 

Solches gilt auch erst recht für die eucharistische Frömmigkeit. Es gehört 
zum christ-katholischen Glauben, daß Jesus Christus mit Gottheit und Mensch- 
heit unter den eucharistischen Gestalten wahrhaft gegenwärtig ist. Gewiß ist 
diese Gegenwart unter den Symbolen menschlicher Nahrung ausgerichtet auf 
den wirklichen Empfang und Genuß dieser eucharistischen Speise. Aber das 
ändert nichts daran, daß in dieser Speise Jesus Christus mit Gottheit und 
Menschheit nicht nur gegenwärtig ist, indem er empfangen wird, sondern zu- 
vor gegenwärtig ist, damit er leibhaftig empfangen werden könne. Und darum 
kann der katholische Christ Jesus, das göttliche Unterpfand seines Heiles, un- 
ter diesen eucharistischen Zeichen anbeten. Solche Anbetung ist im Vergleich 
zum wirklichen Empfang des himmlischen Brotes zwar nicht der Höhepunkt 
des sakramentalen Geschehens, wohl aber eine legitime Konsequenz aus dem 
katholischen Glauben an die wahre Gegenwart des Herrn im Sakrament. 

Diese Verehrung Jesu im Sakrament dürfte also nicht untergehen. Sie mag 
eine Geschichte haben aus fast nicht bemerkbaren Anfängen heraus. Aber in 
der Heilsgeschichte und in der Geschichte der Kirche ist es nicht so, daß etwas 
schon einfach darum wieder schwinden dürfte, weil es fast unbemerkt begon- 
nen hatte. Nein: Wir katholische Christen wollen in Gemeinschaft und als ein- 
zelne auf das Zeichen der Gegenwart dessen blicken, der uns geliebt hat und 
sich für uns dahingegeben hat. Es sollte für uns nicht fremd sein, auch einmal in 

, privatem Gebet vor dem Herrn zu knien, der uns erlöst hat. 
Vor vierzig Jahren sah ich in Wien noch in der Elektrischen Leute sich be- 

kreuzigen oder den Hut abnehmen, wenn die Straßenbahn an einer Kirche 
vorbeifuhr. Solches mag uns heute fremd geworden sein und zwar mit Recht, 
so daß auf Wiederbelebungsversuche solcher Äußerungen der Frömmigkeit 
verzichtet werden kann. Aber echte, private und gemeinsame Verehrung des 
Sakramentes des Altares, auch außerhalb des Kommunionempfangs, dürfte 
dennoch nicht untergehen. Man sollte sich selbst einmal prüfend fragen, ob ei- 
nem diese heilige Tradition einer eucharistischen Frömmigkeit noch etwas zu 
sagen hat. Wir sind gefragt, ob wir dieser Überlieferung eine Zukunft geben 
wollen. Dieses Alte birgt einen Segen für die Zukunft in sich. Wir müssen ihn 
nur ergreifen. 

Ich meine, es solle auch in der Zukunft der Kirche und zwar nicht nur in den 
seltensten Fällen so sein: Da kniet ein Christ allein und still in einer Kirche vor 
dem Heiligen Schrein, in dem das Brot des Lebens für seinen Empfang aufbe- 
wahrt wird. Dieser Christ weiß, daß Gott überall ist, mit seiner Macht und 
Liebe alles trägt, allem unsagbar nahe ist, die ganze Welt der Dom zu seiner 
ewigen Anbetung ist. Aber dieser Christ weiß auch, daß er selber noch lange 



Bernardin Schellenberger 191 

nicht immer dem ihm immer nahe seienden Gott in anbetender Liebe nahe ist; 
er weiß, daß er selber immer noch Gottes Nähe suchen muß. Und er weiß, daß 
der in Allmacht und Liebe überall gegenwärtige Gott, weil wir ihm nicht immer 
nahe sind, sich selbst einzelne Orte und Wirklichkeiten geschaffen hat, die es 
uns, den in Raum und Zeit Gefangenen, leichter machen, seine Gegenwart zu 
ergreifen. - Jesus aber ist das Ereignis, in dem Gott unüberbietbar und unwi- 
derruflich für den endlichen Menschen seine heilschaffende Gegenwart gege- 
ben hat. Und vor diesem leibhaftigen Jesus, wenn auch verhüllt unter sakramen- 
talen Zeichen, kniet dieser Christ. In Jesus ist die unüberbietbare und endgül- 
tige Weltwerdung Gottes gegeben, und diese meldet sich, gewissermaßen in 
der Phase der Rückführung der Welt in die Herrlichkeit Gottes, in diesem Sa- 
krament an. Vor ihm kniet der Christ. Er schaut auf den, den sie durchbohrt 
haben, er ist dem ganz leibhaftig nahe, in dem Gott die Welt als seine eigene 
Wirklichkeit angenommen hat. Der betende Christ schweigt, er nimmt die 
stille Ruhe dieses Sakraments entgegen, er kann diesem sakramental gegen- 
wärtigen Herrn seines Lebens dieses oder jenes Anliegen vortragen; aber 
letztlich will er durch diesen sakramental gegenwärtigen Jesus eben doch nur 
aufgenommen werden in die Wahrheit und Liebe Gottes, die sich schweigend 
von diesem sakramentalen Zeichen her ausbreitet. 

Ich meine, wir dürfen auch heute und in Zukunft das, was so unsere christli- 
chen Vorfahren geübt haben, nicht vergessen. Das ewige Licht unserer katho- 
lischen Kirchen lädt auch heute noch zum schweigenden Verweilen vor dem 
Geheimnis unserer Erlösung ein. 

Ein Stein und ein Traum 
Unser Alltag - ein Tag des Herrn* 

Bernardin Schellenberger, Abtei Mariawald 

Ein Mann war auf der Flucht. Er war auf der Flucht vor seinem Bruder, der ihn 
umbringen wollte. Sein Bruder konnte nicht ertragen, daß er von Gott berufen 
und gesegnet war. Als die Nacht hereinbrach, gab es keinen Menschen, der 
dem Flüchtenden Herberge gewährt hätte. Da nahm er einen Stein, legte ihn 
unter seinen Kopf und schlief darauf. Und er hatte einen Traum: eine Leiter 

* Geistliches Wort zum Ordenstag, dem Fest der Domkirchweihe zu Münster (30. 9.1979). Der 
Text wurde in seiner Gestalt als Ansprache belassen und für den Druck nur leicht überarbeitet. 




