Eucharistische Anbetung

Karl Rahner, Miinchen

Die Kirche hat eine Geschichte, die noch iange nicht zu Ende ist, die nur
schwer oder gar nicht vorauskalkuliert werden kann und immer wieder Uber-
raschungen bringt. Das gilt auch von der Frommigkeit sowohl der einzelnen in
der Kirche wie auch von der Kirche und ihren groBen Gruppen. Es gibt also
eine Frommigkeitsgeschichte. Auch eine solche hat ihren immer neuen Wan-
del, der vom Geist Gottes gewirktes Neues bringt und auch immer unvermeid-
lich seine Gefahren hat.

Weil die Kirche Jesu Christi in diesem Wandel ihrer Geschichte im allge-
meinen und ihrer Frommigkeit im besonderen ihre Identitét nicht verlieren
darf und nicht verlieren wird unter dem Beistand des Geistes Gottes und Chri-
sti, bleibt in dieser Geschichte nicht nur durch allen Wandel hindurch ein blei-
bendes, selbes Wesen erhalten, sondern die Vergangenheit verschwindet nie
50, daB sie der Zukunft nichts mehr zu sagen hitte. In der weitergehenden Ge-
schichte kann ein Altes wieder jung werden und die spétere Geschichte beleh-
ren und inspirieren. Es gibt darum, um eine neue Zukunft zu schaffen, auch
eine Riickkehr zu den Quellen. Das so immer wieder neu lebendig werdende
Alte geht nicht als eine unlebendige, tote Gegebenheit in die spitere Zeit ein,
nicht als ein respektvoll bewahrtes Museumsstiick, sondern bleibt, indem es
sich lebendig in eine neue Zeit hineinentwickelt und so anders wird und doch
sein altes Wesen bewahrt.

Was so von der Kirche und ihrer Geschichte samt der Frommigkeitsge-
schichte im allgemeinen gesagt wurde, gilt auch von der eucharistischen
Frommigkeit, von der Frommigkeit, mit der die Stiftung Jesu im Abendmahl
immer neu gefeiert werden muf. Von der Moglichkeit, Altes aus der euchari-
stischen Frommigkeitsgeschichte neu lebendig werden zu lassen, solches Alte
nicht einfach als Vergangenheit gleichgiiltig hinter sich zu lassen, sondern als
neue Moglichkeit und Aufgabe der Zukunft zu sehen, soll in dieser kleinen Be-
trachtung die Rede sein.

Es 4Bt sich, wenn man das heutige Leben der Kirche in unseren Lindern
vorurteilslos betrachtet, nicht leugnen, daB die eucharistische Frommigkeit ei-
nen gewissen Schwund erfahren hat. Wird die stille Anbetung vor dem Taber-
nakel mit dem ewigen Licht noch so geiibt wie frither? Wie viele Kloster mit ei-
ner ,,ewigen Anbetung‘ gibt es noch? Ist die Fronleichnams-Prozession nicht
an vielen Orten entweder aufgegeben worden oder doch sehr reduziert? In
wievielen Kirchen braucht man heute noch eine Monstranz? Die Kniebeugung
vor dem Allerheiligsten ist vielfach schon vergessen. Die vielen, die heute sich



Eucharistische Anbetung 189

zum Gottesdienst versammeln, sitzen sofort auf den Bénken und warten gelang-
weilt bis zum Gottesdienstbeginn. Dal man zunéchst einmal fiir ein paar Au-
genblicke hinknien und den in der Eucharistie gegenwirtigen Herrn anbeten
konnte, das scheint sehr vielen nicht einmal als eine denkbare Mdoglichkeit in
das BewuBtsein zu dringen. Der Kommunion-Empfang bei der Teilnahme am
eucharistischen Gottesdienst ist mehr als friiher fiir viele fast zur selbstver-
standlichen Gewohnheit ihrer Sonntagsfeier geworden, aber vielleicht doch oft
zu sehr zur Selbstverstindlichkeit und Gewohnbheit. Die friiher fast selbstver-
stiandliche Gewohnheit einer privaten Danksagung nach dem Kommunion-
Empfang und dem Ende des gemeinsamen Gottesdienstes scheint mehr oder
weniger vergessen zu sein. Es gibt gewi} keinen notwendigen Zusammenhang
zwischen der sakramentalen BuBe, der ,,Beichte“, und dem Kommunion-
Empfang, so wie noch vor ein paar Jahrzehnten viele Christen sich diesen Zu-
sammenhang als verpflichtend dachten. Aber steht die Verpflichtung zur sa-
kramentalen Einzelbeichte nach schwerer Schuld vor dem Kommunion-Emp-
fang dem durchschnittlichen Christen von heute deutlich genug im BewuB3t-
sein? Solche Beobachtungen eines Schwundes in der eucharistischen From-
migkeit konnte man noch erweitern. Was ist dazu zu sagen?

Es konnen hier und jetzt gewi3 nicht alle frither durch Jahrhunderte selbst-
verstindlich gewesene AuBerungen der eucharistischen Frommigkeit bedacht
und auf ihre Lebendigkeit auch in der Zukunft befragt werden. Manches daran
wird sicher nicht iiberall eine VerheiBung der Zukunft haben, so fromm es ge-
wesen sein mag, und man, wenn man es friiher selbst erlebt hat, ihm nachtrau-
ern wird. Ich wei} nicht, ob jederzeit und iiberall in der Zukunft in jeder Kirche
eine schone Monstranz zum selbstverstindlichen Schatz der Kirche gehdren
wird. Aber es gibt gewil in der eucharistischen Frommigkeit der Vergangen-
heit nicht weniges, was bleiben sollte, was auch in Zukunft einen Sinn hat, was
nicht untergehen sollte, was zu der Vergangenheit gehort, die die Zukunft, soll
sie grofi sein, sich neu erwerben muf3. Es soll hier heute nur eines davon genannt
und etwas bedacht werden: Das stille Gebet des einzelnen vor dem Taberna-
kel.

GewiB kann man Gott iiberall im Geist und in der Wahrheit anbeten. Gewil3
hort der ewige Gott das Gebet, das einer in der verschlossenen Einsamkeit sei-
ner Kammer spricht. GewiB sollte der Christ immer besser verstehen, Gott in
allem zu finden, seinen Alltag zum Gottesdienst zu machen. Aber wenn man
ehrlich ist, wird man zugeben miissen, daB derjenige, der immer und iiberall
Gott liebend nahe ist, den gemeinsamen Gottesdienst, das ausdriickliche Ge-
bet in der Kirche mit seinen Briidern und Schwestern zusammen, die ausdriick-
liche und leibhaftige Vollziige seiner Gottesnihe erst recht schiitzen wird. Ein
solcher, der Gott immer und iiberall nahe sein will, wird gerade solche aus-
driicklichen und leibhaftigen Vollziige seiner Frommigkeit als liebend geiibte



Karl Rahner 190

Hohepunkte seiner Gottverbundenheit schitzen. Er kennt keinen Gegensatz
zwischen der dauernden Geweihtheit seines Alltags und den ausdriicklich ge-
stalteten Weihestunden seines Lebens.

Solches gilt auch erst recht fiir die eucharistische Frémmigkeit. Es gehort
zum christ-katholischen Glauben, daB3Jesus Christus mit Gottheit und Mensch-
heit unter den eucharistischen Gestalten wahrhaft gegenwiirtig ist. GewiB ist
diese Gegenwart unter den Symbolen menschlicher Nahrung ausgerichtet auf
den wirklichen Empfang und GenuB dieser eucharistischen Speise. Aber das
andert nichts daran, daB in dieser Speise Jesus Christus mit Gottheit und
Menschheit nicht nur gegenwirtig ist, indem er empfangen wird, sondern zu-
vor gegenwirtig ist, damit er leibhaftig empfangen werden kénne. Und darum
kann der katholische Christ Jesus, das gottliche Unterpfand seines Heiles, un-
ter diesen eucharistischen Zeichen anbeten. Solche Anbetung ist im Vergleich
zum wirklichen Empfang des himmlischen Brotes zwar nicht der Hohepunkt
des sakramentalen Geschehens, wohl aber eine legitime Konsequenz aus dem
katholischen Glauben an die wahre Gegenwart des Herrn im Sakrament.

Diese Verehrung Jesu im Sakrament diirfte also nicht untergehen. Sie mag
eine Geschichte haben aus fast nicht bemerkbaren Anfingen heraus. Aber in
der Heilsgeschichte und in der Geschichte der Kirche ist es nicht so, da etwas
schon einfach darum wieder schwinden diirfte, weil es fast unbemerkt begon-
nen hatte. Nein: Wir katholische Christen wollen in Gemeinschaft und als ein-
zelne auf das Zeichen der Gegenwart dessen blicken, der uns geliebt hat und
sich fiir uns dahingegeben hat. Es sollte fiir uns nicht fremd sein, auch einmal in

. privatem Gebet vor dem Herrn zu knien, der uns erlost hat.

Vor vierzig Jahren sah ich in Wien noch in der Elektrischen Leute sich be-
kreuzigen oder den Hut abnehmen, wenn die StraBenbahn an einer Kirche
vorbeifuhr. Solches mag uns heute fremd geworden sein und zwar mit Recht,
so daB auf Wiederbelebungsversuche solcher AuBerungen der Frommigkeit
verzichtet werden kann. Aber echte, private und gemeinsame Verehrung des
Sakramentes des Altares, auch auBerhalb des Kommunionempfangs, diirfte
dennoch nicht untergehen. Man sollte sich selbst einmal priifend fragen, ob ei-
nem diese heilige Tradition einer eucharistischen Frommigkeit noch etwas zu
sagen hat. Wir sind gefragt, ob wir dieser Uberlieferung eine Zukunft geben
wollen. Dieses Alte birgt einen Segen fiir die Zukunft in sich. Wir miissen ihn
nur ergreifen.

Ich meine, es solle auch in der Zukunft der Kirche und zwar nicht nur in den
seltensten Fillen so sein: Da kniet ein Christ allein und still in einer Kirche vor
dem Heiligen Schrein, in dem das Brot des Lebens fiir seinen Empfang aufbe-
wahrt wird. Dieser Christ weiBl, daB Gott iiberall ist, mit seiner Macht und
Liebe alles trigt, allem unsagbar nahe ist, die ganze Welt der Dom zu seiner
ewigen Anbetung ist. Aber dieser Christ weiB auch, daB er selber noch lange



Bernardin Schellenberger 191

nicht immer dem ihm immer nahe seienden Gott in anbetender Liebe nahe ist;
er wei3, daB er selber immer noch Gottes Nihe suchen muB3. Und er wei3, daf
der in Allmacht und Liebe iiberall gegenwiirtige Gott, weil wir ihm nicht immer
nahe sind, sich selbst einzelne Orte und Wirklichkeiten geschaffen hat, die es
uns, den in Raum und Zeit Gefangenen, leichter machen, seine Gegenwart zu
ergreifen. — Jesus aber ist das Ereignis, in dem Gott uniiberbietbar und unwi-
derruflich fiir den endlichen Menschen seine heilschaffende Gegenwart gege-
ben hat. Und vor diesem leibhaftigen Jesus, wenn auch verhiillt unter sakramen-
talen Zeichen, kniet dieser Christ. In Jesus ist die uniiberbietbare und endgiil-
tige Weltwerdung Gottes gegeben, und diese meldet sich, gewissermaBen in
der Phase der Riickfiihrung der Welt in die Herrlichkeit Gottes, in diesem Sa-
krament an. Vor ihm kniet der Christ. Er schaut auf den, den sie durchbohrt
haben, er ist dem ganz leibhaftig nahe, in dem Gott die Welt als seine eigene
Wirklichkeit angenommen hat. Der betende Christ schweigt, er nimmt die
stille Ruhe dieses Sakraments entgegen, er kann diesem sakramental gegen-
wirtigen Herrn seines Lebens dieses oder jenes Anliegen vortragen; aber
letztlich will er durch diesen sakramental gegenwirtigen Jesus eben doch nur
anfgenommen werden in die Wahrheit und Liebe Gottes, die sich schweigend
von diesem sakramentalen Zeichen her ausbreitet.

Ich meine, wir diirfen auch heute und in Zukunft das, was so unsere christli-
chen Vorfahren geiibt haben, nicht vergessen. Das ewige Licht unserer katho-
lischen Kirchen 1ddt auch heute noch zum schweigenden Verweilen vor dem
Geheimnis unserer Erlosung ein.

Ein Stein und ein Traum
Unser Alltag — ein Tag des Herrn*

Bernardin Schellenberger, Abtei Mariawald

FEin Mann war auf der Flucht. Er war auf der Flucht vor seinem Bruder, der ihn
umbringen wollte. Sein Bruder konnte nicht ertragen, daB er von Gott berufen
und gesegnet war. Als die Nacht hereinbrach, gab es keinen Menschen, der
dem Fliichtenden Herberge gewihrt hitte. Da nahm er einen Stein, legte ihn
unter seinen Kopf und schlief darauf. Und er hatte einen Traum: eine Leiter

* Geistliches Wort zum Ordenstag, dem Fest der Domkirchweihe zu Miinster (30. 9. 1979). Der
Text wurde in seiner Gestalt als Ansprache belassen und fiir den Druck nur leicht iiberarbeitet.





