Bernardin Schellenberger 191

nicht immer dem ihm immer nahe seienden Gott in anbetender Liebe nahe ist;
er wei3, daB er selber immer noch Gottes Nihe suchen muB3. Und er wei3, daf
der in Allmacht und Liebe iiberall gegenwiirtige Gott, weil wir ihm nicht immer
nahe sind, sich selbst einzelne Orte und Wirklichkeiten geschaffen hat, die es
uns, den in Raum und Zeit Gefangenen, leichter machen, seine Gegenwart zu
ergreifen. — Jesus aber ist das Ereignis, in dem Gott uniiberbietbar und unwi-
derruflich fiir den endlichen Menschen seine heilschaffende Gegenwart gege-
ben hat. Und vor diesem leibhaftigen Jesus, wenn auch verhiillt unter sakramen-
talen Zeichen, kniet dieser Christ. In Jesus ist die uniiberbietbare und endgiil-
tige Weltwerdung Gottes gegeben, und diese meldet sich, gewissermaBen in
der Phase der Riickfiihrung der Welt in die Herrlichkeit Gottes, in diesem Sa-
krament an. Vor ihm kniet der Christ. Er schaut auf den, den sie durchbohrt
haben, er ist dem ganz leibhaftig nahe, in dem Gott die Welt als seine eigene
Wirklichkeit angenommen hat. Der betende Christ schweigt, er nimmt die
stille Ruhe dieses Sakraments entgegen, er kann diesem sakramental gegen-
wirtigen Herrn seines Lebens dieses oder jenes Anliegen vortragen; aber
letztlich will er durch diesen sakramental gegenwirtigen Jesus eben doch nur
anfgenommen werden in die Wahrheit und Liebe Gottes, die sich schweigend
von diesem sakramentalen Zeichen her ausbreitet.

Ich meine, wir diirfen auch heute und in Zukunft das, was so unsere christli-
chen Vorfahren geiibt haben, nicht vergessen. Das ewige Licht unserer katho-
lischen Kirchen 1ddt auch heute noch zum schweigenden Verweilen vor dem
Geheimnis unserer Erlosung ein.

Ein Stein und ein Traum
Unser Alltag — ein Tag des Herrn*

Bernardin Schellenberger, Abtei Mariawald

FEin Mann war auf der Flucht. Er war auf der Flucht vor seinem Bruder, der ihn
umbringen wollte. Sein Bruder konnte nicht ertragen, daB er von Gott berufen
und gesegnet war. Als die Nacht hereinbrach, gab es keinen Menschen, der
dem Fliichtenden Herberge gewihrt hitte. Da nahm er einen Stein, legte ihn
unter seinen Kopf und schlief darauf. Und er hatte einen Traum: eine Leiter

* Geistliches Wort zum Ordenstag, dem Fest der Domkirchweihe zu Miinster (30. 9. 1979). Der
Text wurde in seiner Gestalt als Ansprache belassen und fiir den Druck nur leicht iiberarbeitet.



Bernardin Schellenberger 192

stand auf der Erde, und sie reichte bis zum Himmel. Aufihr stiegen Engel Got-
tes auf und nieder, und oben stand der Herr und sprach zu ihm: ,,Ich bin mit dir.
Ich behiite dich, wohin du auch gehst. Ich verlasse dich nie.* Als der Mann aus
seinem Schlaf erwachte, rief er aus: ,,Der Herr ist an diesem Ort, und ich wuBte
es nicht! Wie schaudererregendist dieser Ort! Hier ist das Haus Gottes und das
Tor des Himmels!““ (vgl. Gen 28)

Diese Erzihlung iiber den Patriarchen Jakob aus der Genesis bot im alten la-
teinischen Stundengebet vom Kirchweihfest den Text fiir mehrere Antiphonen
und Responsorien. Weil wir heute hier die Weihe des Domes feiern, ist sie mir
in den Sinn gekommen. Sie birgt eine sehr eigenartige und bemerkenswerte
Theologie des Gotteshauses und, wie mir scheint, eine sehr aktuelle.

... Kirche, das sind die lebendig gewordenen Steine

Der rohe Feldstein, auf den ein heimatloser Fliichtling zur Nachtzeit seinen
Kopf legt, ist die allererste, die urspriinglichste Form des Gotteshauses. Ein
nackter Stein unter freiem Himmelist der Kern, der iibrigbleibt, wenn wir kon-
sequent alles Unwesentliche weglassen oder wenn uns alles Unwesentliche aus
den Héinden genommen wird. Ein Stein — und ein Traum: das sind die beiden
Elemente, die unser Leben im Tiefsten ausmachen.

Wir alle kennen den Stein. Wir kennen die Trégheit der Materie und die
Schwere unseres Leibes, die Hérte und Unerweichlichkeit der vorgegebenen
Bedingungen unseres Lebens. Wir kennen die Einsamkeit und das Alleinge-
lassensein. Wir haben die Augenblicke erfahren, da wir mit dem Kopf gegen
die Wand rennen méchten, da wir uns hoffnungslos eingekeilt wihnen, und die
Zeiten, wo wir auf der Flucht sind und keine Herberge finden.

Wir alle kennen auch den Traum. Er ist tief eingeschrieben in unser Wesen,
unausrottbar, unaustilgbar. Es ist der Traum von einem Ort, an dem wir Ruhe
finden, endgiiltige Ruhe und Geborgenheit. Wo sich uns Tiiren auftun und
Freunde uns erwarten, Freunde, die uns nie mehr enttduschen. Wo wir in Ge-
sichter blicken diirfen wie in aufgeschlagene Biicher. Wo wir nicht durchschaut
und angeklagt werden, sondern wo uns einer erkennt und freispricht. Wo einer
uns Frierende in die Decke der Liebe hiillt und uns endgiiltig die Worte zu trin-
ken gibt: ,,Hab keine Angst mehr. Du bist gerettet. Ich bin immer bei dir.*

Wir alle kennen den Stein des Jakob. Wir alle kennen seinen Traum. Was
uns von Jakob unterscheidet, ist unser Unvermogen, unsere Hilflosigkeit, ei-
nen Zusammenhang zu sehen zwischen diesem Stein und diesem Traum.

Unser Stein erdriickt den Traum. Die niichterne Realitiit unseres Alltags;
unsere Arbeit, unsere Krisen, unsere Sorgen lassen wenig Platz fiir den Traum
und riicken ihn in eine unwirkliche Ferne. Der Traum erscheint als ein Ge-
spinst, das nicht tragen kann, als Schwiche oder als Fluchtort; als Material, aus



Ein Stein und ein Traum ‘ 193

dem die Vorwiinde und Illusionen gekniipft werden, all die verlogenen und
unwahren Zustinde, in die uns Verfiihrer aller Art einwickeln wollen, um uns
auszuniitzen. Dieser Traum ist der Motor des Kommerzes. Diese Schwéche
148t sich endlos nutzbar machen, um die Menschen wirtschaftlich und politisch
an der Nase herumzufiihren.

Tatséchlich ist dieser landldufige Traum eine Filschung, ein platter Ab-
klatsch des viel tieferen Traumes, desjenigen Traumes, der wirklicher ist als
der Stein, dessen Hirte uns driickt. Ganz tief in uns, jenseits unserer Illusionen
und Projektionen, gibt es einen Traum, eine Wahrheit, die so wahr und wirk-
lich ist, daB verglichen mit ihr alles, was wir mit Hinden greifen, nur ein
Traumgebilde ist, ein Alptraum in einem schlechten Schlaf.

Menschen und Generationen, die aus diesem wahren Traum gelebt haben,
haben diese Kirche, diesen Dom hier gebaut. Eine Kirche, ein Dom, ein Haus,
Heimat, Geborgenheit: das entsteht dort, wo Menschen trdumen, da8 der
nackte Stein, auf dem sie liegen, in Wirklichkeit das Haus Gottes ist. Wo Men-
schen aus der Kraft dieser Vision ihre Steine der Einsamkeit zusammentragen
und aufeinanderschichten und ineinanderfiigen. Hier in diesem Kirchenraum
stehen sie uns besonders plastisch vor Augen, diese einzelnen schweren, harten
Steine, jeder mit seinem einmaligen Gesicht und Charakter. Gemeinsam ma-
chen sie uns sichtbar und halten uns vor Augen, was jeder einzelne nur ganz
verborgen als Moglichkeit und als Wahrheit in sich tragt. Kirche — das sind die
lebendiggewordenen Steine, die vielen zusammengetragenen Einsamkeiten,
denen im Traum einer innersten Erfahrung aufgegangen ist, daB sie nicht hoff-
nungslos verlassen, daB sie nicht ungeborgen sind. Diese Steine sind aufge-
schichtet auf dem, der tiefer als sie alle in die Verlassenheit und Ungeborgen-
heit hinausgestoBen war — so sehr, dafl er nicht einmal einen Stein hatte, auf
den er seinen Kopflegen konnte (vgl. Lk 9,58). Ja, Jesus Christus hat sich unter
den Stein legen lassen, unter den schwersten aller Steine, und seit er darunter
begraben war, steckt in jedem Stein der Funke seiner Herrlichkeit.

Ich sollte heute iiber den Sabbat, den Sonntag sprechen. Wir sind bereits
mitten in diesem Thema.

... im Stein des Alltags steht die Herrlichkeit Gottes

,, Wir konnen nicht leben, ohne den Herrentag zu feiern!“ haben die Mértyrer
von Karthago bekannt. Auch wir konnen nicht nur als tote Steine leben, kon-
nen nicht nur mit toten Steinen leben, konnen nicht nur von toten Steinen le-
ben, welche Wunderwerke die Menschen auch immer aus ihnen meifieln und
welche imposanten babylonischen Tiirme sie aus ihnen auch bauen mégen.
Wir brauchen mehr als Steine, mehr als tote Materie. Wir brauchen einen Va-
ter, der uns keinen Stein gibt, wenn wir um Brot bitten (vgl. Mt 7,9). Und wenn



Bernardin Schellenberger 194

er uns doch nur einen Stein zu geben scheint, nur Hartes und Schweres, dann
muf er uns wenigstens einen glaubwiirdigen, einen zuverlédssigen Traum dazu
schenken, der uns diesen Stein durchschauen hilft auf seine Herrlichkeit hin.
Wir kénnen auch nicht nur von Brot mit Wein leben. Und wenn er uns doch nur
ein wenig Brot und ein paar Tropfen Wein als Nahrung gibt, dann muB er uns
dazu einen glaubwiirdigen, einen zuverlassigen Traum schenken, der uns die-
ses Brot und diesen Wein durchschauen hilft auf seine Herrlichkeit hin.

Ist das nicht das Sakrament, die Eucharistie: ein Stein und ein Traum, Mate-
rie und eine Vision, Brot mit Wein und Jesu Wirklichkeit? Und beides nicht
nebeneinandergesetzt oder nur willkiirlich miteinander verkniipft, sondern
aufeinander bezogen. Gott in Welt, Welt in Gott. Wir konnen nicht leben,
ohne diese Wirklichkeit zu glauben, zu ahnen, zu feiern, zu verkiinden.

Der Sonntag ist der Tag der Auferstehung. Der Sonntag ist der Tag des
Aufwachens aus dem Schlaf des Diesseits, aus dem Dahinvegetieren in den
Zwecken und Zwiangen eines vordergriindigen Lebens, das sich wie eine Gruft
aus schwerem Beton und Stein um uns zu schlieBen droht. Der Sonntag ist der
Tag, an dem wir uns verwundert die Augen reiben und wie Jakob ausrufen:
,»Der Herr ist an diesem Ort, und ich wu3te es nicht!*

Wer iiber das Thema ,,Gedenke, daB du den Sabbat heiligst!* und iiber die
Feier des Sonntags sprechen soll, der konnte versucht sein, etwas zu sagen iiber
das Zeithaben fiir Gott; iiber den Mut und die Pflicht, alles beiseitezulegen und
Gottesdienst zu halten; iiber die Notwendigkeit einer angemessenen Freizeit
und MuBle, um zu sich selbst und zu Gott zu kommen. DaB8 all das wichtig ist,
willich nicht leugnen. Aber das wiirde Ihnen, liebe Briider und Schwestern, si-
cher wenig helfen. Wollte ich mich vor Sie hinstellen in der Pose des ,,Mannes,
der aus der MuBBe kommt‘‘, und wollte ich Ihnen etwas vorschwirmen und vor-
zaubern iiber das beschauliche Leben und iiber das heilige Nichtstun fiir Gott,
so konnte ich in IThnen wahrscheinlich bestenfalls ein biBchen Nostalgie wek-
ken. Oder Schuldgefiihle und jenen falschen, allzu irdischen Traum vom unbe-
schwerten Leben, der Illusion ist und bleibt. Oder ich konnte Sie zum Neid ver-
fiithren und Sie mutlos machen, weil Sie den Eindruck bekdmen, ich spriche
von einem Paradies, aus dem Sie ausgeschlossen sind. Die Wirklichkeit Ihres
Alltags — und auch die meines Alltags — ist anders. Unter lhnen werden viele
sein, die wenig Zeit haben, und viele, die auch am Sonntag ihren anstrengen-
den Dienst tun, in ihren Krankenhdusern und Heimen und Gemeinschaften.

Sie sind dabei in recht guter Gesellschaft. Auch Jesus hat den Sabbat nicht
gehalten. Er hat Kranke am Sabbat geheilt, wie zam Beispiel jenen seit acht-
unddreiBig Jahren kranken Mann, der am Teich Betesda gelegen hatte. Und
als ihn die Gesetzestreuen deshalb verfolgten, entgegnete ihnen Jesus am hel-
len Sabbat: ,,Mein Vater arbeitet bis zur Stunde, und auch ich arbeite.* (Jo
5,17)



Ein Stein und ein Traum 195

Gott arbeitet am Sabbat, und deshalb ist auch Jesus entschlossen, am Sabbat
zu arbeiten; welch eine skandalose Aussage! Da wird der Unterschied geleug-
net zwischen heiligen und unheiligen Tagen, zwischen Sonntagen und Feierta-
gen und Werktagen. Bei Paulus finden wir die gleiche Einstellung. Er ruft den
Galatern zu: ,,Warum achtet ihr so dngstlich auf Tage, Monate, bestimmte Zei-
ten und Jahre? Ich fiirchte, ich habe mich vergeblich um euch bemiiht!*“ (Gal
4,10-11)

Es ist einfach nicht zu iibersehen: Jesus hat den Sabbat aufgehoben, im
buchstiblichen Sinn des Wortes. Er hat ihn nicht abgeschafft, sondern vollen-
det und zum alles beherrschenden Zustand gemacht. Seit seiner Auferstehung
leben wir in einem ununterbrochenen Sabbat. Im lateinischen Brevier werden
deshalb seit Jahrhunderten alle Werktage als Ferientage bezeichnet, mit einer
bemerkenswerten Naivitit oder Kiihnheit — wie man will —: der Montag ist fe-
ria secunda, der zweite Ferientag; der Dienstag ist feria tertia, der dritte Fe-
rientag, und so weiter bis zum Sabbat und zum Herrentag. Einen profanen Ar-
beitstag sieht die Liturgie iiberhaupt nicht vor. Und sie hat recht: Seit Christi
Auferstehung gibt es nicht nur einzelne Tage des Herrn — ein Siebtel der Tage,
die uns zur Verfiigung stehen —, sondern seit diesem Ereignis sind alle Tage
Tage des Herrn, und damit Feiertage und Sonntage. Gott 148t sich nicht mehr
abspeisen mit einem Stiick unserer Zeit und unseres Lebens. Er will restlos
alles von uns haben, seit er uns in seinem Sohne restlos alles geschenkt hat.

Zur Zeit der Wiistenviter wurde dem Bischof Epiphanios von Zypern vom
Abt eines Klosters in Palistina gemeldet: ,,Auf Dein Gebot hin haben wir un-
sere Gebetsregel nicht vernachléssigt, sondern mit Eifer feiern wir Terz, Sext
und Non.“ Er aber, so wird uns iiberliefert, tadelte sie mit den Worten: ,,Of-
fensichtlich vernachlassigt ihr die iibrigen Stunden des Tages, indem ihr vom
Gebet ablaBt. Der wahre Monch hat unaufhorlich Gebet und Psalmengesang
im Herzen!“ (Apophth. 198)

‘Wir diirfen das analog auf das Sonntagsgebot iibertragen. Wollte da jemand
sagen: ,,Ich bin ein praktizierender Christ. Ich erfiille gewissenhaft meine
Sonntagspflicht*, so wiirde ihn der Bischof von Zypern tadeln: ,,Offensichtlich
vernachlassigst Du die iibrigen Tage. Der wahre Christ betet alle Tage zu
Gott!*

Das war die Gefahr des allzu korrekt verstandenen und erfiillten Sabbatge-
bots, und das bleibt auch die Gefahr unseres Sonntagsgebots und unserer son-
stigen offiziellen Gebetsverpflichtungen: daB wir Gott einen kleinen Winkel
unserer Tage, unserer Zeit, unseres Lebens einrdumen. Daf} wir ihm sein Al-
mosen abliefern, den ,,schuldigen Dienst*, um anschlieBend ruhigen Gewis-
sens fiir uns leben zu konnen. Und dann teilen wir auf zwischen Gottesdienst
und Weltdienst, zwischen Wirklichkeit des Glaubens und Wirklichkeit des Le-
bens. Hier der Traum — dort der Stein, und beides fein sduberlich voneinander



Bernardin Schellenberger 196

geschieden: hier die Frommigkeit, oder heute vielleicht die Meditation, die
Stille — dort unser prosaisches, eigentlich recht gott-loses Tagewerk. Die Fol-
ge: unsere Frommigkeit leidet an stindiger Atemnot, und unser Tagewerk
bringt uns immer wieder an den Rand unserer Krifte. Die Schuld schieben wir
dem ewigen Zeitmangel zu: hétten wir mehr Zeit, so machen wir uns vor, dann
wire unser Glaube tiefer, unser Gebet gesammelter, unser Dienst fruchtbarer.
In Wirklichkeit ist nicht die Zeit an allem schuld, sondern unser blindes Herz.
Es kann und will nicht wahrhaben, da im Stein des Alltags die Herrlichkeit
Gottes steckt, und daB es keinen Augenblick des Lebens mehr gibt, an dem
nicht Sabbat wire.

Wir sehen, in welchem AusmaB durch Jesus Christus das Sabbatgebot erfiillt
und radikalisiert worden ist. Seit seiner Auferstehung ist grundsatzlich immer
Sabbat, und ausnahmslos jeder Tag ist ein Tag des Herrn. Wenn das stimmt,
dann gilt das Gebot: ,,Gedenke, daB du den Sabbat heiligst!* nicht nur fiir ei-
nen Tag der Woche, sondern fiir alle Tage. Alle Tage, alle Stunden, jede Minu-
te, ausnahmslos jeder Zustand, jede Titigkeit, jedes Schicksal sind geheiligt
und wollen und konnen durchschaut, durchstoBen werden auf den Herrn hin.
Immer und {iberall konnen wir plotzlich aufwachen, uns verwundert die Augen
reiben und wie Jakob ausrufen: ,,Der Herr ist an diesem Ort, und ich wuBte es
nicht!“

»,Den Sabbat heiligen* — das hei8t: endlich aufwachen und es staunend wis-
sen, daB der Herr andiesemn Ort ist, hier in diesem Augenblick. Nicht an einem
Ort in der Zukunft, nicht an einem Ort unter den viel besseren Bedingungen,
die wir uns ewig vorgaukeln; nicht in Utopia, sondern an diesemn meinem ein-
maligen Ort, hier und heute. Am Kiichenherd, am Krankenbett, an der
Schreibmaschine, im Seelsorgsgesprich, in der Freizeit, in der Rekreation, im
Auto, und sogar in meinem zerstreuten Gottesdienst: ,,.Der Herr ist an diesem
Ort, und ich wuBte es nicht!* Nicht unter idealen Bedingungen, sondern als
man ihn steinigte, sah Stephanus den Himmel offen, sah die Herrlichkeit Got-
tes und Jesus zur Rechten Gottes stehen (vgl. Apg 7, 55-56). Auch hier: diese
geheimnisvolle Verbindung der Steine mit dem Traum.

... Unser Traum muB anders sein

Wir erleben seit einiger Zeit das Erwachen einer neuen Sehnsucht nach dem
Religiosen, nach dem Traum. Biicher iiber Meditation und Mystik iiber-
schwemmen den Markt. Die Menschen sind des Drucks der Leistungsgesell-
schaft miide, des stindigen Eingespanntseins in Zwecke und Zwinge. Der erst
vor kurzem verstorbene Herbert Marcuse war der vielgehorte und -gelesene
Theoretiker einer Generation, die sich auflehnt gegen eine auf Miihsal, Herr-
schaft und Triebverzicht gegriindete Kultur. Make love, not war — Liebe statt



Ein Stein und ein Traum 197

Krieg: wir wollen keine Stimmen mehr horen, die befehlen, sondern Stimmen,
die singen. Wir sehnen uns nach einer Zivilisation, deren beherrschender
Grundzug nicht der Kampf ist, sondern die Kontemplation; nicht die Miihsal
und Knechtschaft, sondern das Spiel. Die letzten katholischen und evangeli-
schen Kirchentage sind in unvorhergesehenem Ausmalf zn religiésen Festivals
geraten, und das Staunen und die Freude waren allgemein, wie sehr mit ei-
nemmal die Jugend wieder mitspielt, wenn die Kirchen ihre Ochsen schlach-
ten, ihre Tische decken und zum Fest laden, ohne gro8 irgend jemanden nach
seinem hochzeitlichen Gewand zu fragen.

Aber mir ist nicht ganz wohl bei dieser nenen Euphorie, bei diesen Ausflii-
gen aus der Alltagswirklichkeit auf die gekonnt selbst hergerichteten Inseln
des Singens und Tanzens. Enden diese Feste nicht allzuleicht mit einem Kat-
zenjammer angesichts der Realitéten, in die wir zuriickkehren? Sind es nicht
doch vielleicht — ich komme wieder anf das Bild zuriick — Traume ohne den
Stein? Und danach wieder Steine ohne den Traum?

Als Israel in der Sklaverei und Unterdriickung in Agypten lebte, wurde
Mose berufen, zum Pharao zu gehen und ihn zu bitten, das Volk fiir ein Fest in
die Wiiste hinausziehen zu lassen. Das sollte also sozusagen der allererste Ka-
tholikentag in der Geschichte werden. Und dieses Fest in der Wiiste sollte —
wie jedes wirkliche Fest — der Auftakt zur volligen Befreiung des Volkes aus
dem elenden Dasein in der Knechtschaft sein. Das Volk muf3te dazu, so heiBt
es im Buch Exodus, drei Tagereisen in die Wiiste hinausziehen. Origenes, der
uniibertroffene Lehrmeister der christlichen Spiritualitit des Altertums, sagt:
diese drei Tage des Weges bis zur Stitte des Festes bedeuten das Pascha des
Herrn; sie bedeuten das Hineingehen in das Schicksal Christi, das im Triduum,
in den drei Tagen der Karwoche gefeiert wird. Der Weg zum Fest ist derjenige,
der von sich gesagt hat: ,,Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.*
(Jo 14,16)

Wer auf anderen, einfacheren Wegen das Fest sucht, der findet nur das
Pseudo-Fest, diese schone Illusion, die uns nicht erlost, sondern uns nach
Feierabend ein bilchen ablenkt, beschwichtigt und entlastet, damit wir an-
schlieBend wieder desto besser funktionieren; dieses Schein-Fest, das zum
Dauerangebot unseres Zeitalters geworden ist und uns pausenlos aus allen
Medien entgegendréhnt.

Es wire verhidngnisvoll, wollten wir da als Alternative nur eine religits ver-
packte, aber qualitativ gar nicht sehr viel andere Variante anbieten. An techni-
scher Perfektion des Festefeierns und Programmgestaltens sind uns die sakula-
ren Zelebranten ohnehin haushoch iiberlegen. Unser Fest, unser Traum muf
qualitativ anders sein — oder wir bleiben lieber zu Hause.

Das Motto unseres heutigen Ordenstages ist ein Zitat von Johannes Chryso-
stomus: ,,Wo Liebe sich freut, da ist Fest.** Formulieren wir es schirfer: ,,Nur



Bernardin Schellenberger 198

wo Liebe, echte Liebe sich freut, da ist wirklich Fest.“ Aber auch das mag noch
undeutlich bleiben, weil der Begriff ,,Liebe‘ als Etikett fiir die seltsamsten Re-
gungen und Praktiken mibraucht wird. Was Liebe ist, miissen wir neu und
klar ablesen an dem, der uns die Liebe vorgelebt hat, an Jesus Christus. ,,Wo
die Art Liebe, die er verkorpert hat, gegenwirtig wird und sich freut, da ist
Fest.“

So wird die Frage nach dem Fest fiir uns unvermeidlich zur Frage nach Jesus
Christus. Die Frage nach dem Traum wird zur Frage nach dem Stein — nach
dem Stein des AnstoBes, nach dem Priifstein, an dem sich die Geister scheiden.
Das ist die Frage, die auf jeder Seite des Neuen Testaments aufklingt: Was be-
deutet fiir uns Jesus Christus? Nicht irgendwie theoretisch, sondern ganz prak-
tisch in unserem Alltag? Ist er der MaB3stab? Ist seine Verschwendung seiner
selbst, der totale Verbrauch und VerschleiB seiner Seele und seines Leibes fiir
seine Briider, unser Ideal, unser Leitbild — und damit der Grund unserer Freu-
de? Ist sein Wort das, wovon wir tagtéglich leben? Ist er das Element, in dem
wir uns bewegen? Ist seine Herrlichkeit das, was wir zu entdecken versuchen in
allen Ritzen und Spalten unseres Alltags? Ister derjenige, dem wir dienen wol-
len mit unserer Arbeit und in unserer Freizeit? Ister derjenige, den wir immer
besser kennenlernen wollen?

... damit der Herr selbst zu unseren Herzen spreche

Seit etlichen Jahren nimmt Christus seine Kirche in eine harte Schule. Er
nimmt ihr alles, was nicht er selbst ist. Er fiihrt sie in die Wiiste, um dort zu ih-
rem Herzen zu sprechen und ein Fest mit ihr zu feiern. Sie kennen sicher dieses
Zitat aus dem Propheten Hosea, das oft und gern fiir das beschauliche Ordens-
leben in Anspruch genommen worden ist: ,,Ich will sie in die Wiiste hinausfiih-
ren und sie umwerben. Dann gebe ich ihr dort ihre Weinberge wieder.“ (Hos
2,16f) Merkwiirdigerweise hat man so gut wie nie die Verse davor beachtet.
Darin beschreibt der Prophet diese Wiiste, die alles andere ist als ein Ferienpa-
radies. Sie ist ein Bild des Zustands der Kirche: ,,Ich mache all ihren Freuden
ein Ende, ihren Feiern und Neumondfesten, ihren Sabbaten und den anderen
festlichen Tagen. Ich verwiiste ihre Reben und Feigenbdume, ... ich mache ihre
Weingirten zur Wildnis, die wilden Tiere fressen sie kahl.“ (Hos 2,14)

Warum diese EntbloBung, dieser Kahlschlag? Damit der Herr selbst zu un-
serem Herzen sprechen kann, und damit wir ihn nicht mit der Staffage ver-
wechseln oder mit der Organisation, die wir immer wieder in seinem Namen
aufzichen.

Wenn die armen Indios in Lateinamerika nichts zu essen haben, kauen sie
die Blatter des Cocabaumes. Diese Bliatter nehmen ihnen das Hungergefiihl
und die Miidigkeit, und sie konnen auf diese Weise weiterleben und weiterar-



Ein Stein und ein Traum 199

beiten, bis sic an Erschopfung endgiiltig zusammenbrechen. Auch wir sind
stindig in der Versuchung, zu solchen Blittern zu greifen, obwohl wir Brot in
Hiille und Fiille haben. Diese Blitter ersparen uns das lange Kauen und das
Verarbeiten. Ihr Saft geht unmittelbar ins Blut. Aber sie ernéhren uns nicht.
Und eines Tages brechen wir vor Erschopfung zusammen.

Das ist es doch, was wir in den Orden seit dem II. Vatikanischen Konzil er-
lebt haben: daB so viele unserer Mitbriider und Mitschwestern an geistlicher
Erschopfung gestorben sind. Unsere Cocablétter von damals waren unsere fe-
sten Briuche und Gewohnheiten, unsere Riten und Zeremonien, unsere
Frommigkeitsiibungen und unser liickenloses geistliches System, unsere impo-
santen Kirchenbesucher- und Nachwuchsziffern — all das, was einen oder meh-
rere Schritte vor Jesus Christus aufgebaut und zu sehen war. Das ist uns zer-
brochen und zerbroselt.

Haben wir daraus gelernt, uns an nichts anderes mehr zu halten als an den
Herrn selbst und an sein Wort? Oder hat uns unser findiger Geist lingst wieder
neue Cocablitter entdecken lassen? Neue Mittel und Hilfen, den drei Tage
langen Weg in die EntduBerung Christi hinein abzukiirzen? Das Osterfest am
Palmsonntag zu antizipieren und der Festesfreude mit eigenem Organisations-
talent nachzuhelfen?

Konkret: Wie weit leben wir vom Schwarzbrot des Wortes Gottes selbst, wie
weit leben wir mit und aus der Heiligen Schrift? Wie weit ersetzen wir sie durch
die Cocablitter der religidsen Sekundar- und Tertidrliteratur und der geistli-
chen Massenkonsumartikel, die wie nie zuvor in der Geschichte ins Kraut
schiefen?

Und: Sind wir seit dem II. Vatikanischen Konzil wirklicher, leibhaftiger ein-
gegangen in die Armut, in den Gehorsam, in die Einsamkeit Christi, die wir bei
unserem Ordenseintritt bejaht und gewihlt haben? Oder haben wir da inzwi-
schen allzu vieles ausgepolstert, allzu viele Kompromisse geschlossen, um uns
unsere Verzichte ertriglich zu machen — und haben uns damit zugleich den Zu-
gang zur wahren Freude, zum Fest der in Christus Gestorbenen und Aufer-
standenen verbaut?

» Wenn der Anblick der MittelméBigkeit uns nicht mehr foltert*, hat Geor-
ges Bernanos einmal gesagt, ,,ist das ein Zeichen, dal wir selbst von Kopf bis
FuB mittelméBig geworden sind.* Und bei Julien Green las ich dieser Tage:
,»Ein angenehmes Leben und einen lebendigen Glauben zu haben, ist nicht
moglich, denn der Glaube findet sich mit dem, was man ein angenehmes Leben
nennt, nicht ab. Der Glaube ist in sich selbst ein Element des Heroismus und
ruft Leiden hervor. Das Symbol des christlichen Glaubens ist ein Marterin-
strument. Man vergi8t das. Man kann das Evangelium genausowenig zdhmen,
wie man ein Feuer zihmen kann.*



Bernardin Schellenberger ' 200

,» Wo Liebe sich freut, da ist Fest.“ Wo Christus sichtbar wird, und wirklich
er, nicht irgendeine Imitation; wo Christus das Leben der Menschen ist, da ist
Fest. Daist das Fest, das wir feiern méchten. Da ist der Traum, der wahrer und
wirklicher ist als all das Vordergriindige, das wir mit Hinden greifen. Da wird
im nackten Stein unseres Alltags die Herrlichkeit Gottes offenbar. Da wachen
wir auf und rufen verwundert: ,,Der Herr ist an diesem Ort, und ich wuBte es
nicht!‘ Die Liebe entdeckt diesen Ort {iberall. Die Liebe braucht dafiir keinen
Aufwand und keine Superlative und nicht einmal viel Zeit. Und darum feiert
die Liebe immer und iiberall Sabbat.

Wir konnen, wir wollen nicht leben, ohne diesen Herrentag zu feiern, immer
und iiberall. Denn nur dafiir lohnt es sich wirklich zu leben: dafiir, da3 die Welt
zu ihrer Herrlichkeit erwacht, zur Konsekration, zur Erlosung in Jesus Chri-
stus.

... dann wird der Sonntag zum Tag der Kirche

Ich bitte um Verzeihung, wenn ich ein bifichen hart geredet habe, damit wir
zum Fundament vorstoBen, auf dem wir wirklich miteinander feiern konnen.
Ich habe diese Fragen, die ich zu unserer Gewissenserforschung formuliert
habe, nicht nur aus Rhetorik in Wir-Form gehalten. Es sind meine eigenen
Fragen. Und bekanntlich kénnen solche, die selbst durstig sind, am besten iiber
das Trinken sprechen.

Wenn wir zu Jesus Christus vorgestoBen sind und ihn immer und iiberall zu
finden versuchen, dann wird es sinnvoll, ja notwendig, die Erfahrung, die unse-
ren ganzen Alltag im Verborgenen und Unscheinbaren durchzieht, an be-
stimmten Tagen sichtbar darzustellen und ins Wort und Spiel zu bringen. Dann
istdas Fest, und auch unser heutiges Ordensfest, keine Ausflucht, keine schone
Illusion, sondern ein Offenbarwerden und Leuchten und Verkiinden der tra-
genden Wirklichkeit unseres Lebens. Dann ist der Sabbat, der Sonntag wie das
Siebtel des im Wasser verborgenen Eisbergs unserer ganzen Existenz, und
nicht ein Papierschiff, das wir bloB zur Dekoration oder Absicherung an der
Oberfliche herumschwimmen lassen. Dann wird der Sonntag, der Herrentag,
zum Tag des gemeinsamen Auferstehens, zum Tag der Kirche, an dem alle ihre
Steine und ihre Triume zusammentragen und aufeinanderschichten und in-
einanderfiigen und staunend erkennen und feiern: ,,Der Herr ist an diesem
Ort, und ich wuBte es nicht! Wie schaudererregend ist dieser Ort! Hier ist das
Haus Gottes und das Tor des Himmels!“

Und dann koénnen alle wieder heimgehen in ihren steinigen Alltag, jeder an
seinen Platz, und die Frage: ,,Wer wird uns den Stein wegwilzen?** (vgl. Mk
16,3) von der Stelle, an der wir nur noch Tod und Aussichtslosigkeit und Un-
beweglichkeit gesehen hatten, erweist sich als miiBig: da iiberrascht uns die



Zum Thema ,,Kritik an der Kirche* 201 .

Botschaft.von der Sprengkraft des Auferstandenen, vom neuen Leben. Da
sitzt an der Stelle des Steins ein Engel und spricht uns das Wort des Herrn zu:
,,Fiirchte dich nicht! Resurrexi et adhuc tecum sum. Ich bin auferstanden und
bin jetzt immer bei dir!* Und in diesem Osterlicht gehen uns die Augen auf,
und wo immer wir auch sind, stellen wir mit einemmal fest: ,,Der Herr ist an
diesem Ort, und ich wuf3te es nicht!*

,,Bewahrt die Einheit des Geistes“ (Eph 4, 3)

Eine paulinische Gewissenserforschung
zom Thema ,,Kritik an der Kirche*

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt

Wie erscheint dir die Kirche? — Wer bei Besinnungstagen oder Reflexionswo-
chenenden diese Frage stellt, um eine sogenannte Metapher-Meditation ein-
zuleiten, der darf eine bunte Vielfalt von Bildern erwarten: wie eine alte Frau
mit vielen Falten; wie ein Boot, das zahlreiche Locher und Risse hat, die fort-
wihrend gestopft werden miissen; wie ein wuchtiges, aber zerfallendes Ge-
mauer; wie ein tiefer, nur schwer zugénglicher Brunnen; wie ein Schatten
spendender Baum mit nur wenigen Friichten; wie ein verregnetes Kornfeld;
wie eine teilweise vertrocknete, trotzdem noch recht bunte Wiese usw. Positi-
ves und Negatives erscheint verwirrend gemischt. Nicht selten iiberwiegt das
Negative, auffilligerweise gerade bei denen, die als hauptamtliche Mitarbeiter
in der Kirche titig werden mochten.

Nur einmal habe ich erlebt, daB jemand fiir die Kirche ein Bild verwendete,
das in fritheren Zeiten sehr gebrduchlich war, namlich das Bild von der ,,Dir-
ne*. Er sagte allerdings: ,,Die Kirche erscheint mir wie eine Hure*, und er
meinte es so negativ, wie es klang. Ihn stére die Tatsache, daB sich die Kirche
fiir ihre Liebesdienste bezahlen lasse. Das sei doch Dirnen-Art. Liebe diirfe
man nur verschenken. Zumindest habe sich die Kirche hiufig genug wie eine
Dirne verkauft und preisgegeben, kurzfristig und kurzsichtig, um zweifelhafter
Vorteile willen. Man kénne doch nicht im Ernst verlangen, daB jemand diese
Dirnen-Kirche liebe. Geliebt werden, gewiB, das wolle jeder; aber selber lie-
ben und diese Kirche so selbstlos und ehrlich umarmen, bis sie uns gefalle, bis
sie durch wahrhaftige Liebe eine wirklich schone Frau geworden sei, ohne





