
Bernardin Schellenberger 191 

nicht immer dem ihm immer nahe seienden Gott in anbetender Liebe nahe ist; 
er weiß, daß er selber immer noch Gottes Nähe suchen muß. Und er weiß, daß 
der in Allmacht und Liebe überall gegenwärtige Gott, weil wir ihm nicht immer 
nahe sind, sich selbst einzelne Orte und Wirklichkeiten geschaffen hat, die es 
uns, den in Raum und Zeit Gefangenen, leichter machen, seine Gegenwart zu 
ergreifen. - Jesus aber ist das Ereignis, in dem Gott unüberbietbar und unwi- 
derruflich für den endlichen Menschen seine heilschaffende Gegenwart gege- 
ben hat. Und vor diesem leibhaftigen Jesus, wenn auch verhüllt unter sakramen- 
talen Zeichen, kniet dieser Christ. In Jesus ist die unüberbietbare und endgül- 
tige Weltwerdung Gottes gegeben, und diese meldet sich, gewissermaßen in 
der Phase der Rückführung der Welt in die Herrlichkeit Gottes, in diesem Sa- 
krament an. Vor ihm kniet der Christ. Er schaut auf den, den sie durchbohrt 
haben, er ist dem ganz leibhaftig nahe, in dem Gott die Welt als seine eigene 
Wirklichkeit angenommen hat. Der betende Christ schweigt, er nimmt die 
stille Ruhe dieses Sakraments entgegen, er kann diesem sakramental gegen- 
wärtigen Herrn seines Lebens dieses oder jenes Anliegen vortragen; aber 
letztlich will er durch diesen sakramental gegenwärtigen Jesus eben doch nur 
aufgenommen werden in die Wahrheit und Liebe Gottes, die sich schweigend 
von diesem sakramentalen Zeichen her ausbreitet. 

Ich meine, wir dürfen auch heute und in Zukunft das, was so unsere christli- 
chen Vorfahren geübt haben, nicht vergessen. Das ewige Licht unserer katho- 
lischen Kirchen lädt auch heute noch zum schweigenden Verweilen vor dem 
Geheimnis unserer Erlösung ein. 

Ein Stein und ein Traum 
Unser Alltag - ein Tag des Herrn* 

Bernardin Schellenberger, Abtei Mariawald 

Ein Mann war auf der Flucht. Er war auf der Flucht vor seinem Bruder, der ihn 
umbringen wollte. Sein Bruder konnte nicht ertragen, daß er von Gott berufen 
und gesegnet war. Als die Nacht hereinbrach, gab es keinen Menschen, der 
dem Flüchtenden Herberge gewährt hätte. Da nahm er einen Stein, legte ihn 
unter seinen Kopf und schlief darauf. Und er hatte einen Traum: eine Leiter 

* Geistliches Wort zum Ordenstag, dem Fest der Domkirchweihe zu Münster (30. 9.1979). Der 
Text wurde in seiner Gestalt als Ansprache belassen und für den Druck nur leicht überarbeitet. 



Bernardin Schellenberger 192 

stand auf der Erde, und sie reichte bis zum Himmel. Auf ihr stiegen Engel Got- 
tes auf und nieder, und oben stand der Herr und sprach zu ihm: •Ich bin mit dir. 
Ich behüte dich, wohin du auch gehst. Ich verlasse dich nie." Als der Mann aus 
seinem Schlaf erwachte, rief er aus: •Der Herr ist an diesem Ort, und ich wußte 
es nicht! Wie schaudererregend ist dieser Ort! Hier ist das Haus Gottes und das 
Tor des Himmels!" (vgl. Gen 28) 

Diese Erzählung über den Patriarchen Jakob aus der Genesis bot im alten la- 
teinischen Stundengebet vom Kirchweihfest den Text für mehrere Antiphonen 
und Responsorien. Weil wir heute hier die Weihe des Domes feiern, ist sie mir 
in den Sinn gekommen. Sie birgt eine sehr eigenartige und bemerkenswerte 
Theologie des Gotteshauses und, wie mir scheint, eine sehr aktuelle. 

... Kirche, das sind die lebendig gewordenen Steine 

Der rohe Feldstein, auf den ein heimatloser Flüchtling zur Nachtzeit seinen 
Kopf legt, ist die allererste, die ursprünglichste Form des Gotteshauses. Ein 
nackter Stein unter freiem Himmel ist der Kern, der übrigbleibt, wenn wir kon- 
sequent alles Unwesentliche weglassen oder wenn uns alles Unwesentliche aus 
den Händen genommen wird. Ein Stein - und ein Traum: das sind die beiden 
Elemente, die unser Leben im Tiefsten ausmachen. 

Wir alle kennen den Stein. Wir kennen die Trägheit der Materie und die 
Schwere unseres Leibes, die Härte und Unerweichlichkeit der vorgegebenen 
Bedingungen unseres Lebens. Wir kennen die Einsamkeit und das Alleinge- 
lassensein. Wir haben die Augenblicke erfahren, da wir mit dem Kopf gegen 
die Wand rennen möchten, da wir uns hoffnungslos eingekeilt wähnen, und die 
Zeiten, wo wir auf der Flucht sind und keine Herberge finden. 

Wir alle kennen auch den Traum. Er ist tief eingeschrieben in unser Wesen, 
unausrottbar, unaustilgbar. Es ist der Traum von einem Ort, an dem wir Ruhe 
finden, endgültige Ruhe und Geborgenheit. Wo sich uns Türen auftun und 
Freunde uns erwarten, Freunde, die uns nie mehr enttäuschen. Wo wir in Ge- 
sichter blicken dürfen wie in aufgeschlagene Bücher. Wo wir nicht durchschaut 
und angeklagt werden, sondern wo uns einer erkennt und freispricht. Wo einer 
uns Frierende in die Decke der Liebe hüllt und uns endgültig die Worte zu trin- 
ken gibt: •Hab keine Angst mehr. Du bist gerettet. Ich bin immer bei dir." 

Wir alle kennen den Stein des Jakob. Wir alle kennen seinen Traum. Was 
uns von Jakob unterscheidet, ist unser Unvermögen, unsere Hilflosigkeit, ei- 
nen Zusammenhang zu sehen zwischen diesem Stein und diesem Traum. 

Unser Stein erdrückt den Traum. Die nüchterne Realität unseres Alltags; 
unsere Arbeit, unsere Krisen, unsere Sorgen lassen wenig Platz für den Traum 
und rücken ihn in eine unwirkliche Ferne. Der Traum erscheint als ein Ge- 
spinst, das nicht tragen kann, als Schwäche oder als Fluchtort; als Material, aus 



Ein Stein und ein Traum 193 

dem die Vorwände und Illusionen geknüpft werden, all die verlogenen und 
unwahren Zustände, in die uns Verführer aller Art einwickeln wollen, um uns 
auszunützen. Dieser Traum ist der Motor des Kommerzes. Diese Schwäche 
läßt sich endlos nutzbar machen, um die Menschen wirtschaftlich und politisch 
an der Nase herumzuführen. 

Tatsächlich ist dieser landläufige Traum eine Fälschung, ein platter Ab- 
klatsch des viel tieferen Traumes, desjenigen Traumes, der wirklicher ist als 
der Stein, dessen Härte uns drückt. Ganz tief in uns, jenseits unserer Illusionen 
und Projektionen, gibt es einen Traum, eine Wahrheit, die so wahr und wirk- 
lich ist, daß verglichen mit ihr alles, was wir mit Händen greifen, nur ein 
Traumgebilde ist, ein Alptraum in einem schlechten Schlaf. 

Menschen und Generationen, die aus diesem wahren Traum gelebt haben, 
haben diese Kirche, diesen Dom hier gebaut. Eine Kirche, ein Dom, ein Haus, 
Heimat, Geborgenheit: das entsteht dort, wo Menschen träumen, daß der 
nackte Stein, auf dem sie liegen, in Wirklichkeit das Haus Gottes ist. Wo Men- 
schen aus der Kraft dieser Vision ihre Steine der Einsamkeit zusammentragen 
und aufeinanderschichten und ineinanderfügen. Hier in diesem Kirchenraum 
stehen sie uns besonders plastisch vor Augen, diese einzelnen schweren, harten 
Steine, jeder mit seinem einmaligen Gesicht und Charakter. Gemeinsam ma- 
chen sie uns sichtbar und halten uns vor Augen, was jeder einzelne nur ganz 
verborgen als Möglichkeit und als Wahrheit in sich trägt. Kirche - das sind die 
lebendiggewordenen Steine, die vielen zusammengetragenen Einsamkeiten, 
denen im Traum einer innersten Erfahrung aufgegangen ist, daß sie nicht hoff- 
nungslos verlassen, daß sie nicht ungeborgen sind. Diese Steine sind aufge- 
schichtet auf dem, der tiefer als sie alle in die Verlassenheit und Ungeborgen- 
heit hinausgestoßen war - so sehr, daß er nicht einmal einen Stein hatte, auf 
den er seinen Kopf legen konnte (vgl. Lk 9,58). Ja, Jesus Christus hat sich unter 
den Stein legen lassen, unter den schwersten aller Steine, und seit er darunter 
begraben war, steckt in jedem Stein der Funke seiner Herrlichkeit. 

Ich sollte heute über den Sabbat, den Sonntag sprechen. Wir sind bereits 
mitten in diesem Thema. 

... im Stein des Alltags steht die Herrlichkeit Gottes 

•Wir können nicht leben, ohne den Herrentag zu feiern!" haben die Märtyrer 
von Karthago bekannt. Auch wir können nicht nur als tote Steine leben, kön- 
nen nicht nur mit toten Steinen leben, können nicht nur von toten Steinen le- 
ben, welche Wunderwerke die Menschen auch immer aus ihnen meißeln und 
welche imposanten babylonischen Türme sie aus ihnen auch bauen mögen. 
Wir brauchen mehr als Steine, mehr als tote Materie. Wir brauchen einen Va- 
ter, der uns keinen Stein gibt, wenn wir um Brot bitten (vgl. Mt 7,9). Und wenn 



Bernardin Schellenberger 194 

er uns doch nur einen Stein zu geben scheint, nur Hartes und Schweres, dann 
muß er uns wenigstens einen glaubwürdigen, einen zuverlässigen Traum dazu 
schenken, der uns diesen Stein durchschauen hilft auf seine Herrlichkeit hin. 
Wir können auch nicht nur von Brot mit Wein leben. Und wenn er uns doch nur 
ein wenig Brot und ein paar Tropfen Wein als Nahrung gibt, dann muß er uns 
dazu einen glaubwürdigen, einen zuverlässigen Traum schenken, der uns die- 
ses Brot und diesen Wein durchschauen hilft auf seine Herrlichkeit hin. 

Ist das nicht das Sakrament, die Eucharistie: ein Stein und ein Traum, Mate- 
rie und eine Vision, Brot mit Wein und Jesu Wirklichkeit? Und beides nicht 
nebeneinandergesetzt oder nur willkürlich miteinander verknüpft, sondern 
aufeinander bezogen. Gott in Welt, Welt in Gott. Wir können nicht leben, 
ohne diese Wirklichkeit zu glauben, zu ahnen, zu feiern, zu verkünden. 

Der Sonntag ist der Tag der Auferstehung. Der Sonntag ist der Tag des 
Aufwachens aus dem Schlaf des Diesseits, aus dem Dahinvegetieren in den 
Zwecken und Zwängen eines vordergründigen Lebens, das sich wie eine Gruft 
aus schwerem Beton und Stein um uns zu schließen droht. Der Sonntag ist der 
Tag, an dem wir uns verwundert die Augen reiben und wie Jakob ausrufen: 
•Der Herr ist an diesem Ort, und ich wußte es nicht!" 

Wer über das Thema •Gedenke, daß du den Sabbat heiligst!" und über die 
Feier des Sonntags sprechen soll, der könnte versucht sein, etwas zu sagen über 
das Zeithaben für Gott; über den Mut und die Pflicht, alles beiseitezulegen und 
Gottesdienst zu halten; über die Notwendigkeit einer angemessenen Freizeit 
und Muße, um zu sich selbst und zu Gott zu kommen. Daß all das wichtig ist, 
will ich nicht leugnen. Aber das würde Ihnen, liebe Brüder und Schwestern, si- 
cher wenig helfen. Wollte ich mich vor Sie hinstellen in der Pose des •Mannes, 
der aus der Muße kommt", und wollte ich Ihnen etwas vorschwärmen und vor- 
zaubern über das beschauliche Leben und über das heilige Nichtstun für Gott, 
so könnte ich in Ihnen wahrscheinlich bestenfalls ein bißchen Nostalgie wek- 
ken. Oder Schuldgefühle und jenen falschen, allzu irdischen Traum vom unbe- 
schwerten Leben, der Illusion ist und bleibt. Oder ich könnte Sie zum Neid ver- 
führen und Sie mutlos machen, weil Sie den Eindruck bekämen, ich spräche 
von einem Paradies, aus dem Sie ausgeschlossen sind. Die Wirklichkeit Ihres 
Alltags - und auch die meines Alltags - ist anders. Unter Ihnen werden viele 
sein, die wenig Zeit haben, und viele, die auch am Sonntag ihren anstrengen- 
den Dienst tun, in ihren Krankenhäusern und Heimen und Gemeinschaften. 

Sie sind dabei in recht guter Gesellschaft. Auch Jesus hat den Sabbat nicht 
gehalten. Er hat Kranke am Sabbat geheilt, wie zum Beispiel jenen seit acht- 
unddreißig Jahren kranken Mann, der am Teich Betesda gelegen hatte. Und 
als ihn die Gesetzestreuen deshalb verfolgten, entgegnete ihnen Jesus am hel- 
len Sabbat: •Mein Vater arbeitet bis zur Stunde, und auch ich arbeite." (Jo 
5,17) 



Ein Stein und ein Traum 195 

Gott arbeitet am Sabbat, und deshalb ist auch Jesus entschlossen, am Sabbat 
zu arbeiten; welch eine skandalöse Aussage! Da wird der Unterschied geleug- 
net zwischen heiligen und unheiligen Tagen, zwischen Sonntagen und Feierta- 
gen und Werktagen. Bei Paulus finden wir die gleiche Einstellung. Er ruft den 
Galatern zu: •Warum achtet ihr so ängstlich auf Tage, Monate, bestimmte Zei- 
ten und Jahre? Ich fürchte, ich habe mich vergeblich um euch bemüht!" (Gal 
4,10-11) 

Es ist einfach nicht zu übersehen: Jesus hat den Sabbat aufgehoben, im 
buchstäblichen Sinn des Wortes. Er hat ihn nicht abgeschafft, sondern vollen- 
det und zum alles beherrschenden Zustand gemacht. Seit seiner Auferstehung 
leben wir in einem ununterbrochenen Sabbat. Im lateinischen Brevier werden 
deshalb seit Jahrhunderten alle Werktage als Ferientage bezeichnet, mit einer 
bemerkenswerten Naivität oder Kühnheit - wie man will -: der Montag ist fe- 
ria secunda, der zweite Ferientag; der Dienstag ist feria tertia, der dritte Fe- 
rientag, und so weiter bis zum Sabbat und zum Herrentag. Einen profanen Ar- 
beitstag sieht die Liturgie überhaupt nicht vor. Und sie hat recht: Seit Christi 
Auferstehung gibt es nicht nur einzelne Tage des Herrn - ein Siebtel der Tage, 
die uns zur Verfügung stehen -, sondern seit diesem Ereignis sind alle Tage 
Tage des Herrn, und damit Feiertage und Sonntage. Gott läßt sich nicht mehr 
abspeisen mit einem Stück unserer Zeit und unseres Lebens. Er will restlos 
alles von uns haben, seit er uns in seinem Sohne restlos alles geschenkt hat. 

Zur Zeit der Wüstenväter wurde dem Bischof Epiphanios von Zypern vom 
Abt eines Klosters in Palästina gemeldet: •Auf Dein Gebot hin haben wir un- 
sere Gebetsregel nicht vernachlässigt, sondern mit Eifer feiern wir Terz, Sext 
und Non." Er aber, so wird uns überliefert, tadelte sie mit den Worten: •Of- 
fensichtlich vernachlässigt ihr die übrigen Stunden des Tages, indem ihr vom 
Gebet ablaßt. Der wahre Mönch hat unaufhörlich Gebet und Psalmengesang 
im Herzen!" (Apophth. 198) 

Wir dürfen das analog auf das Sonntagsgebot übertragen. Wollte da jemand 
sagen: •Ich bin ein praktizierender Christ. Ich erfülle gewissenhaft meine 
Sonntagspflicht", so würde ihn der Bischof von Zypern tadeln: •Offensichtlich 
vernachlässigst Du die übrigen Tage. Der wahre Christ betet alle Tage zu 
Gott!" 

Das war die Gefahr des allzu korrekt verstandenen und erfüllten Sabbatge- 
bots, und das bleibt auch die Gefahr unseres Sonntagsgebots und unserer son- 
stigen offiziellen Gebetsverpflichtungen: daß wir Gott einen kleinen Winkel 
unserer Tage, unserer Zeit, unseres Lebens einräumen. Daß wir ihm sein Al- 
mosen abliefern, den •schuldigen Dienst", um anschließend ruhigen Gewis- 
sens für uns leben zu können. Und dann teilen wir auf zwischen Gottesdienst 
und Weltdienst, zwischen Wirklichkeit des Glaubens und Wirklichkeit des Le- 
bens. Hier der Traum - dort der Stein, und beides fein säuberlich voneinander 



Bernardin Schellenberger 196 

geschieden: hier die Frömmigkeit, oder heute vielleicht die Meditation, die 
Stille - dort unser prosaisches, eigentlich recht gott-loses Tagewerk. Die Fol- 
ge: unsere Frömmigkeit leidet an ständiger Atemnot, und unser Tagewerk 
bringt uns immer wieder an den Rand unserer Kräfte. Die Schuld schieben wir 
dem ewigen Zeitmangel zu: hätten wir mehr Zeit, so machen wir uns vor, dann 
wäre unser Glaube tiefer, unser Gebet gesammelter, unser Dienst fruchtbarer. 
In Wirklichkeit ist nicht die Zeit an allem schuld, sondern unser blindes Herz. 
Es kann und will nicht wahrhaben, daß im Stein des Alltags die Herrlichkeit 
Gottes steckt, und daß es keinen Augenblick des Lebens mehr gibt, an dem 
nicht Sabbat wäre. 

Wir sehen, in welchem Ausmaß durch Jesus Christus das Sabbatgebot erfüllt 
und radikalisiert worden ist. Seit seiner Auferstehung ist grundsätzlich immer 
Sabbat, und ausnahmslos jeder Tag ist ein Tag des Herrn. Wenn das stimmt, 
dann gilt das Gebot: •Gedenke, daß du den Sabbat heiligst!" nicht nur für ei- 
nen Tag der Woche, sondern für alle Tage. Alle Tage, alle Stunden, jede Minu- 
te, ausnahmslos jeder Zustand, jede Tätigkeit, jedes Schicksal sind geheiligt 
und wollen und können durchschaut, durchstoßen werden auf den Herrn hin. 
Immer und überall können wir plötzlich aufwachen, uns verwundert die Augen 
reiben und wie Jakob ausrufen: •Der Herr ist an diesem Ort, und ich wußte es 
nicht!" 

•Den Sabbat heiligen" - das heißt: endlich aufwachen und es staunend ivij- 
sen, daß der Herr an diesem Ort ist, hier in diesem Augenblick. Nicht an einem 
Ort in der Zukunft, nicht an einem Ort unter den viel besseren Bedingungen, 
die wir uns ewig vorgaukeln; nicht in Utopia, sondern an diesem meinem ein- 
maligen Ort, hier und heute. Am Küchenherd, am Krankenbett, an der 
Schreibmaschine, im Seelsorgsgespräch, in der Freizeit, in der Rekreation, im 
Auto, und sogar in meinem zerstreuten Gottesdienst: •Der Herr ist an diesem 
Ort, und ich wußte es nicht!" Nicht unter idealen Bedingungen, sondern als 
man ihn steinigte, sah Stephanus den Himmel offen, sah die Herrlichkeit Got- 
tes und Jesus zur Rechten Gottes stehen (vgl. Apg 7, 55-56). Auch hier: diese 
geheimnisvolle Verbindung der Steine mit dem Traum. 

... Unser Traum muß anders sein 

Wir erleben seit einiger Zeit das Erwachen einer neuen Sehnsucht nach dem 
Religiösen, nach dem Traum. Bücher über Meditation und Mystik über- 
schwemmen den Markt. Die Menschen sind des Drucks der Leistungsgesell- 
schaft müde, des ständigen Eingespanntseins in Zwecke und Zwänge. Der erst 
vor kurzem verstorbene Herbert Marcuse war der vielgehörte und -gelesene 
Theoretiker einer Generation, die sich auflehnt gegen eine auf Mühsal, Herr- 
schaft und Triebverzicht gegründete Kultur. Make love, not war - Liebe statt 



Ein Stein und ein Traum 197 

Krieg: wir wollen keine Stimmen mehr hören, die befehlen, sondern Stimmen, 
die singen. Wir sehnen uns nach einer Zivilisation, deren beherrschender 
Grundzug nicht der Kampf ist, sondern die Kontemplation; nicht die Mühsal 
und Knechtschaft, sondern das Spiel. Die letzten katholischen und evangeli- 
schen Kirchentage sind in unvorhergesehenem Ausmaß zu religiösen Festivals 
geraten, und das Staunen und die Freude waren allgemein, wie sehr mit ei- 
nemmal die Jugend wieder mitspielt, wenn die Kirchen ihre Ochsen schlach- 
ten, ihre Tische decken und zum Fest laden, ohne groß irgend jemanden nach 
seinem hochzeitlichen Gewand zu fragen. 

Aber mir ist nicht ganz wohl bei dieser neuen Euphorie, bei diesen Ausflü- 
gen aus der Alltagswirklichkeit auf die gekonnt selbst hergerichteten Inseln 
des Singens und Tanzens. Enden diese Feste nicht allzuleicht mit einem Kat- 
zenjammer angesichts der Realitäten, in die wir zurückkehren? Sind es nicht 
doch vielleicht - ich komme wieder auf das Bild zurück - Träume ohne den 
Stein? Und danach wieder Steine ohne den Traum? 

Als Israel in der Sklaverei und Unterdrückung in Ägypten lebte, wurde 
Mose berufen, zum Pharao zu gehen und ihn zu bitten, das Volk für ein Fest in 
die Wüste hinausziehen zu lassen. Das sollte also sozusagen der allererste Ka- 
tholikentag in der Geschichte werden. Und dieses Fest in der Wüste sollte - 
wie jedes wirkliche Fest - der Auftakt zur völligen Befreiung des Volkes aus 
dem elenden Dasein in der Knechtschaft sein. Das Volk mußte dazu, so heißt 
es im Buch Exodus, drei Tagereisen in die Wüste hinausziehen. Origenes, der 
unübertroffene Lehrmeister der christlichen Spiritualität des Altertums, sagt: 
diese drei Tage des Weges bis zur Stätte des Festes bedeuten das Pascha des 
Herrn; sie bedeuten das Hineingehen in das Schicksal Christi, das im Triduum, 
in den drei Tagen der Karwoche gefeiert wird. Der Weg zum Fest ist derjenige, 
der von sich gesagt hat: •Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben." 
(Jo 14,16) 

Wer auf anderen, einfacheren Wegen das Fest sucht, der findet nur das 
Pseudo-Fest, diese schöne Illusion, die uns nicht erlöst, sondern uns nach 
Feierabend ein bißchen ablenkt, beschwichtigt und entlastet, damit wir an- 
schließend wieder desto besser funktionieren; dieses Schein-Fest, das zum 
Dauerangebot unseres Zeitalters geworden ist und uns pausenlos aus allen 
Medien entgegendröhnt. 

Es wäre verhängnisvoll, wollten wir da als Alternative nur eine religiös ver- 
packte, aber qualitativ gar nicht sehr viel andere Variante anbieten. An techni- 
scher Perfektion des Festefeierns und Programmgestaltens sind uns die säkula- 
ren Zelebranten ohnehin haushoch überlegen. Unser Fest, unser Traum muß 
qualitativ anders sein - oder wir bleiben lieber zu Hause. 

Das Motto unseres heutigen Ordenstages ist ein Zitat von Johannes Chryso- 
stomus: •Wo Liebe sich freut, da ist Fest." Formulieren wir es schärfer: ,JVur 



Bernardin Schellenberger 198 

wo Liebe, echte Liebe sich freut, da ist wirklich Fest." Aber auch das mag noch 
undeutlich bleiben, weil der Begriff •Liebe" als Etikett für die seltsamsten Re- 
gungen und Praktiken mißbraucht wird. Was Liebe ist, müssen wir neu und 
klar ablesen an dem, der uns die Liebe vorgelebt hat, an Jesus Christus. •Wo 
die Art Liebe, die er verkörpert hat, gegenwärtig wird und sich freut, da ist 
Fest." 

So wird die Frage nach dem Fest für uns unvermeidlich zur Frage nach Jesus 
Christus. Die Frage nach dem Traum wird zur Frage nach dem Stein - nach 
dem Stein des Anstoßes, nach dem Prüfstein, an dem sich die Geister scheiden. 
Das ist die Frage, die auf jeder Seite des Neuen Testaments aufklingt: Was be- 
deutet für uns Jesus Christus? Nicht irgendwie theoretisch, sondern ganz prak- 
tisch in unserem Alltag? Ist er der Maßstab? Ist seine Verschwendung seiner 
selbst, der totale Verbrauch und Verschleiß seiner Seele und seines Leibes für 
seine Brüder, unser Ideal, unser Leitbild - und damit der Grund unserer Freu- 
de? Ist sein Wort das, wovon wir tagtäglich leben? Ist er das Element, in dem 
wir uns bewegen? Ist seine Herrlichkeit das, was wir zu entdecken versuchen in 
allen Ritzen und Spalten unseres Alltags? Ist er derjenige, dem wir dienen wol- 
len mit unserer Arbeit und in unserer Freizeit? Ist er derjenige, den wir immer 
besser kennenlernen wollen? 

... damit der Herr selbst zu unseren Herzen spreche 

Seit etlichen Jahren nimmt Christus seine Kirche in eine harte Schule. Er 
nimmt ihr alles, was nicht er selbst ist. Er führt sie in die Wüste, um dort zu ih- 
rem Herzen zu sprechen und ein Fest mit ihr zu feiern. Sie kennen sicher dieses 
Zitat aus dem Propheten Hosea, das oft und gern für das beschauliche Ordens- 
leben in Anspruch genommen worden ist: •Ich will sie in die Wüste hinausfüh- 
ren und sie umwerben. Dann gebe ich ihr dort ihre Weinberge wieder." (Hos 
2,16 f) Merkwürdigerweise hat man so gut wie nie die Verse davor beachtet. 
Darin beschreibt der Prophet diese Wüste, die alles andere ist als ein Ferienpa- 
radies. Sie ist ein Bild des Zustands der Kirche: •Ich mache all ihren Freuden 
ein Ende, ihren Feiern und Neumondfesten, ihren Sabbaten und den anderen 
festlichen Tagen. Ich verwüste ihre Reben und Feigenbäume,... ich mache ihre 
Weingärten zur Wildnis, die wilden Tiere fressen sie kahl." (Hos 2,14) 

Warum diese Entblößung, dieser Kahlschlag? Damit der Herr selbst zu un- 
serem Herzen sprechen kann, und damit wir ihn nicht mit der Staffage ver- 
wechseln oder mit der Organisation, die wir immer wieder in seinem Namen 
aufziehen. 

Wenn die armen Indios in Lateinamerika nichts zu essen haben, kauen sie 
die Blätter des Cocabaumes. Diese Blätter nehmen ihnen das Hungergefühl 
und die Müdigkeit, und sie können auf diese Weise weiterleben und weiterar- 



Ein Stein und ein Traum 199 

beiten, bis sie an Erschöpfung endgültig zusammenbrechen. Auch wir sind 
ständig in der Versuchung, zu solchen Blättern zu greifen, obwohl wir Brot in 
Hülle und Fülle haben. Diese Blätter ersparen uns das lange Kauen und das 
Verarbeiten. Ihr Saft geht unmittelbar ins Blut. Aber sie ernähren uns nicht. 
Und eines Tages brechen wir vor Erschöpfung zusammen. 

Das ist es doch, was wir in den Orden seit dem II. Vatikanischen Konzil er- 
lebt haben: daß so viele unserer Mitbrüder und Mitschwestern an geistlicher 
Erschöpfung gestorben sind. Unsere Cocablätter von damals waren unsere fe- 
sten Bräuche und Gewohnheiten, unsere Riten und Zeremonien, unsere 
Frömmigkeitsübungen und unser lückenloses geistliches System, unsere impo- 
santen Kirchenbesucher- und Nachwuchsziffern - all das, was einen oder meh- 
rere Schritte vor Jesus Christus aufgebaut und zu sehen war. Das ist uns zer- 
brochen und zerbröselt. 

Haben wir daraus gelernt, uns an nichts anderes mehr zu halten als an den 
Herrn selbst und an sein Wort? Oder hat uns unser findiger Geist längst wieder 
neue Cocablätter entdecken lassen? Neue Mittel und Hilfen, den drei Tage 
langen Weg in die Entäußerung Christi hinein abzukürzen? Das Osterfest am 
Palmsonntag zu antizipieren und der Festesfreude mit eigenem Organisations- 
talent nachzuhelfen? 

Konkret: Wie weit leben wir vom Schwarzbrot des Wortes Gottes selbst, wie 
weit leben wir mit und aus der Heiligen Schrift? Wie weit ersetzen wir sie durch 
die Cocablätter der religiösen Sekundär- und Tertiärliteratur und der geistli- 
chen Massenkonsumartikel, die wie nie zuvor in der Geschichte ins Kraut 
schießen? 

Und: Sind wir seit dem II. Vatikanischen Konzil wirklicher, leibhaftiger ein- 
gegangen in die Armut, in den Gehorsam, in die Einsamkeit Christi, die wir bei 
unserem Ordenseintritt bejaht und gewählt haben? Oder haben wir da inzwi- 
schen allzu vieles ausgepolstert, allzu viele Kompromisse geschlossen, um uns 
unsere Verzichte erträglich zu machen - und haben uns damit zugleich den Zu- 
gang zur wahren Freude, zum Fest der in Christus Gestorbenen und Aufer- 
standenen verbaut? 

•Wenn der Anblick der Mittelmäßigkeit uns nicht mehr foltert", hat Geor- 
ges Bernanos einmal gesagt, •ist das ein Zeichen, daß wir selbst von Kopf bis 
Fuß mittelmäßig geworden sind." Und bei Julien Green las ich dieser Tage: 
•Ein angenehmes Leben und einen lebendigen Glauben zu haben, ist nicht 
möglich, denn der Glaube findet sich mit dem, was man ein angenehmes Leben 
nennt, nicht ab. Der Glaube ist in sich selbst ein Element des Heroismus und 
ruft Leiden hervor. Das Symbol des christlichen Glaubens ist ein Marterin- 
strument. Man vergißt das. Man kann das Evangelium genausowenig zähmen, 
wie man ein Feuer zähmen kann." 



Bernardin Schellenberger 200 

•Wo Liebe sich freut, da ist Fest." Wo Christus sichtbar wird, und wirklich 
er, nicht irgendeine Imitation; wo Christus das Leben der Menschen ist, da ist 
Fest. Da ist das Fest, das wir feiern möchten. Da ist der Traum, der wahrer und 
wirklicher ist als all das Vordergründige, das wir mit Händen greifen. Da wird 
im nackten Stein unseres Alltags die Herrlichkeit Gottes offenbar. Da wachen 
wir auf und rufen verwundert: •Der Herr ist an diesem Ort, und ich wußte es 
nicht!" Die Liebe entdeckt diesen Ort überall. Die Liebe braucht dafür keinen 
Aufwand und keine Superlative und nicht einmal viel Zeit. Und darum feiert 
die Liebe immer und überall Sabbat. 

Wir können, wir wollen nicht leben, ohne diesen Herrentag zu feiern, immer 
und überall. Denn nur dafür lohnt es sich wirklich zu leben: dafür, daß die Welt 
zu ihrer Herrlichkeit erwacht, zur Konsekration, zur Erlösung in Jesus Chri- 
stus. 

... dann wird der Sonntag zum Tag der Kirche 

Ich bitte um Verzeihung, wenn ich ein bißchen hart geredet habe, damit wir 
zum Fundament vorstoßen, auf dem wir wirklich miteinander feiern können. 
Ich habe diese Fragen, die ich zu unserer Gewissenserforschung formuliert 
habe, nicht nur aus Rhetorik in Wir-Form gehalten. Es sind meine eigenen 
Fragen. Und bekanntlich können solche, die selbst durstig sind, am besten über 
das Trinken sprechen. 

Wenn wir zu Jesus Christus vorgestoßen sind und ihn immer und überall zu 
finden versuchen, dann wird es sinnvoll, ja notwendig, die Erfahrung, die unse- 
ren ganzen Alltag im Verborgenen und Unscheinbaren durchzieht, an be- 
stimmten Tagen sichtbar darzustellen und ins Wort und Spiel zu bringen. Dann 
ist das Fest, und auch unser heutiges Ordensfest, keine Ausflucht, keine schöne 
Illusion, sondern ein Offenbarwerden und Leuchten und Verkünden der tra- 
genden Wirklichkeit unseres Lebens. Dann ist der Sabbat, der Sonntag wie das 
Siebtel des im Wasser verborgenen Eisbergs unserer ganzen Existenz, und 
nicht ein Papierschiff, das wir bloß zur Dekoration oder Absicherung an der 
Oberfläche herumschwimmen lassen. Dann wird der Sonntag, der Herrentag, 
zum Tag des gemeinsamen Auferstehens, zum Tag der Kirche, an dem alle ihre 
Steine und ihre Träume zusammentragen und aufeinanderschichten und in- 
einanderfügen und staunend erkennen und feiern: •Der Herr ist an diesem 
Ort, und ich wußte es nicht! Wie schaudererregend ist dieser Ort! Hier ist das 
Haus Gottes und das Tor des Himmels!" 

Und dann können alle wieder heimgehen in ihren steinigen Alltag, jeder an 
seinen Platz, und die Frage: •Wer wird uns den Stein wegwälzen?" (vgl. Mk 
16,3) von der Stelle, an der wir nur noch Tod und Aussichtslosigkeit und Un- 
beweglichkeit gesehen hatten, erweist sich als müßig: da überrascht uns die 



Zum Thema •Kritik an der Kirche" 201 

Botschaft von der Sprengkraft des Auferstandenen, vom neuen Leben. Da 
sitzt an der Stelle des Steins ein Engel und spricht uns das Wort des Herrn zu: 
•Fürchte dich nicht! Resurrexi et adhuc tecum sum. Ich bin auferstanden und 
bin jetzt immer bei dir!" Und in diesem Osterlicht gehen uns die Augen auf, 
und wo immer wir auch sind, stellen wir mit einemmal fest: •Der Herr ist an 
diesem Ort, und ich wußte es nicht!" 

•Bewahrt die Einheit des Geistes" (Eph4,3) 
Eine paulinische Gewissenserforschung 
zum Thema •Kritik an der Kirche" 

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt 

Wie erscheint dir die Kirche? - Wer bei Besinnungstagen oder Reflexionswo- 
chenenden diese Frage stellt, um eine sogenannte Metapher-Meditation ein- 
zuleiten, der darf eine bunte Vielfalt von Bildern erwarten: wie eine alte Frau 
mit vielen Falten; wie ein Boot, das zahlreiche Löcher und Risse hat, die fort- 
während gestopft werden müssen; wie ein wuchtiges, aber zerfallendes Ge- 
mäuer; wie ein tiefer, nur schwer zugänglicher Brunnen; wie ein Schatten 
spendender Baum mit nur wenigen Früchten; wie ein verregnetes Kornfeld; 
wie eine teilweise vertrocknete, trotzdem noch recht bunte Wiese usw. Positi- 
ves und Negatives erscheint verwirrend gemischt. Nicht selten überwiegt das 
Negative, auffälligerweise gerade bei denen, die als hauptamtliche Mitarbeiter 
in der Kirche tätig werden möchten. 

Nur einmal habe ich erlebt, daß jemand für die Kirche ein Bild verwendete, 
das in früheren Zeiten sehr gebräuchlich war, nämlich das Bild von der •Dir- 
ne". Er sagte allerdings: •Die Kirche erscheint mir wie eine Hure", und er 
meinte es so negativ, wie es klang. Ihn störe die Tatsache, daß sich die Kirche 
für ihre Liebesdienste bezahlen lasse. Das sei doch Dirnen-Art. Liebe dürfe 
man nur verschenken. Zumindest habe sich die Kirche häufig genug wie eine 
Dirne verkauft und preisgegeben, kurzfristig und kurzsichtig, um zweifelhafter 
Vorteile willen. Man könne doch nicht im Ernst verlangen, daß jemand diese 
Dirnen-Kirche liebe. Geliebt werden, gewiß, das wolle jeder; aber selber lie- 
ben und diese Kirche so selbstlos und ehrlich umarmen, bis sie uns gefalle, bis 
sie durch wahrhaftige Liebe eine wirklich schöne Frau geworden sei, ohne 




