Zum Thema ,,Kritik an der Kirche* 201 .

Botschaft.von der Sprengkraft des Auferstandenen, vom neuen Leben. Da
sitzt an der Stelle des Steins ein Engel und spricht uns das Wort des Herrn zu:
,,Fiirchte dich nicht! Resurrexi et adhuc tecum sum. Ich bin auferstanden und
bin jetzt immer bei dir!* Und in diesem Osterlicht gehen uns die Augen auf,
und wo immer wir auch sind, stellen wir mit einemmal fest: ,,Der Herr ist an
diesem Ort, und ich wuf3te es nicht!*

,,Bewahrt die Einheit des Geistes“ (Eph 4, 3)

Eine paulinische Gewissenserforschung
zom Thema ,,Kritik an der Kirche*

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt

Wie erscheint dir die Kirche? — Wer bei Besinnungstagen oder Reflexionswo-
chenenden diese Frage stellt, um eine sogenannte Metapher-Meditation ein-
zuleiten, der darf eine bunte Vielfalt von Bildern erwarten: wie eine alte Frau
mit vielen Falten; wie ein Boot, das zahlreiche Locher und Risse hat, die fort-
wihrend gestopft werden miissen; wie ein wuchtiges, aber zerfallendes Ge-
mauer; wie ein tiefer, nur schwer zugénglicher Brunnen; wie ein Schatten
spendender Baum mit nur wenigen Friichten; wie ein verregnetes Kornfeld;
wie eine teilweise vertrocknete, trotzdem noch recht bunte Wiese usw. Positi-
ves und Negatives erscheint verwirrend gemischt. Nicht selten iiberwiegt das
Negative, auffilligerweise gerade bei denen, die als hauptamtliche Mitarbeiter
in der Kirche titig werden mochten.

Nur einmal habe ich erlebt, daB jemand fiir die Kirche ein Bild verwendete,
das in fritheren Zeiten sehr gebrduchlich war, namlich das Bild von der ,,Dir-
ne*. Er sagte allerdings: ,,Die Kirche erscheint mir wie eine Hure*, und er
meinte es so negativ, wie es klang. Ihn stére die Tatsache, daB sich die Kirche
fiir ihre Liebesdienste bezahlen lasse. Das sei doch Dirnen-Art. Liebe diirfe
man nur verschenken. Zumindest habe sich die Kirche hiufig genug wie eine
Dirne verkauft und preisgegeben, kurzfristig und kurzsichtig, um zweifelhafter
Vorteile willen. Man kénne doch nicht im Ernst verlangen, daB jemand diese
Dirnen-Kirche liebe. Geliebt werden, gewiB, das wolle jeder; aber selber lie-
ben und diese Kirche so selbstlos und ehrlich umarmen, bis sie uns gefalle, bis
sie durch wahrhaftige Liebe eine wirklich schone Frau geworden sei, ohne



Franz-Josef Steinmetz 202

Flecken, Falten oder andere Fehler, heilig und makellos (Eph 5) — das gehe
einfach zu weit, das sei unméglich.

Der Weg von hier bis zu jener tiefen Einsicht der alten Theologen, wonach
die Kirche eine ,,keusche Dirne* sei, weil Christus sie geheilt habe und immer
wieder aufs Neue heilige und reinige, dieser Weg ist in der Tat steil und weit.
Aber wenn wir Christus dhnlich werden wollen, miissen auch wir ihn zuriickle-
gen, hoffend, daB wir in seiner Kraft und mit seiner Hilfe zu ebensolcher Liebe
fahig werden.

Das heiBt freilich nicht, daB man, um dieses Ziel zu erreichen, alle jenen sub-
tilen Allegorien und Motiv-Variationen dieses Themas durchschreiten muB,
die die Theologie-Geschichte aufgespeichert hat (z. B. Rahab, Osee, Eva, Ba-
bylon, Tamar, Schulammit, Magdalena usw.). Mehr noch: ich fiirchte, daB das
Kirchenbild von der ,,keuschen Dirne* fiir den Anfinger im Glauben viel zu
anspruchsvoll ist, und ich wei} aus Erfahrung, daB es allzuleicht als schnellfer-
tige Entschuldigung miBverstanden wird, die jede Kirchen-Kritik abwehren
wolle. SchlieBlich leben wir nicht in einer Zeit, in der man mit Nachdruck an
die Runzeln der Kirche erinnern miite, sondern in einer, die es vor allem ler-
nen muB, die als Dirne anerkannte Kirche wieder mehr zu lieben.

Natiirlich hat die hohe Theologie von der ,,casta meretrix* bleibenden Wert.
Fiir diese kleine Gewissenserforschung schlage ich jedoch ,, Milch* und keine
»feste Speise* vor (1 Kor 3,2): der Apostel Paulus soll uns zeigen, wie seine
Liebe zur Kirche gewachsen ist, erprobt wurde und standhielt. Liebesgeschich-
ten sind gewiB ganz personlich, individuell und voneinander verschieden; den-
noch gibt es in jeder Geschichte gemeinsame, dhnliche Herausforderungen.
Meines Erachtens hat es die gute alte Zeit, das problemlose, ideale Urchristen-
tum — von dem einige schwirmen oder trdumen — nie gegeben. Ich sche man-
che unserer Probleme schon bei Paulus aufbrechen. Der Weg von der ersten
naiven Verliebtheit bis zum Tag des wohliiberlegten Treue-Versprechens,
ganz zu schweigen vom Ausharren und Beieinanderbleiben in guten und bésen
Tagen, war immer schon miihevoll. Sehen wir zu:

Leidenschaft

Am Anfang hat Paulus die Kirche bekanntlich nicht geliebt, sondern geha8t.
Ein Sprichwort sagt uns, daB Liebe blind mache. Das ist ungenau. Es gibt zwar
eine Form von Leidenschaft, die blind macht, obwohl sie wie Liebe erscheint.
Aber echte Liebe macht nicht blind, sondern sehend. Tiefer noch: Man sieht
nur mit dem Herzen gut, sagt der Fuchs zum kleinen Prinzen (S. Exupéry). Vor
seiner Bekehrung war Paulus im Grunde blind. Seine Kirchenkritik kam nicht
aus der Liebe, sondern war fanatische Leidenschaft, wie er spiiter selber zugab
(Gal 1). Die Apostelgeschichte formuliert dies folgendermaBen:



Zum Thema ,,Kritik an der Kirche* 203

Apg 7,58ff. Sie steinigten den Stephanus ... Saulus aber war mit dem Mord
einverstanden. :

Apg 8,3 Saulus aber versuchte die Kirche zu vernichten; er drang in die
Hiuser ein, schleppte Minner und Frauen fort und lieferte sie
ins Geféingnis ein.

Apg 9,1ff  Saulus wiitete immer noch mit Drohung und Mord gegen die
Jiinger des Herrn. Er ging zum Hohenpriester und erbat sich
von ihm Briefe an die Synagogen in Damaskus, um die Anhan-
ger des (neuen) Weges, Manner und Frauen, die er dort finde,
zu fesseln und nach Jerusalem zu bringen.

Derart leidenschaftliche Verirrungen wie die des Saulus sind schmerzlich und
geheimnisvoll. Aber im Blick auf das spitere Leben des Apostels scheinen sie
bessere Voraussetzungen fiir eine echte Liebe zur Kirche gewesen zu sein als
die allzugroBe Selbstverstindlichkeit, mit der viele heute das Christentum an-
nehmen. Unwillkiirlich denkt man an das, was in der Apokalypse der Ge-
meinde in Laodizea gesagt wird: ,,Weil du aber lau bist, weder heiB noch kalt,
will ich dich aus meinem Mund ausspeien.* (Offb 3,15ff.)

— Wie konnte es geschehen, daB Saulus die junge Christengemeinde mehr als
seine Kollegen verfolgte? Was veranlaBte ihn, sogar in die Hauser einzu-
dringen?

— Was ist sein eigentliches Motiv? Was ist so anstoBig an den Christen?

— Unterscheidet sich Saulus von anderen Kirchenverfolgern (z. B. heutigen)?
Von wem und wodurch?

— Ist uns personlich jemals der Gedanke gekommen, die Kirche anzugreifen?
Warum oder warum nicht?

— Gibt es etwas am Christentum, was uns anst8ig erscheint? Oder ist uns alles
selbstverstindlich?

— Was tun wir, um diesen AnstoB zu verarbeiten? Sind wir in der Lage, ihn ge-
nau zu formulieren?

— Kann Gott auch heute noch aus einem erbitterten Verfolger der Kirche ei-
nen Missionar derselben machen?

Torheit

Nach seiner Bekehrung hat Paulus die Kirche wie Christus geliebt. Schon da-
mals erschien dies téricht oder zumindest schwer verstiandlich. Warum? Nun:
,,Seht doch auf eure Berufung, Briider! Da sind nicht viele Weise im irdischen
Sinn, nicht viele Miichtige, nicht viele Vornehme, sondern das Térichte in der
Welt hat Gott erwihlt, um die Weisen zuschanden zu machen. Und das Nied-
rige in der Welt und das Verachtete hat Gott erwihlt: das, was nichts ist, um
das, was etwas ist, zu vernichten, damit kein Mensch sich riihmen kann vor
Gott.“ (1 Kor 1,26ff.) '



Franz-Josef Steinmetz 204

Ist es nicht herauszuh6ren? Das anmaBende Urteil gehobener Bevolke-
rungsschichten gegeniiber Sklaven, Hafenarbeitern usw., als seien sie veriicht-
liche Neutra und keine ehrenwerten Mitmenschen. Natiirlich muB man sich
hiiten, diesen Text lediglich soziologisch zu deuten, als pladiere Paulus nun
umgekehrt fiir eine allgemeine Verachtung der Michtigen und Vornehmen. Es
geht hier nicht um eine Umwertung von Bevélkerungsschichten im bloB sozio-
logischen Sinn. Die Umwertung ist unendlich grundsitzlicher und radikaler
gemeint. Wenn Gott die Starken, Klugen und GroBen demiitigt, dann will er
damit nicht etwa die Schwachen, Térichten und Verachteten zum Hochmut
verfiihren, vielmehr will er uns alle demiitigen. Die letzte Absicht Gottes ist
klar: ,,Kein Mensch soll sich vor Gott rithmen kdnnen.* Gottes Erwidhlung ist
ndmlich ein Schopfungsakt, der das Nichtseiende ins Sein ruft. ,,Wer sich
riihmt, soll sich im Herrn riithmen.“ (Jer 9)

Das Problem ist offensichtlich aktuell. Wir triumen im Grunde doch alle von
einer glanzvollen, leistungsstarken Kirche, von klugen Priestern und blitzge-
scheiten Bischofen. Wir konnen es nur schwer ertragen, daB vieles in der Kir-
che eben doch recht armselig und mickrig ist, sozusagen nackte Hoffnung wi-
der allen Augenschein. Wenn manche Bischéfe wie ,,klapprige Mummelgrei-
se‘‘ erscheinen oder etliche Professoren kirchlicher und staatlicher Hochschu-
len unsicher wirken wie Anfinger ohne rechten Uberblick, geschweige denn
Durchblick, dann fillt uns die Liebe zur Kirche verstindlicherweise schwerer
als sonst.

— Suchen wir die Erweise von Geist und Kraft nicht doch zu sehr an der Ober-
fliche?

— Sollte man nicht haufiger an den stammelnden und zitternden Paulus in Ko-
rinth denken (1 Kor 2, 3), der nichts anderes wissen wollte als Jesus Christus,
und zwar als den Gekreuzigten?

— Oder ist es eher umgekehrt, daB uns die Kirche von heute im Vergleich etwa
zur korinthischen Gemeinde zu wenig armselig und in mancher Hinsicht
eben doch allzu potent erscheint?

Gleichmut

Echte Liebe zur Kirche verlangt demiitige Einordnung in die anstehenden
Aufgaben, jedoch auch die notige Loyalitit zu den legitimen Autorititen. Ei-
fersucht und MiBgunst bleiben aber menschliche Versuchungen und waren
schon in Korinth akut. Nicht wenige scheinen der Ansicht gewesen zu sein, sie
seien in ihrer Stellung in der Gemeinde zu kurz gekommen; oder sie wurden
von anderen in bestimmter Hinsicht eingeschiichtert. Paulus ermahnt und tr6-
stet sie zugleich: ,,Wie der Leib eine Einheit ist, doch viele Glieder hat, alle



Zum Thema ,,Kritik an der Kirche 205

Glieder des Leibes aber, obgleich es viele sind, einen einzigen Leib bilden: so
ist es auch mit Christus.*‘ (1 Kor 12,12) Wollte jemand behaupten, Hand, FuB,
Auge, Gehor oder Geruchsinn gehorten nicht ebenbiirtig zur Vollstandigkeit
des menschlichen Leibes, weil sie sich in Aufgabe oder Funktion unterschei-
den, so wire dies doch offensichtlich unverniinftig. Ahnlich unverniinftig aber
ist auch jene Eifersucht zwischen den verschiedenen Mitgliedern einer christli-
chen Gemeinde. Ein Glied (z.B. das Auge), das sich einbildet, schon das
Ganze zu sein, macht sich doch ldcherlich und reduziert die vielfiltige Fiille des
Leibes auf die armselige Funktion eines einzelnen Organs. Ungeduldige
Gleichmacherei wird von Paulus durch die eindrucksvolle Sprache der Bilder
ebenso zuriickgewiesen wie die lieblose Unterdriickung einzelner Mitglieder
oder bestimmter Gruppen.

Besonders aktuell scheint mir zu sein, daB in 1 Kor 12,28 die Lehrer nicht an
erster Stelle und die Verwaltungsbeamten erst an vorletzter Stelle der erwihn-
ten Aufgaben genannt werden. Daraus darf man wohl schlieBen, daB bei aller
Anerkennung dieser Charismen (sie bleiben fiir die Kirche lebensnotwendig)
die Bedeutung der anderen Begabungen (z. B. Prophetie, Fiirsorge) nicht un-
terschitzt werden sollte. Ich fiirchte, daB dies nicht ohne weiteres gelingt, denn
das heiBt ja doch, einen neuen Blick fiir Rangordnungen zu gewinnen, die iiber
das iibliche juristisch-institutionelle Schema hinausgehen.

— Haben wir schon ausreichend bedacht, daB wirklicher Gleichmut eine not-
wendige Voraussetzung fiir die Suche nach dem Willen Gottes ist?

— Was hindert mich, den Wert der personlichen Begabung im Blick auf das
Ganze zu sehen und auch die Charismen der Mitchristen verniinftiger als
bisher zu respektieren?

— Nehme ich das iibliche juristisch-institutionelle Schema der Rangordnun-
gen in der Kirche zu ernst?

Geduld

Auch heute gibt es Menschen, die uns durch Beredsamkeit und Intelligenz fas-
zinieren. Das, was sie sagen oder schreiben, mag durchaus berechtigt und
iiberzengend sein. Aber vergessen wir das Wichtigste nicht: ,,Wenn ich Pro-
phetengabe habe und alle Geheimnisse wei und alle Erkenntnis, und wenn ich
allen Glauben habe, so daB ich Berge versetzen kann, habe aber keine Liebe,
so bin ich nichts.” (1 Kor 13,2)

Paulus 148t sich in diesem Konfliktfall gar nicht auf die Frage ein, ob die vor-
handenen Charismen nachweisbar verschieden groB seien, sondern zielt so-
gleich auf das Wesentliche. Er demaskiert allen Diinkel oder Egoismus, der
sich auch hinter den treffendsten Erkenntnissen verbergen kann, indem er sie



Franz-Josef Steinmetz 206

insgesamt nicht bloB fiir hohl und leer, sondern in schneidender Kiirze fiir
nichts erkldrt, wenn die Liebe dabei fehlt.

Echte Kirchen-Kritik wird sich folglich der Frage nach dem Dabeisein der
Liebe stellen miissen. Ohne Liebe ist alles, auch das scheinbar Beste und Gro8-
te, nichts; auf sie kommt es jederzeit und iiberall an, sowohl in Rom als auch in
Tiibingen. Diese Einsicht gilt es vor allem ernst zu nehmen. Wie aber erkennt
man die Liebe?

»,Die Liebe ist langmiitig, giitig ist die Liebe ... Alles deckt sie, alles glaubt
sie, alles hofft sie, alles trigtsie.* (1 Kor 13,4—7) DaB hier bei aller Schlichtheit
der Aussagen duBlerst scharfkantige Kriterien der Liebe aufgestellt werden, die
durchaus geeignet sind, uns vor Illusionen im kirchlichen Alltag zu bewahren,
148t sich kaum iiberhéren. Gewi8, der bloBe Buchstabe tétet immer. Auch das
Hohelied vom Antlitz der wahren Liebe kann man mibrauchen und miBdeu-
ten. Das beriihmte ,,Kornchen Salz‘‘ darf bei der Lektiire und vor allem bei der
Anwendung dieses Textes nicht fehlen. Wer jedoch aufrichtig darum bittet,
dem wird es gegeben.

Liebe ohne Geduld ist wie ein Feuer, das nicht wirmt, sondern nur ver-
brennt. Wer aber von Gottes Liebe erfafSt und verwandelt wurde, der vermag
alles, auch das schier Unmégliche, zu hoffen und besitzt die breiten Schultern,
die tragen und halten kénnen. Mit diesen Gedanken ist der Sinn des beriihm-
ten Kapitels gewiB nicht ausgeschopft, aber das Entscheidende wurde zumin-
dest angedeutet.

— Spielt das Thema ,,Geduld* in unserem Alltag iiberhaupt eine Rolle oder
wird es von vornherein als unangebrachte Zumutung verdéchtigt?

— Versuchen wir das Erkannte auch wirklich zu praktizieren oder reden wir
nur iiber Geduld?

— Welche Verse aus dem ,,Hohelied der Liebe‘‘ geben uns am meisten zu den-
ken?

Freiheit und Gerechtigkeit

Es wiirde etwas Entscheidendes fehlen, wiirden wir nicht auch dieses Thema
beriihren. Wahrscheinlich ist dies sogar der Punkt, der in der Kirchen-Kritik
von heute am hiufigsten genannt wird. Man kann den Christen schwerlich das
Verdienst absprechen, die universale Néchstenliebe gepredigt zu haben. Aber
in der Erfiillung dieser Forderung lassen sie sich nicht selten von den Nichtchri-
sten iibertreffen. So wichtig alles iibrige war, was bisher gesagt wurde, so sehr
kommt es immer wieder auf das ganze konkrete praktische Tun an. Das gibt
uns auch Paulus klar zu verstehen:

,»Wie ihr aber an allem reich seid, an Glauben, Rede und Erkenntnis, an je-
dem Eifer und an der Liebe, die wir in euch begriindet haben, so sollt ihr euch



Zum Thema ,,Kritik an der Kirche* 207

auch an diesem Liebeswerk mit reichlichen Spenden beteiligen. Ich meine das
nicht als strenge Weisung, aber ich gebe euch Gelegenheit, angesichts des Ei-
fers anderer auch eure Liebe als echt zu erweisen ... Es geht nicht darum, daB
ihrin Not geratet, indem ihr anderen helft; es geht um einen Ausgleich. Im Au-
genblick soll euer UberfluB ihrem Mangel abhelfen, damit auch ihr UberfluB
einmal eurem Mangel abhilft.“ (2 Kor 8,7-14)

Das Tun ist entscheidend, gerade wenn wir theoretisch nicht weiterkommen.
Indem wir etwas vollziehen, werden uns die Werte und Zusammenhénge ein-
sichtiger. Geht dies nun vor allem die kritisierte Kirche an oder diejenigen, die
sie kritisieren? Ich glaube, daB hier wie in allen iibrigen Punkten selbstver-
standlich beide Gruppen angesprochen sind, und mir scheint, daB beide Seiten
zuweilen in Gefahr sind, den jeweils anderen zu iiberfordern.

Tétige Liebe mufl handeln und sozusagen das Ideal der Freiheit mit dem
Ideal der Gerechtigkeit versohnen. Man beachte deshalb, wie zuriickhaltend
Paulus von einer ,,Gelegenheit, eure Liebe als echt zu erweisen*, und nicht
etwa von einer ,,strengen Weisung‘ spricht. Ebenso auffillig ist seine Rede
vom ,,Ausgleich® zwischen ,,Mangel“ auf der einen Seite und ,,UberfluB* auf
der anderen. Zweifellos wiirde man am ehesten wirkliche Fortschritte erzielen,
wenn weniger geredet und praktischer gehandelt wiirde. Einer muB beginnen,
entweder die Kritisierten oder ihre Kritiker; vielleicht konnten die Zuletztge-
nannten einmal den Anfang machen und Bereitschaft zum Risiko zeigen. Nicht
nur die Liebe lernt man im Tun, anch das Wagnis des Glaubens gelingt erst, in-
dem man ihn wagt.

— Was kdnnen wir fiir diejenigen tun, die den Glauben an die Liebe verloren
haben, weil sie nur ausgenutzt oder sogar gehaBt worden sind?

~ Was heiBit erfinderisch im Guten zu sein?

— Wie kénnen wir einander Mut zur Initiative machen?

Riicksicht

Das Mode-Wort einer verbreiteten Kirchen-Kritik heift ,,Fortschritt“. Der
Fortschritt darf nicht gebremst werden, so sagt man. Aber was bedeutet das ei-
gentlich? Was ist mit dem, der nicht so schnell laufen kann, der noch nicht mit-
kommt? Soll man ihn riicksichtlos antreiben oder selber seinen Schritt verlang-
samen?

Zu diesen Fragen gibt es eine eigentiimliche Weisung des Paulus, die viel-
leicht viel zu wenig beachtet wird, allerdings auch besonders schwer zu prakti-
zieren ist. Sie lautet: ,,Es ist besser, kein Fleisch zu essen und keinen Wein zu
trinken, noch sonst etwas zu tun, woran dein Bruder Anstof8 nimmt.* (R6m
14,21) Eine derart radikale Forderung bleibt unverstindlich, wenn damit der



Franz-Josef Steinmetz 208

Anstofl gemeint wire, den pharisdisch gesinnte oder ungldubige Gegner des
Evangeliums am Verhalten eines Christen nehmen. Der auf etwas Positives ge-
richtete AnstoB ist der Heiligen Schrift keineswegs unbekannt. Im Gegenteil,
Jesus erkldrt seinen Zuhorern kurz und biindig: ,,Selig ist, wer keinen Anstof3
an mir nimmt.“ (Mt 11,6) Es wire einfach falsch, wollte ein Christ dieses
grundsitzliche Argernis vermeiden. Aber ganz anders ist die Situation, wenn
es um das Gespriach mit Menschen geht, die nicht ungldubig, sondern nur
schwach im Glauben oder dngstlich im Tun sind. Da hei8t es behutsam sein und
Riicksicht nehmen.

Aus Liebe zu solchen Angstlichen und Schwachen ist Paulus nicht bloB be-
reit, auf ein Stiick seiner eigenen Freiheit (wenigstens voriibergehend) zu ver-
zichten, er fordert es sogar. Gerade darin zeigt sich die Starke echter Freiheit
und wirklicher Liebe. Auch ein von Vorurteilen eingeschrinktes Gewissen soll
geachtet und geschont werden. Nur da, wo alle Anzeichen dafiir sprechen, da3
tatsdchlicher Unglaube das Leben eines Menschen beherrscht, bezeichnet
Paulus jede KompromiBbereitschaft als weichliches Nachgeben und Verrat an
der Frohen Botschaft.

Riicksichtsvolle Liebe: ein aktuelles, sehr komplexes, wichtiges Thema, das
nicht bloB Abstinenz und Kleiderfragen, auch nicht nur rituelle Konflikte im
allgemeinen, sondern vielerlei Probleme des Gemeindealltags betrifft, solche
aus der Sittenlehre ebenso wie solche aus dem Bereich der dogmatischen Auf-
klarung.

— Warum entschlieBt sich Paulus nicht einfach dafiir, die Angstlichen und
Schwachen aus der Gemeinde zu eliminieren? Wire das nicht der konse-
quentere Weg zur Weiterentwicklung seiner Freiheitsbotschaft gewesen?

— Fehlt uns der Mut zum Argernisgeben oder neigen wir mehr zur Riicksichts-
losigkeit?

— Was konnen wir angesichts des starken Einflusses der Massenmedien iiber-
haupt noch tun, um die Schwachen vor Uberbelastung zu schiitzen?

— Kennen wir wenigstens einige Regeln praktischer Toleranz im Gesprich
zwischen Christen oder im Blick auf unser Gemeinschaftsleben?

Zuversicht

Was soll ein Amtstrager tun, wenn seine Gemeinde ihn kritisiert? Natiirlich
wird er sich fragen, ob und wieweit ihre Kritik berechtigt ist; er wird sich
durchaus etwas sagen lassen. Er sollte jedoch ebenso beherzigen, was Paulus
den Korinthern zu bedenken gibt:

»Mir ist es vollig gleichgiiltig, ob ihr oder sonst ein menschliches Gericht
iiber mich urteilen will. Ich urteile ja anch nicht einmal iiber mich selbst. Denn



Zum Thema ,,Kritik an der Kirche‘ 209

ich bin mir keiner Schuld bewuBt. Doch darin besteht meine Rechtfertigung
nicht. Der Herr ist es, der iiber mich urteilt. Darum fallt nicht vorzeitig euer
Urteil, sondern wartet, bis der Herr kommt; er wird ans Licht bringen, was bis
dahin in der Finsternis verborgen ist, und bloBstellen, worauf die Herzen heim-
lich sinnen. Dann wird jedem von Gott sein Lob zuteil.“ (1 Kor 4,3-5)

Eine solche Gelassenheit gegeniiber aller Kritiksucht, die zu jeder Zeit auch
christliche Gemeinden heimsuchen kann, erreicht freilich nur der, der zu-
nichst einmal selber befreit worden ist von der verkehrten Gestalt der Kritik
und von der Not, die sie dem Menschen in jener verkehrten Gestalt bereiten
muB. Damit ist jene Kritik gemeint, die sich selber auf den Platz drangt, der nur
Gott gebiihrt, jene Kritik, die gnadenlos urteilt und verurteilt, um so schlieB-
lich dauernd in der Angst zu leben, ihrerseits von andern verurteilt zu werden.’

Wer hingegen bereit ist, aus dem Glauben an Christi Gnade zu leben, wer
eingesehen hat, daB es keine Selbsterlosung gibt, der braucht kein menschli-
ches Gericht zu fiirchten, auch nicht das Gericht seiner Mitbriider und Mit-
schwestern in der Gemeinde, nicht einmal das Selbstgericht, zu dem jeder auf-
grund seines Kleinglaubens freilich versucht bleibt. So lernt er allméhlich kri-
tisch zu sein, ohne zu richten; ebenso versteht er es auch Kritik zu ertragen,
ohne zu verzweifeln.

~ Warum sind wir eigentlich so schnell verunsichert, wenn andere Menschen
uns kritisieren?

— Istuns geniigend bewuBt, daB alle menschlichen Gerichte nur vorlaufige Ur-
teile fillen konnen, hingegen keiner dem Gericht Gottes entgeht, der einen
andern wirklich richtet?

—~ Warum siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, aber den Balken in
deinem Auge beachtest du nicht?

Vergebung

Damit beriihren wir das Herz aller christlichen Lehren und gewif auch das, was
Paulus zuniichst zum fanatischen Gegner des Christentums werden lieB.
Barmherzige Vergebung sollte und wird auch in Zukunft das groBe Argernis
christlichen Lebens bleiben — gegen mancherlei puritanische und rigoristische
Systeme, die uns umgeben. Im Kolosserbrief klingt das so:

,.Jhr seid von Gott geliebt, seid seine auserwihlten Heiligen: darum beklei-
det euch mit aufrichtigem Erbarmen, mit Giite, Demut, Milde, Geduld! Er-
tragt euch und vergebt einander, wenn einer dem andern etwas vorzuwerfen
hat! Wie der Herr euch vergeben hat, so vergebt auch ihr! Vor allem aber liebt
einander, denn die Liebe halt alles zusammen und macht es vollkommen.*
(Kol 3,12-14)



Franz-Josef Steinmetz 210

Kritik an der Kirche, in der dieses Herz aller Dinge nicht mehr schlagen
wiirde, kann sich unméglich auf das Evangelium Jesu Christi als Quelle beru-
fen. Oder fiirchten wir, daB z. B. die Amtstréiger der Kirche iibermiitig werden,
wenn wir auch ihnen ihre Fehler und Schulden erlassen? Einander ertragen
und vergeben heilt gewi} nicht, alles kritiklos hinnehmen, was gesagt oder ge-
tan wird. Hétte Jesus so kritiklos-sanft gelebt, dann wire er gar nicht erst ans
Kreuz geschlagen worden. Gerade wegen seiner Kritik an der Gnadenlosigkeit
seines Volkes wurde er verurteilt. Aber am Kreuze hingend hat er fiir seine
Feinde gebetet und ihnen vergeben. So antwortet Gottes Liebe auch denen,
die sie jetzt noch zuriickweisen. Jede andere Antwort wire keine christliche.
Genau dies ist das eigentliche Argernis und immer wieder neue Problem.

Wie konnen wir denen vergeben, die z. B. selber nicht zur Vergebung bereit
sind? Wer beginnt als erster? Wenn wir jeweils auf den andern warten, werden
wir in alle Ewigkeit als unversohnliche Gegner einander gegeniiberstehen.
Aber Einer hat schon begonnen, und in Thm vermégen auch wir das Geheimnis
der vergebenden Liebe jeweils neu zu beginnen: ,,Gott hat seine Liebe zu uns

darin erwiesen, daB Christus fiir uns gestorben ist, als wir noch Siinder waren.“
(R6m 5,8)

— Wie oft soll ich meinem Bruder vergeben? Etwa 7mal? Nein, nicht 7mal,
sondern 7x70mal! Haben wir diese Zahl etwa schon iiberschritten?

Passion

Wer sich bemiiht, in der Kirche und mit der Kirche zu leben, wird schlieBlich
auch hineingenommen in das Leiden, das Jesus freiwillig auf sich genommen
hat. Paulus erklart zwar: ,,Wie uns namlich die Leiden Christi iiberreich zuteil
geworden sind, so wird uns durch Christus auch iiberreicher Trost zuteil.“ (2
Kor 1,5) Zunichst aber heiit das ganz niichtern: ,,Wir stehen als Toren da um
Christi willen, ihr dagegen als kluge Leute in Christus. Wir sind schwach, ihr
seid stark; ihr seid angesehen, wir sind verachtet. Bis auf diese Stunde hungern
und diirsten wir, gehen in Lumpen, werden mit Féusten geschlagen und sind
heimatlos.” (2 Kor 4,10f.) In einem Wort zusammengefaBt bedeutet dies:
,,Ich trage die Stigmata Jesu an meinem Leib.“ (Gal 6,17)

Der Apostel (und keiner der Glaubigen ist davon ausgeschlossen) wird nicht
nur durch die Fiille des Heiles, das in Christus schon Gegenwart ist, erfiillt; er
nimmt ebenso teil am Tod Christi und seinem Leiden. Diese — man muB sagen
—negative Seite bleibt ihm keineswegs erspart. Uniiberhdrbar schreibt er (oder
vielleicht einer seiner Schiiler) im Brief an die Kolosser: ,,Jetzt freue ich mich
in den Leiden, die ich fiir euch ertrage. Fiir den Leib Christi, die Kirche, erfiille
ich in meinem irdischen Leben das MaB seiner Leiden.* (Kol 1,24)



Zum Thema ,,Kritik an der Kirche* 211

Mit Sicherheit 1:Bt sich sagen, daB hier die Gefangenschaftsleiden nicht als
Strafe fiir eigene Schulden, sondern als Bedridngnis um der Kirche willen ver-
standen werden. DaB diese Leiden durch bestimmte Glieder der Kirche selbst
verursacht sind, wird nicht gesagt. Der groBere Kontext des apostolischen Le-
bens aber legt auch diesen Gedanken nahe: die Kirche ist nicht nur ein fiir alle-
mal im Kreuz Christi begriindet, sondern entsteht jeweils aufs neue durch die
konkreten Leiden derer, die die Liebe Christi sowohl verkiindigen als auch
praktizieren, wie dies Paulus in schlaflosen Nichten, Sorgen, Néten und Ang-
sten, Hunger, Durst, Verdéichtigungen, Anfeindungen und Schlégen vorbild-
lich getan hat. Ahnlich wie der Herr trotz deren Herzenstrigheit und Unver-
stand bei seinen Jiingern blieb, so bleibt Paulus bei seinen Gemeinden, obwohl
sie ihn nicht selten sogar verleumden.

DaB wir versucht bleiben, dieses Alltags-Kreuz der Gemeindearbeit abzu-
schiitteln, muB ebenso niichtern gesehen werden. Es geht keineswegs darum,
eine berechtigte Kirchenkritik mit diesen Hinweisen auf apostolische Leidens-
bereitschaft zu entschiirfen oder zuriickzuweisen. Missionarische Liebe je-
doch, die nur kritisieren und nicht leiden wollte, wire keine christliche.

— Warum ist missionarische Arbeit auch heute noch mit Leiden verbunden,
obwohl doch die Erlosung in Christus schon vollendet ist?

— Steht hinter der Formel von der ,,Auffiillung der Leiden Christi“ der Ge-
danke eines bestimmten ,,MaBes“?

— Ist der Hinweis auf das Kreuztragen im Alltag immer gefihrlich, weil er das
Leiden verherrlicht und kritische Stimmen unterdriickt?

Dankbarkeit und Hoffnung

Aus dem leidenschaftlichen Anti-Christen Saulus wurde durch Gottes Gnade
ein dankbarer Missionar der Kirche, der nicht miide wird, seinen Dank bei je-
der Gelegenheit, zu Anfang jedes Briefes, zum Ausdruck zu bringen. GewiB ist
es vor allem Gott selbst, dem unser Dank gebiihrt. Aber von Paulus konnen wir
lernen, auch die Gemeinden in unseren Dank einzubeziehen. Thre aus dem
Glauben entstandenen Werke, ihre einsatzfreudige Liebe, aber ebenso ihre
Hoffnung und Geduld sind keine Belanglosigkeiten oder Selbstverstindlich-
keiten, sondern Grund seiner Anerkennung und Leitmotiv seines Dankes ge-
gen Gott. Ein Beispiel:

., Jmmerfort danke ich Gott euretwegen. Er hat euch in Christus Jesus seine
Gnade verliehen. So seid ihr durch ihn in allem reich geworden, in aller Rede
wie in aller Erkenntnis ... So leidet ihr keinerlei Mangel an irgendeiner Gna-
dengabe in Erwartung der kiinftigen Erscheinung unseres Herrn Jesus Chri-
stus. (1 Kor 1,4-7)



Franz-Josef Steinmetz 212

Vielleicht sind solche Worte fiir mitrauische oder skeptische Ohren zu
iiberschwenglich. In einer Zeit, wo zuweilen lautstirker vom Elend der Kir-
chen als von ihrer Herrlichkeit gesprochen und geschrieben wird, bedarf es
gewil} einiger Anstrengung, um den Enthusiasmus des Paulus nachzuvollzie-
hen. Wer ein pubertires Verhiltnis zur christlichen Botschaft hat,
wird sie kaum als Motiv der Danksagung begreifen konnen. Und doch sollte es
heute nicht weniger moglich sein als zur Zeit, in der Paulus seine Briefe schrieb.

Allerdings darf man eines nicht vergessen. Ohne jene Tugend, die wir Hoff-
nung oder Zuversicht nennen, wird Danksagung und Lobpreis immer nur
schwichlich fundiert erscheinen. Wer nicht hoffen kénnte, daB Gott das ein-
mal begonnene Werk auch vollenden wird, bliebe standig von der Furcht be-
droht, er habe sich gewissermaBen zu friith gefreut und ,,den Tag vor dem
Abend gelobt*, wie es das Sprichwort kritisiert. Wir alle brauchen wie Paulus
das Vertrauen: ,,Gott wird das gute Werk, das er in euch angefangen hat, zur
Vollendung fiithren bis zum Tage Jesu Christi. Und es ist recht, daB meine Ge-
danken fiir euch alle in diese Richtung gehen.* (Phil 1,6f.)

Kritik ist n6tig und wichtig, aber verhiltnisméBig leicht. Es gibt so etwas wie
eine ,,schwarze Brille“, die uns nur das Mangelhafte in der Kirche erkennen
und hervorheben 148t. Die lobenswerten Seiten der Kirche aufzuzeigen, mag
schwierig erscheinen und ist schwer. Vielleicht brauchen wir eine andere ,,Bril-
le* oder sogar neue Augen, um alles in dem Licht zu sehen, in dem Paulus es
sah. Diese Gewissenserforschung wollte einfach ein wenig dazu beitragen.

— Zeigt sich in der Kirche tatsichlich nur Leben, das man kritisieren miite?

— Wieso braucht man die Tugend der Hoffnung, um die Kirche realistisch zu
sehen?

— Woher entsteht die Neigung, gerade das kirchliche Leben durch eine
,,schwarze Brille‘ zu sehen?

Die Kirche hat im Zweiten Vatikanum an zahlreichen Stellen ihre eigene
Siindhaftigkeit dargelegt und thematisiert. Bekannt geworden ist vor allem ein
Wort aus dem Okumenismus-Dekret: ,,Auch von den Siinden gegen die Ein-
heit gilt das Zeugnis des heiligen Johannes: ,Wenn wir sagen, wir hitten nicht
gesiindigt, so machen wir ihn zum Liigner, und sein Wort ist nicht in uns.‘ (1 Jo
1,10) In Demut bitten wir also Gott und die getrennten Briider um Verzei-
hung, wie auch wir unseren Schuldigern vergeben.“ (Nr. 7) Allgemeiner heiBt
es in der Konstitution iiber die Kirche, die am gleichen Tag, am 21. November
1964 feierlich verkiindet wurde: ,,(Die Kirche) umfaBt Siinder in ihrem eige-
nen SchoBe. Sie ist zugleich heilig und stets der Reinigung bediirftig, sie geht
immerfort den Weg der BuBBe und Erneuerung.* (Nr. 8) Vielleicht sollte man
dies in Zukunft noch etwas deutlicher zum Ausdruck bringen, als es wihrend
des Konzils geschehen ist.





