
Zum Thema •Kritik an der Kirche" 201 

Botschaft von der Sprengkraft des Auferstandenen, vom neuen Leben. Da 
sitzt an der Stelle des Steins ein Engel und spricht uns das Wort des Herrn zu: 
•Fürchte dich nicht! Resurrexi et adhuc tecum sum. Ich bin auferstanden und 
bin jetzt immer bei dir!" Und in diesem Osterlicht gehen uns die Augen auf, 
und wo immer wir auch sind, stellen wir mit einemmal fest: •Der Herr ist an 
diesem Ort, und ich wußte es nicht!" 

•Bewahrt die Einheit des Geistes" (Eph4,3) 
Eine paulinische Gewissenserforschung 
zum Thema •Kritik an der Kirche" 

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt 

Wie erscheint dir die Kirche? - Wer bei Besinnungstagen oder Reflexionswo- 
chenenden diese Frage stellt, um eine sogenannte Metapher-Meditation ein- 
zuleiten, der darf eine bunte Vielfalt von Bildern erwarten: wie eine alte Frau 
mit vielen Falten; wie ein Boot, das zahlreiche Löcher und Risse hat, die fort- 
während gestopft werden müssen; wie ein wuchtiges, aber zerfallendes Ge- 
mäuer; wie ein tiefer, nur schwer zugänglicher Brunnen; wie ein Schatten 
spendender Baum mit nur wenigen Früchten; wie ein verregnetes Kornfeld; 
wie eine teilweise vertrocknete, trotzdem noch recht bunte Wiese usw. Positi- 
ves und Negatives erscheint verwirrend gemischt. Nicht selten überwiegt das 
Negative, auffälligerweise gerade bei denen, die als hauptamtliche Mitarbeiter 
in der Kirche tätig werden möchten. 

Nur einmal habe ich erlebt, daß jemand für die Kirche ein Bild verwendete, 
das in früheren Zeiten sehr gebräuchlich war, nämlich das Bild von der •Dir- 
ne". Er sagte allerdings: •Die Kirche erscheint mir wie eine Hure", und er 
meinte es so negativ, wie es klang. Ihn störe die Tatsache, daß sich die Kirche 
für ihre Liebesdienste bezahlen lasse. Das sei doch Dirnen-Art. Liebe dürfe 
man nur verschenken. Zumindest habe sich die Kirche häufig genug wie eine 
Dirne verkauft und preisgegeben, kurzfristig und kurzsichtig, um zweifelhafter 
Vorteile willen. Man könne doch nicht im Ernst verlangen, daß jemand diese 
Dirnen-Kirche liebe. Geliebt werden, gewiß, das wolle jeder; aber selber lie- 
ben und diese Kirche so selbstlos und ehrlich umarmen, bis sie uns gefalle, bis 
sie durch wahrhaftige Liebe eine wirklich schöne Frau geworden sei, ohne 



Franz-Josef Steinmetz 202 

Flecken, Falten oder andere Fehler, heilig und makellos (Eph 5) - das gehe 
einfach zu weit, das sei unmöglich. 

Der Weg von hier bis zu jener tiefen Einsicht der alten Theologen, wonach 
die Kirche eine •keusche Dirne" sei, weil Christus sie geheilt habe und immer 
wieder aufs Neue heilige und reinige, dieser Weg ist in der Tat steil und weit. 
Aber wenn wir Christus ähnlich werden wollen, müssen auch wir ihn zurückle- 
gen, hoffend, daß wir in seiner Kraft und mit seiner Hilfe zu ebensolcher Liebe 
fähig werden. 

Das heißt freilich nicht, daß man, um dieses Ziel zu erreichen, alle jenen sub- 
tilen Allegorien und Motiv-Variationen dieses Themas durchschreiten muß, 
die die Theologie-Geschichte aufgespeichert hat (z.B. Rahab, Osee, Eva, Ba- 
bylon, Tamar, Schulammit, Magdalena usw.). Mehr noch: ich fürchte, daß das 
Kirchenbild von der •keuschen Dirne" für den Anfänger im Glauben viel zu 
anspruchsvoll ist, und ich weiß aus Erfahrung, daß es allzuleicht als schnellfer- 
tige Entschuldigung mißverstanden wird, die jede Kirchen-Kritik abwehren 
wolle. Schließlich leben wir nicht in einer Zeit, in der man mit Nachdruck an 
die Runzeln der Kirche erinnern müßte, sondern in einer, die es vor allem ler- 
nen muß, die als Dirne anerkannte Kirche wieder mehr zu lieben. 

Natürlich hat die hohe Theologie von der •casta meretrix" bleibenden Wert. 
Für diese kleine Gewissenserforschung schlage ich jedoch • Milch" und keine 
•feste Speise" vor (1 Kor 3,2): der Apostel Paulus soll uns zeigen, wie seine 
Liebe zur Kirche gewachsen ist, erprobt wurde und standhielt. Liebesgeschich- 
ten sind gewiß ganz persönlich, individuell und voneinander verschieden; den- 
noch gibt es in jeder Geschichte gemeinsame, ähnliche Herausforderungen. 
Meines Erachtens hat es die gute alte Zeit, das problemlose, ideale Urchristen- 
tum - von dem einige schwärmen oder träumen - nie gegeben. Ich sehe man- 
che unserer Probleme schon bei Paulus aufbrechen. Der Weg von der ersten 
naiven Verliebtheit bis zum Tag des wohlüberlegten Treue-Versprechens, 
ganz zu schweigen vom Ausharren und Beieinanderbleiben in guten und bösen 
Tagen, war immer schon mühevoll. Sehen wir zu: 

Leidenschaft 

Am Anfang hat Paulus die Kirche bekanntlich nicht geliebt, sondern gehaßt. 
Ein Sprichwort sagt uns, daß Liebe blind mache. Das ist ungenau. Es gibt zwar 
eine Form von Leidenschaft, die blind macht, obwohl sie wie Liebe erscheint. 
Aber echte Liebe macht nicht blind, sondern sehend. Tiefer noch: Man sieht 
nur mit dem Herzen gut, sagt der Fuchs zum kleinen Prinzen (S. Exupery). Vor 
seiner Bekehrung war Paulus im Grunde blind. Seine Kirchenkritik kam nicht 
aus der Liebe, sondern war fanatische Leidenschaft, wie er später selber zugab 
(Gal 1). Die Apostelgeschichte formuliert dies folgendermaßen: 



Zum Thema •Kritik an der Kirche" 203 

Apg 7,5 8 ff.    Sie steinigten den Stephanus ... Saulus aber war mit dem Mord 
einverstanden. 

Apg 8,3 Saulus aber versuchte die Kirche zu vernichten; er drang in die 
Häuser ein, schleppte Männer und Frauen fort und lieferte sie 
ins Gefängnis ein. 

Apg 9,1 ff.      Saulus wütete immer noch mit Drohung und Mord gegen die 
Jünger des Herrn. Er ging zum Hohenpriester und erbat sich 
von ihm Briefe an die Synagogen in Damaskus, um die Anhän- 
ger des (neuen) Weges, Männer und Frauen, die er dort finde, 
zu fesseln und nach Jerusalem zu bringen. 

Derart leidenschaftliche Verirrungen wie die des Saulus sind schmerzlich und 
geheimnisvoll. Aber im Blick auf das spätere Leben des Apostels scheinen sie 
bessere Voraussetzungen für eine echte Liebe zur Kirche gewesen zu sein als 
die allzugroße Selbstverständlichkeit, mit der viele heute das Christentum an- 
nehmen. Unwillkürlich denkt man an das, was in der Apokalypse der Ge- 
meinde in Laodizea gesagt wird: •Weil du aber lau bist, weder heiß noch kalt, 
will ich dich aus meinem Mund ausspeien." (Offb 3,15 ff.) 
- Wie konnte es geschehen, daß Saulus die junge Christengemeinde mehr als 

seine Kollegen verfolgte? Was veranlaßte ihn, sogar in die Häuser einzu- 
dringen? 

- Was ist sein eigentliches Motiv? Was ist so anstößig an den Christen? 
- Unterscheidet sich Saulus von anderen Kirchenverfolgern (z.B. heutigen)? 

Von wem und wodurch? 
- Ist uns persönlich jemals der Gedanke gekommen, die Kirche anzugreifen? 

Warum oder warum nicht? 
- Gibt es etwas am Christentum, was uns anstößig erscheint? Oder ist uns alles 

selbstverständlich? 
- Was tun wir, um diesen Anstoß zu verarbeiten? Sind wir in der Lage, ihn ge- 

nau zu formulieren? 
- Kann Gott auch heute noch aus einem erbitterten Verfolger der Kirche ei- 

nen Missionar derselben machen? 

Torheit 

Nach seiner Bekehrung hat Paulus die Kirche wie Christus geliebt. Schon da- 
mals erschien dies töricht oder zumindest schwer verständlich. Warum? Nun: 
•Seht doch auf eure Berufung, Brüder! Da sind nicht viele Weise im irdischen 
Sinn, nicht viele Mächtige, nicht viele Vornehme, sondern das Törichte in der 
Welt hat Gott erwählt, um die Weisen zuschanden zu machen. Und das Nied- 
rige in der Welt und das Verachtete hat Gott erwählt: das, was nichts ist, um 
das, was etwas ist, zu vernichten, damit kein Mensch sich rühmen kann vor 
Gott." (1 Kor 1,26ff.) 



Franz-Josef Steinmetz 204 

Ist es nicht herauszuhören? Das anmaßende Urteil gehobener Bevölke- 
rungsschichten gegenüber Sklaven, Hafenarbeitern usw., als seien sie verächt- 
liche Neutra und keine ehrenwerten Mitmenschen. Natürlich muß man sich 
hüten, diesen Text lediglich soziologisch zu deuten, als plädiere Paulus nun 
umgekehrt für eine allgemeine Verachtung der Mächtigen und Vornehmen. Es 
geht hier nicht um eine Umwertung von Bevölkerungsschichten im bloß sozio- 
logischen Sinn. Die Umwertung ist unendlich grundsätzlicher und radikaler 
gemeint. Wenn Gott die Starken, Klugen und Großen demütigt, dann will er 
damit nicht etwa die Schwachen, Törichten und Verachteten zum Hochmut 
verführen, vielmehr will er uns alle demütigen. Die letzte Absicht Gottes ist 
klar: •Kein Mensch soll sich vor Gott rühmen können." Gottes Erwählung ist 
nämlich ein Schöpfungsakt, der das Nichtseiende ins Sein ruft. •Wer sich 
rühmt, soll sich im Herrn rühmen." (Jer 9) 

Das Problem ist offensichtlich aktuell. Wir träumen im Grunde doch alle von 
einer glanzvollen, leistungsstarken Kirche, von klugen Priestern und blitzge- 
scheiten Bischöfen. Wir können es nur schwer ertragen, daß vieles in der Kir- 
che eben doch recht armselig und mickrig ist, sozusagen nackte Hoffnung wi- 
der allen Augenschein. Wenn manche Bischöfe wie •klapprige Mummelgrei- 
se" erscheinen oder etliche Professoren kirchlicher und staatlicher Hochschu- 
len unsicher wirken wie Anfänger ohne rechten Überblick, geschweige denn 
Durchblick, dann fällt uns die Liebe zur Kirche verständlicherweise schwerer 
als sonst. 

- Suchen wir die Erweise von Geist und Kraft nicht doch zu sehr an der Ober- 
fläche? 

- Sollte man nicht häufiger an den stammelnden und zitternden Paulus in Ko- 
rinth denken (1 Kor 2,3), der nichts anderes wissen wollte als Jesus Christus, 
und zwar als den Gekreuzigten? 

- Oder ist es eher umgekehrt, daß uns die Kirche von heute im Vergleich etwa 
zur korinthischen Gemeinde zu wenig armselig und in mancher Hinsicht 
eben doch allzu potent erscheint? 

Gleichmut 

Echte Liebe zur Kirche verlangt demütige Einordnung in die anstehenden 
Aufgaben, jedoch auch die nötige Loyalität zu den legitimen Autoritäten. Ei- 
fersucht und Mißgunst bleiben aber menschliche Versuchungen und waren 
schon in Korinth akut. Nicht wenige scheinen der Ansicht gewesen zu sein, sie 
seien in ihrer Stellung in der Gemeinde zu kurz gekommen; oder sie wurden 
von anderen in bestimmter Hinsicht eingeschüchtert. Paulus ermahnt und trö- 
stet sie zugleich: •Wie der Leib eine Einheit ist, doch viele Glieder hat, alle 



Zum Thema •Kritik an der Kirche" 205 

Glieder des Leibes aber, obgleich es viele sind, einen einzigen Leib bilden: so 
ist es auch mit Christus." (1 Kor 12,12) Wollte jemand behaupten, Hand, Fuß, 
Auge, Gehör oder Geruchsinn gehörten nicht ebenbürtig zur Vollständigkeit 
des menschlichen Leibes, weil sie sich in Aufgabe oder Funktion unterschei- 
den, so wäre dies doch offensichtlich unvernünftig. Ähnlich unvernünftig aber 
ist auch jene Eifersucht zwischen den verschiedenen Mitgliedern einer christli- 
chen Gemeinde. Ein Glied (z.B. das Auge), das sich einbildet, schon das 
Ganze zu sein, macht sich doch lächerlich und reduziert die vielfältige Fülle des 
Leibes auf die armselige Funktion eines einzelnen Organs. Ungeduldige 
Gleichmacherei wird von Paulus durch die eindrucksvolle Sprache der Bilder 
ebenso zurückgewiesen wie die lieblose Unterdrückung einzelner Mitglieder 
oder bestimmter Gruppen. 

Besonders aktuell scheint mir zu sein, daß in 1 Kor 12,28 die Lehrer nicht an 
erster Stelle und die Verwaltungsbeamten erst an vorletzter Stelle der erwähn- 
ten Aufgaben genannt werden. Daraus darf man wohl schließen, daß bei aller 
Anerkennung dieser Charismen (sie bleiben für die Kirche lebensnotwendig) 
die Bedeutung der anderen Begabungen (z.B. Prophetie, Fürsorge) nicht un- 
terschätzt werden sollte. Ich fürchte, daß dies nicht ohne weiteres gelingt, denn 
das heißt ja doch, einen neuen Blick für Rangordnungen zu gewinnen, die über 
das übliche juristisch-institutionelle Schema hinausgehen. 

- Haben wir schon ausreichend bedacht, daß wirklicher Gleichmut eine not- 
wendige Voraussetzung für die Suche nach dem Willen Gottes ist? 

- Was hindert mich, den Wert der persönlichen Begabung im Blick auf das 
Ganze zu sehen und auch die Charismen der Mitchristen vernünftiger als 
bisher zu respektieren? 

- Nehme ich das übliche juristisch-institutionelle Schema der Rangordnun- 
gen in der Kirche zu ernst? 

Geduld 

Auch heute gibt es Menschen, die uns durch Beredsamkeit und Intelligenz fas- 
zinieren. Das, was sie sagen oder schreiben, mag durchaus berechtigt und 
überzeugend sein. Aber vergessen wir das Wichtigste nicht: •Wenn ich Pro- 
phetengabe habe und alle Geheimnisse weiß und alle Erkenntnis, und wenn ich 
allen Glauben habe, so daß ich Berge versetzen kann, habe aber keine Liebe, 
so bin ich nichts." (1 Kor 13,2) 

Paulus läßt sich in diesem Konfliktfall gar nicht auf die Frage ein, ob die vor- 
handenen Charismen nachweisbar verschieden groß seien, sondern zielt so- 
gleich auf das Wesentliche. Er demaskiert allen Dünkel oder Egoismus, der 
sich auch hinter den treffendsten Erkenntnissen verbergen kann, indem er sie 



Franz-Josef Steinmetz 206 

insgesamt nicht bloß für hohl und leer, sondern in schneidender Kürze für 
nichts erklärt, wenn die Liebe dabei fehlt. 

Echte Kirchen-Kritik wird sich folglich der Frage nach dem Dabeisein der 
Liebe stellen müssen. Ohne Liebe ist alles, auch das scheinbar Beste und Größ- 
te, nichts; auf sie kommt es jederzeit und überall an, sowohl in Rom als auch in 
Tübingen. Diese Einsicht gilt es vor allem ernst zu nehmen. Wie aber erkennt 
man die Liebe? 

•Die Liebe ist langmütig, gütig ist die Liebe ... Alles deckt sie, alles glaubt 
sie, alles hofft sie, alles trägt sie." (1 Kor 13,4-7) Daß hierbei aller Schlichtheit 
der Aussagen äußerst scharfkantige Kriterien der Liebe aufgestellt werden, die 
durchaus geeignet sind, uns vor Illusionen im kirchlichen Alltag zu bewahren, 
läßt sich kaum überhören. Gewiß, der bloße Buchstabe tötet immer. Auch das 
Hohelied vom Antlitz der wahren Liebe kann man mißbrauchen und mißdeu- 
ten. Das berühmte •Körnchen Salz" darf bei der Lektüre und vor allem bei der 
Anwendung dieses Textes nicht fehlen. Wer jedoch aufrichtig darum bittet, 
dem wird es gegeben. 

Liebe ohne Geduld ist wie ein Feuer, das nicht wärmt, sondern nur ver- 
brennt. Wer aber von Gottes Liebe erfaßt und verwandelt wurde, der vermag 
alles, auch das schier Unmögliche, zu hoffen und besitzt die breiten Schultern, 
die tragen und halten können. Mit diesen Gedanken ist der Sinn des berühm- 
ten Kapitels gewiß nicht ausgeschöpft, aber das Entscheidende wurde zumin- 
dest angedeutet. 

- Spielt das Thema •Geduld" in unserem Alltag überhaupt eine Rolle oder 
wird es von vornherein als unangebrachte Zumutung verdächtigt? 

- Versuchen wir das Erkannte auch wirklich zu praktizieren oder reden wir 
nur über Geduld? 

- Welche Verse aus dem •Hohelied der Liebe" geben uns am meisten zu den- 
ken? 

Freiheit und Gerechtigkeit 

Es würde etwas Entscheidendes fehlen, würden wir nicht auch dieses Thema 
berühren. Wahrscheinlich ist dies sogar der Punkt, der in der Kirchen-Kritik 
von heute am häufigsten genannt wird. Man kann den Christen schwerlich das 
Verdienst absprechen, die universale Nächstenliebe gepredigt zu haben. Aber 
in der Erfüllung dieser Forderung lassen sie sich nicht selten von den Nichtchri- 
sten übertreffen. So wichtig alles übrige war, was bisher gesagt wurde, so sehr 
kommt es immer wieder auf das ganze konkrete praktische Tun an. Das gibt 
uns auch Paulus klar zu verstehen: 

•Wie ihr aber an allem reich seid, an Glauben, Rede und Erkenntnis, an je- 
dem Eifer und an der Liebe, die wir in euch begründet haben, so sollt ihr euch 



Zum Thema •Kritik an der Kirche" 207 

auch an diesem Liebeswerk mit reichlichen Spenden beteiligen. Ich meine das 
nicht als strenge Weisung, aber ich gebe euch Gelegenheit, angesichts des Ei- 
fers anderer auch eure Liebe als echt zu erweisen ... Es geht nicht darum, daß 
ihr in Not geratet, indem ihr anderen helft; es geht um einen Ausgleich. Im Au- 
genblick soll euer Überfluß ihrem Mangel abhelfen, damit auch ihr Überfluß 
einmal eurem Mangel abhilft." (2 Kor 8,7-14) 

Das Tun ist entscheidend, gerade wenn wir theoretisch nicht weiterkommen. 
Indem wir etwas vollziehen, werden uns die Werte und Zusammenhänge ein- 
sichtiger. Geht dies nun vor allem die kritisierte Kirche an oder diejenigen, die 
sie kritisieren? Ich glaube, daß hier wie in allen übrigen Punkten selbstver- 
ständlich beide Gruppen angesprochen sind, und mir scheint, daß beide Seiten 
zuweilen in Gefahr sind, den jeweils anderen zu überfordern. 

Tätige Liebe muß handeln und sozusagen das Ideal der Freiheit mit dem 
Ideal der Gerechtigkeit versöhnen. Man beachte deshalb, wie zurückhaltend 
Paulus von einer •Gelegenheit, eure Liebe als echt zu erweisen", und nicht 
etwa von einer •strengen Weisung" spricht. Ebenso auffällig ist seine Rede 
vom •Ausgleich" zwischen •Mangel" auf der einen Seite und •Überfluß" auf 
der anderen. Zweifellos würde man am ehesten wirkliche Fortschritte erzielen, 
wenn weniger geredet und praktischer gehandelt würde. Einer muß beginnen, 
entweder die Kritisierten oder ihre Kritiker; vielleicht könnten die Zuletztge- 
nannten einmal den Anfang machen und Bereitschaft zum Risiko zeigen. Nicht 
nur die Liebe lernt man im Tun, auch das Wagnis des Glaubens gelingt erst, in- 
dem man ihn wagt. 

- Was können wir für diejenigen tun, die den Glauben an die Liebe verloren 
haben, weil sie nur ausgenutzt oder sogar gehaßt worden sind? 

- Was heißt erfinderisch im Guten zu sein? 
- Wie können wir einander Mut zur Initiative machen? 

Rücksicht 

Das Mode-Wort einer verbreiteten Kirchen-Kritik heißt •Fortschritt". Der 
Fortschritt darf nicht gebremst werden, so sagt man. Aber was bedeutet das ei- 
gentlich? Was ist mit dem, der nicht so schnell laufen kann, der noch nicht mit- 
kommt? Soll man ihn rücksichtlos antreiben oder selber seinen Schritt verlang- 
samen? 

Zu diesen Fragen gibt es eine eigentümliche Weisung des Paulus, die viel- 
leicht viel zu wenig beachtet wird, allerdings auch besonders schwer zu prakti- 
zieren ist. Sie lautet: •Es ist besser, kein Heisch zu essen und keinen Wein zu 
trinken, noch sonst etwas zu tun, woran dein Bruder Anstoß nimmt." (Rom 
14,21) Eine derart radikale Forderung bleibt unverständlich, wenn damit der 



Franz-Josef Steinmetz 208 

Anstoß gemeint wäre, den pharisäisch gesinnte oder ungläubige Gegner des 
Evangeliums am Verhalten eines Christen nehmen. Der auf etwas Positives ge- 
richtete Anstoß ist der Heiligen Schrift keineswegs unbekannt. Im Gegenteil, 
Jesus erklärt seinen Zuhörern kurz und bündig: •Selig ist, wer keinen Anstoß 
an mir nimmt." (Mt 11,6) Es wäre einfach falsch, wollte ein Christ dieses 
grundsätzliche Ärgernis vermeiden. Aber ganz anders ist die Situation, wenn 
es um das Gespräch mit Menschen geht, die nicht ungläubig, sondern nur 
schwach im Glauben oder ängstlich im Tun sind. Da heißt es behutsam sein und 
Rücksicht nehmen. 

Aus Liebe zu solchen Ängstlichen und Schwachen ist Paulus nicht bloß be- 
reit, auf ein Stück seiner eigenen Freiheit (wenigstens vorübergehend) zu ver- 
zichten, er fordert es sogar. Gerade darin zeigt sich die Stärke echter Freiheit 
und wirklicher Liebe. Auch ein von Vorurteilen eingeschränktes Gewissen soll 
geachtet und geschont werden. Nur da, wo alle Anzeichen dafür sprechen, daß 
tatsächlicher Unglaube das Leben eines Menschen beherrscht, bezeichnet 
Paulus jede Kompromißbereitschaft als weichliches Nachgeben und Verrat an 
der Frohen Botschaft. 

Rücksichtsvolle Liebe: ein aktuelles, sehr komplexes, wichtiges Thema, das 
nicht bloß Abstinenz und Kleiderfragen, auch nicht nur rituelle Konflikte im 
allgemeinen, sondern vielerlei Probleme des Gemeindealltags betrifft, solche 
aus der Sittenlehre ebenso wie solche aus dem Bereich der dogmatischen Auf- 
klärung. 

- Warum entschließt sich Paulus nicht einfach dafür, die Ängstlichen und 
Schwachen aus der Gemeinde zu eliminieren? Wäre das nicht der konse- 
quentere Weg zur Weiterentwicklung seiner Freiheitsbotschaft gewesen? 

- Fehlt uns der Mut zum Ärgernisgeben oder neigen wir mehr zur Rücksichts- 
losigkeit? 

- Was können wir angesichts des starken Einflusses der Massenmedien über- 
haupt noch tun, um die Schwachen vor Überbelastung zu schützen? 

- Kennen wir wenigstens einige Regeln praktischer Toleranz im Gespräch 
zwischen Christen oder im Blick auf unser Gemeinschaftsleben? 

Zuversicht 

Was soll ein Amtsträger tun, wenn seine Gemeinde ihn kritisiert? Natürlich 
wird er sich fragen, ob und wieweit ihre Kritik berechtigt ist; er wird sich 
durchaus etwas sagen lassen. Er sollte jedoch ebenso beherzigen, was Paulus 
den Korinthern zu bedenken gibt: 

•Mir ist es völlig gleichgültig, ob ihr oder sonst ein menschliches Gericht 
über mich urteilen will. Ich urteile ja auch nicht einmal über mich selbst. Denn 



Zum Thema •Kritik an der Kirche" 209 

ich bin mir keiner Schuld bewußt. Doch darin besteht meine Rechtfertigung 
nicht. Der Herr ist es, der über mich urteilt. Darum fällt nicht vorzeitig euer 
Urteil, sondern wartet, bis der Herr kommt; er wird ans Licht bringen, was bis 
dahin in der Finsternis verborgen ist, und bloßstellen, worauf die Herzen heim- 
lich sinnen. Dann wird jedem von Gott sein Lob zuteil." (1 Kor 4,3-5) 

Eine solche Gelassenheit gegenüber aller Kritiksucht, die zu jeder Zeit auch 
christliche Gemeinden heimsuchen kann, erreicht freilich nur der, der zu- 
nächst einmal selber befreit worden ist von der verkehrten Gestalt der Kritik 
und von der Not, die sie dem Menschen in jener verkehrten Gestalt bereiten 
muß. Damit ist jene Kritik gemeint, die sich selber auf den Platz drängt, der nur 
Gott gebührt, jene Kritik, die gnadenlos urteilt und verurteilt, um so schließ- 
lich dauernd in der Angst zu leben, ihrerseits von andern verurteilt zu werden. 

Wer hingegen bereit ist, aus dem Glauben an Christi Gnade zu leben, wer 
eingesehen hat, daß es keine Selbsterlösung gibt, der braucht kein menschli- 
ches Gericht zu fürchten, auch nicht das Gericht seiner Mitbrüder und Mit- 
schwestern in der Gemeinde, nicht einmal das Selbstgericht, zu dem jeder auf- 
grund seines Kleinglaubens freilich versucht bleibt. So lernt er allmählich kri- 
tisch zu sein, ohne zu richten; ebenso versteht er es auch Kritik zu ertragen, 
ohne zu verzweifeln. 

- Warum sind wir eigentlich so schnell verunsichert, wenn andere Menschen 
uns kritisieren? 

- Ist uns genügend bewußt, daß alle menschlichen Gerichte nur vorläufige Ur- 
teile fällen können, hingegen keiner dem Gericht Gottes entgeht, der einen 
andern wirklich richtet? 

- Warum siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, aber den Balken in 
deinem Auge beachtest du nicht? 

Vergebung 

Damit berühren wir das Herz aller christlichen Lehren und gewiß auch das, was 
Paulus zunächst zum fanatischen Gegner des Christentums werden ließ. 
Barmherzige Vergebung sollte und wird auch in Zukunft das große Ärgernis 
christlichen Lebens bleiben - gegen mancherlei puritanische und rigoristische 
Systeme, die uns umgeben. Im Kolosserbrief klingt das so: 

•Ihr seid von Gott geliebt, seid seine auserwählten Heiligen: darum beklei- 
det euch mit aufrichtigem Erbarmen, mit Güte, Demut, Milde, Geduld! Er- 
tragt euch und vergebt einander, wenn einer dem andern etwas vorzuwerfen 
hat! Wie der Herr euch vergeben hat, so vergebt auch ihr! Vor allem aber liebt 
einander, denn die Liebe hält alles zusammen und macht es vollkommen." 
(Kol 3,12-14) 



Franz-Josef Steinmetz 210 

Kritik an der Kirche, in der dieses Herz aller Dinge nicht mehr schlagen 
würde, kann sich unmöglich auf das Evangelium Jesu Christi als Quelle beru- 
fen. Oder fürchten wir, daß z. B. die Amtsträger der Kirche übermütig werden, 
wenn wir auch ihnen ihre Fehler und Schulden erlassen? Einander ertragen 
und vergeben heißt gewiß nicht, alles kritiklos hinnehmen, was gesagt oder ge- 
tan wird. Hätte Jesus so kritiklos-sanft gelebt, dann wäre er gar nicht erst ans 
Kreuz geschlagen worden. Gerade wegen seiner Kritik an der Gnadenlosigkeit 
seines Volkes wurde er verurteilt. Aber am Kreuze hängend hat er für seine 
Feinde gebetet und ihnen vergeben. So antwortet Gottes Liebe auch denen, 
die sie jetzt noch zurückweisen. Jede andere Antwort wäre keine christliche. 
Genau dies ist das eigentliche Ärgernis und immer wieder neue Problem. 

Wie können wir denen vergeben, die z.B. selber nicht zur Vergebung bereit 
sind? Wer beginnt als erster? Wenn wir jeweils auf den andern warten, werden 
wir in alle Ewigkeit als unversöhnliche Gegner einander gegenüberstehen. 
Aber Einer hat schon begonnen, und in Ihm vermögen auch wir das Geheimnis 
der vergebenden Liebe jeweils neu zu beginnen: •Gott hat seine Liebe zu uns 
darin erwiesen, daß Christus für uns gestorben ist, als wir noch Sünder waren." 
(Rom 5,8) 

- Wie oft soll ich meinem Bruder vergeben? Etwa 7mal? Nein, nicht 7mal, 
sondern 7x70mal! Haben wir diese Zahl etwa schon überschritten? 

Passion 

Wer sich bemüht, in der Kirche und mit der Kirche zu leben, wird schließlich 
auch hineingenommen in das Leiden, das Jesus freiwillig auf sich genommen 
hat. Paulus erklärt zwar: •Wie uns nämlich die Leiden Christi überreich zuteil 
geworden sind, so wird uns durch Christus auch überreicher Trost zuteil." (2 
Kor 1,5) Zunächst aber heißt das ganz nüchtern: •Wir stehen als Toren da um 
Christi willen, ihr dagegen als kluge Leute in Christus. Wir sind schwach, ihr 
seid stark; ihr seid angesehen, wir sind verachtet. Bis auf diese Stunde hungern 
und dürsten wir, gehen in Lumpen, werden mit Fäusten geschlagen und sind 
heimatlos." (2 Kor 4,10f.) In einem Wort zusammengefaßt bedeutet dies: 
•Ich trage die Stigmata Jesu an meinem Leib." (Gal 6,17) 

Der Apostel (und keiner der Gläubigen ist davon ausgeschlossen) wird nicht 
nur durch die Fülle des Heiles, das in Christus schon Gegenwart ist, erfüllt; er 
nimmt ebenso teil am Tod Christi und seinem Leiden. Diese - man muß sagen 
- negative Seite bleibt ihm keineswegs erspart. Unüberhörbar schreibt er (oder 
vielleicht einer seiner Schüler) im Brief an die Kolosser: •Jetzt freue ich mich 
in den Leiden, die ich für euch ertrage. Für den Leib Christi, die Kirche, erfülle 
ich in meinem irdischen Leben das Maß seiner Leiden." (Kol 1,24) 



Zum Thema •Kritik an der Kirche" 211 

Mit Sicherheit läßt sich sagen, daß hier die Gefangenschaftsleiden nicht als 
Strafe für eigene Schulden, sondern als Bedrängnis um der Kirche willen ver- 
standen werden. Daß diese Leiden durch bestimmte Glieder der Kirche selbst 
verursacht sind, wird nicht gesagt. Der größere Kontext des apostolischen Le- 
bens aber legt auch diesen Gedanken nahe: die Kirche ist nicht nur ein für alle- 
mal im Kreuz Christi begründet, sondern entsteht jeweils aufs neue durch die 
konkreten Leiden derer, die die Liebe Christi sowohl verkündigen als auch 
praktizieren, wie dies Paulus in schlaflosen Nächten, Sorgen, Nöten und Äng- 
sten, Hunger, Durst, Verdächtigungen, Anfeindungen und Schlägen vorbild- 
lich getan hat. Ähnlich wie der Herr trotz deren Herzensträgheit und Unver- 
stand bei seinen Jüngern blieb, so bleibt Paulus bei seinen Gemeinden, obwohl 
sie ihn nicht selten sogar verleumden. 

Daß wir versucht bleiben, dieses Alltags-Kreuz der Gemeindearbeit abzu- 
schütteln, muß ebenso nüchtern gesehen werden. Es geht keineswegs darum, 
eine berechtigte Kirchenkritik mit diesen Hinweisen auf apostolische Leidens- 
bereitschaft zu entschärfen oder zurückzuweisen. Missionarische Liebe je- 
doch, die nur kritisieren und nicht leiden wollte, wäre keine christliche. 

- Warum ist missionarische Arbeit auch heute noch mit Leiden verbunden, 
obwohl doch die Erlösung in Christus schon vollendet ist? 

- Steht hinter der Formel von der •Auffüllung der Leiden Christi" der Ge- 
danke eines bestimmten •Maßes"? 

- Ist der Hinweis auf das Kreuztragen im Alltag immer gefährlich, weil er das 
Leiden verherrlicht und kritische Stimmen unterdrückt? 

Dankbarkeit und Hoffnung 

Aus dem leidenschaftlichen Anti-Christen Saulus wurde durch Gottes Gnade 
ein dankbarer Missionar der Kirche, der nicht müde wird, seinen Dank bei je- 
der Gelegenheit, zu Anfang jedes Briefes, zum Ausdruck zu bringen. Gewiß ist 
es vor allem Gott selbst, dem unser Dank gebührt. Aber von Paulus können wir 
lernen, auch die Gemeinden in unseren Dank einzubeziehen. Ihre aus dem 
Glauben entstandenen Werke, ihre einsatzfreudige Liebe, aber ebenso ihre 
Hoffnung und Geduld sind keine Belanglosigkeiten oder Selbstverständlich- 
keiten, sondern Grund seiner Anerkennung und Leitmotiv seines Dankes ge- 
gen Gott. Ein Beispiel: 

•Immerfort danke ich Gott euretwegen. Er hat euch in Christus Jesus seine 
Gnade verliehen. So seid ihr durch ihn in allem reich geworden, in aller Rede 
wie in aller Erkenntnis ... So leidet ihr keinerlei Mangel an irgendeiner Gna- 
dengabe in Erwartung der künftigen Erscheinung unseres Herrn Jesus Chri- 
stus." (1 Kor 1,4-7) 



Franz-Josef Steinmetz 212 

Vielleicht sind solche Worte für mißtrauische oder skeptische Ohren zu 
überschwenglich. In einer Zeit, wo zuweilen lautstärker vom Elend der Kir- 
chen als von ihrer Herrlichkeit gesprochen und geschrieben wird, bedarf es 
gewiß einiger Anstrengung, um den Enthusiasmus des Paulus nachzuvollzie- 
hen. Wer ein pubertäres Verhältnis zur christlichen Botschaft hat, 
wird sie kaum als Motiv der Danksagung begreifen können. Und doch sollte es 
heute nicht weniger möglich sein als zur Zeit, in der Paulus seine Briefe schrieb. 

Allerdings darf man eines nicht vergessen. Ohne jene Tugend, die wir Hoff- 
nung oder Zuversicht nennen, wird Danksagung und Lobpreis immer nur 
schwächlich fundiert erscheinen. Wer nicht hoffen könnte, daß Gott das ein- 
mal begonnene Werk auch vollenden wird, bliebe ständig von der Furcht be- 
droht, er habe sich gewissermaßen zu früh gefreut und •den Tag vor dem 
Abend gelobt", wie es das Sprichwort kritisiert. Wir alle brauchen wie Paulus 
das Vertrauen: •Gott wird das gute Werk, das er in euch angefangen hat, zur 
Vollendung führen bis zum Tage Jesu Christi. Und es ist recht, daß meine Ge- 
danken für euch alle in diese Richtung gehen." (Phil l,6f.) 

Kritik ist nötig und wichtig, aber verhältnismäßig leicht. Es gibt so etwas wie 
eine •schwarze Brille", die uns nur das Mangelhafte in der Kirche erkennen 
und hervorheben läßt. Die lobenswerten Seiten der Kirche aufzuzeigen, mag 
schwierig erscheinen und ist schwer. Vielleicht brauchen wir eine andere •Bril- 
le" oder sogar neue Augen, um alles in dem Licht zu sehen, in dem Paulus es 
sah. Diese Gewissenserforschung wollte einfach ein wenig dazu beitragen. 

- Zeigt sich in der Kirche tatsächlich nur Leben, das man kritisieren müßte? 
- Wieso braucht man die Tugend der Hoffnung, um die Kirche realistisch zu 

sehen? 
- Woher entsteht die Neigung, gerade das kirchliche Leben durch eine 

•schwarze Brille" zu sehen? 

Die Kirche hat im Zweiten Vatikanum an zahlreichen Stellen ihre eigene 
Sündhaftigkeit dargelegt und thematisiert. Bekannt geworden ist vor allem ein 
Wort aus dem Ökumenismus-Dekret: •Auch von den Sünden gegen die Ein- 
heit gilt das Zeugnis des heiligen Johannes: ,Wenn wir sagen, wir hätten nicht 
gesündigt, so machen wir ihn zum Lügner, und sein Wort ist nicht in uns.' (1 Jo 
1,10) In Demut bitten wir also Gott und die getrennten Brüder um Verzei- 
hung, wie auch wir unseren Schuldigern vergeben." (Nr. 7) Allgemeiner heißt 
es in der Konstitution über die Kirche, die am gleichen Tag, am 21. November 
1964 feierlich verkündet wurde: •(Die Kirche) umfaßt Sünder in ihrem eige- 
nen Schöße. Sie ist zugleich heilig und stets der Reinigung bedürftig, sie geht 
immerfort den Weg der Buße und Erneuerung." (Nr. 8) Vielleicht sollte man 
dies in Zukunft noch etwas deutlicher zum Ausdruck bringen, als es während 
des Konzils geschehen ist. 




