
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Wie geistlich seid ihr Geistlichen? 
Reflexionen über Gespräch in Seelsorgergruppen* 

Ein junger Mensch hatte diese Frage an eine Gruppe von Seelsorgern gerichtet. Nun 
wurde sie in unserem Gespräch wieder aufgegriffen und diente zur Gewissenserfor- 
schung. So schonungslos hätte ich nicht zu fragen gewagt. Und doch klang auf dem lan- 
gen Weg der Gespräche mit diesen Gruppen immer neu der Frage-Akkord auf: Sind 
wir geistliche Menschen - in aller Gefährdung, in unserem Gebrochensein, aber auch in 
unseren besonderen Chancen? Spiritualität wurde zum erstrangigen Gesprächspunkt, 
nicht Gruppendynamik - obwohl meine Fragen auch diesen Weg offengelassen hätten. 
Das Gespräch stieß bald darauf: hier liegt ein äußerst komplexer Begriff vor. Schwierig 
ist es, nun derart gerafft und sozusagen journalistisch verkürzt etwas von der oft verwir- 
renden Vielfalt wiederzugeben. 

Spiritualität - einer Unbekannten auf der Spur? 

Das Wort erschien so schillernd wie keines sonst. Geistlich zu sein blieb freilich überall 
ein unbestrittener Wert. Wer nun von meinen Gesprächspartnern einer spezifischen 
Spiritualität verpflichtet war, der schien manchmal recht genau zu wissen, was damit 
gemeint sei. Der eine oder andere gab zu bedenken, daß es Spiritualität oder geistliches 
Leben bloß gebe, wenn einer sich auf einen Weg einlasse, wenn er sich in eine Schule, in 
ein Leben - ein neues Leben hineinbegebe. Denn Spiritualität sei Leben. Welches Le- 
ben? Für den Seelsorger mit der franziskanischen, mit der vom Focolar oder von Schön- 
statt geprägten Geistigkeit ist sein Leben vollzogene Spiritualität. 

Was geschieht mit den andern? Mit dem großen Teil dieser Seelsorgergruppen? Sind 
sie, bleiben sie unstete Wanderer auf der Suche? Ihr Weg, ihr Suchen fand mein vorran- 
giges Interesse. Den Beiträgen der fest geprägten Spiritualitäten, die ich - vielleicht 
mißverständlicherweise - als •Spiritualität von oben" bezeichnen möchte, kann ich hier 
höchstens beiläufig nachgehen. Wie sieht denn eine •Spiritualität von unten" aus? Ist 
sie möglich? So könnte ich ungefähr mein Fragen zusammenfassen. Daß auch Gruppen 
mit einer spezifischen Geistigkeit Elemente einer •Spiritualität von unten" aufweisen 
würden, war bald deutlich, und darum mußte gerade ihr Beitrag besonders hilfreich 

* Der Beitrag führt die Überlegungen des Aufsatzes, •Seelsorgergruppen im Blickfeld" (GuL 54, 
1981,138-143) fort. Die Erfahrungsgrundlagen aus den konkreten Gesprächen der entsprechen- 
den Gruppen finden sich in der 1982 im Druck erscheinenden Arbeit: •Sammlung in der Sen- 
dung". Sie werden dort statistisch verarbeitet und detailliert aufgeschlüsselt. Im folgenden wird 
von den Schwierigkeiten berichtet, was •geistlich-geistig" im Selbstverständnis der Gruppen be- 
deutet und wie man es zu realisieren versucht. Ein dritter Teil folgt. Die Schriftleitung 



Aus dem Leben der Kirche 214 

sein. - Zu Beginn meiner Untersuchung ging ich jedenfalls stark davon aus, daß eine 
seelsorgerlich bestimmte Gemeinschaft nach und nach in eine Geistigkeit hineinwach- 
se, die sie als ihr spezifisches Glaubensbewußtsein empfinde, daß sie zudem geistliche 
Formen finde, die Ausdruck dieser inneren Sicht seien. 

Und nun näherten wir uns in den Gesprächen gemeinsam diesen Wurzel-Fragen, die- 
sem Radikal-Seelsorgerlichen, der Frage nach dem Geistlichen: Abwehr, manchmal 
heftig, so könnte man eine erste Reaktion kennzeichnen. Abwehr, trotz aller Bejahung 
einer geistlichen Bemühung. Nicht etwa, daß jemand das Gespräch überhaupt verwei- 
gert hätte! Man wies das zurück, was nach Spirituellem im Sinn von etwas Besonderem 
roch! Zwischen geistlichem und weltlichem Leben sei kein Unterschied zu setzen. Ihr 
weltliches Leben sei ein geistliches, sofern es eben vom Geist Jesu geprägt sei, wird von 
manchen mit Nachdruck erklärt. Der Bereich des Geistlichen sei demnach nie ein Son- 
derbereich, nichts Sakrales! In den Zügen des täglichen Lebens sei das Geistliche zu 
finden, denn dieses Leben wolle Geistigkeit ausstrahlen. Leben ist Spiritualität, so kann 
man zusammenfassen. - Freilich, im Gespräch der Gruppen gibt es auch andere Stel- 
lungnahmen. Und dennoch hält sich dieser Grundtenor in den meisten Gesprächen 
durch: Die Seelsorger ersehnen Einheit in ihrem Leben, denn sie fühlen sich auseinan- 
dergerissen von vielerlei Ansprüchen. Dabei kommt ihnen Geprägtes von früher kaum 
zu Hilfe. Als •Aufgepfropftes" haben es die meisten abgestoßen. 

Seelsorger - wer bist Du? 

Wiederum nichts Besonderes! sagen viele. Der Seelsorger könne nichts Herausragen- 
des sein. Ihre seelsorgerliche Spiritualität weise ihnen zuerst den Platz zu als Getaufte 
unter Getauften, mitten in der Gemeinde. Man möchte kein •Hingabe-Priestertum". 
So scheut man auch das Wort •Verfügbarkeit", weil es zu Unehrlichkeit und Miß- 
brauch Anlaß gebe. - Ich bringe das Stichwort einer priesterlichen •Pro-Existenz" zur 
Sprache. Es wird zum Reizwort. Ich finde Erheiterung oder ungläubiges Achselzucken. 
Man möchte alles Hochtrabende ausschalten, will es nicht zum Stützpfeiler seiner seel- 
sorgerlichen Spiritualität machen. Vielleicht habe Paulus ein •Nehmt mich zum Vor- 
bild!" sprechen können. Heute sei dem Seelsorger die Brüchigkeit seiner eigenen Exi- 
stenz viel zu gut bewußt. Darum gehe es um eine Suche zusammen mit der Gemeinde, 
nicht darum, ihr voranzugehen. Man liebt die Vorstellung nicht, so theologisch begrün- 
det sie sein mag, der Gemeinde gegenüberzustehen. 

Woher dieses bewußte Zurücknehmen priesterlichen Herausgenommenseins? Es 
sind ja nicht bloß die Laientheologen, die in dieser Weise sprechen. Mir schien, eine 
schleichende Angst beherrsche oft die Atmosphäre: die Angst davor, in einen klerika- 
len Sonderbereich abgedrängt zu werden. Stark meldete sich die Scheu davor, mit einer 
vorfabrizierten - pastoralen - Spiritualität versehen zu werden. Dann und wann wurde 
deutlich, wie gerade die Ausbildung solche Ängste nachhaltig genährt hatte. Soviel 
zeigte sich ebenso: eine Alternative, etwas unterscheidend Neues im Vergleich zum 
nicht wiederbringlichen Alten konnte aus der Seminarzeit nicht herübergerettet wer- 
den. In vielen sitzt nun die Angst vor ideologischer Verbrämung, denn kirchliches Be- 
wußtsein habe oft Ideologie hervorgebracht, wie nicht selten geäußert wird. Zweifellos 
steigert die soziologische Isolierung solche Ängste. - Wer kann also mitten in diesem 



Aus dem Leben der Kirche 215 

Suchen und Tasten eine wirkliche Antwort geben auf die Frage: •Seelsorger, wer bist 
Du?" Nach allem meine ich, wer seinen geistlichen Ort, wer Heimat gefunden hat. Und 
das muß nicht notwendigerweise die Geborgenheit einer traditionell geprägten Spiri- 
tualität sein. 

Spione und Spirituäle 

In einem drastischen Bild drückt all das ein Ordensmann aus, wenn er sagt, manchmal 
scheine es ihm, er sei als Spion in diese Welt gesandt. Ihr dürfe er sein wahres Gesicht 
nicht zeigen, da er sonst restlos auf Unverstand stoßen müßte. Weil er nun weltlich-ver- 
kappt leben müsse, könne allerdings nichts von dem nach außen dringen, wovon er ei- 
gentlich Zeugnis zu geben hätte. - Eine Welt macht Menschen zu Außenseitern, die 
eine fremd wirkende Botschaft - eine, die scheinbar auf taube Ohren stößt - in sie hin- 
eintragen. Säkularisierung ist im Bild greifbar. Sollen sich diese Boten so weit anpassen, 
daß ein Dialog erhofft werden kann? Freilich: ein Dialog worüber? Sollen sie ohne 
Rücksicht auf das, was rundum geschieht, spirituelle Identität wahren und bezeugen, 
mit dem Risiko, als komische Figuren, als Vertreter von Unverständlichem nicht mehr 
ernst genommen zu werden? 

Eine Einsicht war für mich klarer denn je: alles Übergestülpte, nicht persönlich An- 
geeignete fällt in einer Krise von diesem Ausmaß ab. Es wird weggefegt, und zurück 
bleibt oft Blöße und geistliche Armut, wie mancher eingesteht. Doch es wäre nicht rich- 
tig, bei dieser Sicht der Dinge stehenzubleiben. Denn da ist auch freier Raum für neu 
Wachsendes: Der Sinn für das Echte ist geweckt, Unverfälschtes sucht sich seinen Weg, 
Haltbares, Nicht-Fabriziertes, Ursprüngliches. Unzweifelhaft eine der großen Chancen 
christlicher Spiritualität mitten in einer Zeit, die soviel Ernüchterung bringt! Mag sein, 
daß diese Chance schon den Keim zur Überforderung in sich trägt, den Anfang viel- 
leicht einer eigensinnigen Verengung. 

Doch das Alte ist derart weitgehend abgelegt, daß wir es kaum wieder beleben in die- 
ser Generation, die wir die kritische nennen. Eher wird dieser säkularisierte Mensch - 
eben ein Stück weit auch dieser Seelsorger - seinen Selbststand vor Gott wieder finden 
müssen, richtiger: ihn von Gott geschenkt erhalten. Dem entspricht die häufige Aus- 
kunft, Gebet sei Identitätsfindung, Sammlung, Ausruhen bei Gott, bei Jesus. Man wird 
diesen Schwerpunkt einer seelsorgerlichen Spiritualität nicht einfach mit dem Einwand 
belegen dürfen, Gebet sei noch viel mehr, sei Antwort, Verantwortung, Dank, Bitte. 
All das ist wahr, und doch tritt es für das Erleben des vielfältig zerrissenen Menschen - 
und Seelsorgers - zurück, weil er vor Gott hintreten möchte, um sich von ihm wieder zu 
empfangen. 

Eine Gruppe glaubt sehr gut zu erkennen, wie da mitten in diesem Ausgesetztsein 
und in der Zerrissenheit Spirituäle sehr unterschiedlicher Art um Vorherrschaft ringen: 
Einfluß, Erfolg, Sexualität, Macht - und eben der Spiritual Jesus! Wie ungewohnt diese 
Nennung auch sein mag, ich meine, wir stoßen auf ein wesentliches Merkmal der Suche 
nach unverfälschter Spiritualität: Jesus ist Richtpunkt! Wer diese neue Ausrichtung er- 
sehnt, wird die Evangelien lesen und erfahren wollen, wie er gehandelt hat, welchen 
Geist er ausstrahlte. Ein menschlicherHerr ist er. Recht bald wird einer freilich nachfra- 
gen: Welcher Jesus ist gemeint? Manchmal scheint es, da herrsche ein massiv eingeeng- 



Aus dem Leben der Kirche 216 

tes Jesus-Bild, da sei kaum mehr etwas zu finden von dem Herrn, den Paulus erfahren 
hat und den die urchristlichen Hymnen preisen. Ist er für uns wirklich der Herr, der 
sammelt und sendet, das wird die Frage der Entscheidung sein. 

Macht die Gemeinschaft geistlicher? 

In der einen oder anderen Form ringen wir gemeinsam um Spiritualität. Hat die Ge- 
meinschaft der Seelsorger Hilfe zu bieten? Ich meine viel. Denn das gemeinsame Tun 
läßt eine Mitte erblicken - oder auch bloß erahnen. Es verlangt nach dem letzten Be- 
zugspunkt - so wenig man von ihm spricht. Die Gespräche mit den Seelsorgergruppen 
ließen dafür diesen Nerv seelsorgerlicher Gemeinschaft um so deutlicher hervortreten. 
Und die Frage nach den geistlichen Geistlichen belegt, wie sehr die Menschen rundum 
aus dem Kreis der Seelsorger Zeugnis und Hinweis auf die Mitte erwarten. Zeugnis 
wurde zwar als zu großes Wort empfunden für das wenige, das man zu tun vermöge. Mit 
andern sei man auf der Suche und von ihr wolle man Rechenschaft geben, das klinge an- 
gemessener. 

Eine Gruppe als Hilfe und Stütze zu verantworteter Seelsorge, sie wurde von allen 
Gesprächsteilnehmern gesucht und zu einem beachtlichen Teil auch gefunden. Wenige 
möchten sie missen. Fast allen schenkt sie in einer oft schwierigen Aufgabe menschli- 
chen Halt. Mit verblüffender Einhelligkeit wird die Rückfrage, ob denn die Gruppe ab- 
sorbiere, verneint. Viel eher sei man dauernd damit beschäftigt, den zentrifugalen Kräf- 
ten zu steuern. - Ohne starke Hemmungen gestehen viele Gesprächspartner ein, daß 
Momente der Flucht, daß die Suche nach Anerkennung und nach einem Stück Gebor- 
genheit mitbewegend waren, den Weg zusammen mit dieser Gruppe zu wählen, oder 
eben in ihr zu bleiben. So sei die Gruppe zur spürbaren Hilfe im Menschlichen und Seel- 
sorgerlichen geworden, sie habe heilend gewirkt. Mit dieser Beschreibung glaubt man 
eine Übersetzung zu finden für das, was eine traditionelle Sprechweise als Motiv zur 
Bildung von Priestergruppen anführt: sie seien ein Mittel zur Heiligung der Priester. 
Die Vokabel Heiligung wurde von wenigen akzeptiert, doch betonte man, die Gruppe 
vermittle Erfahrung von Heil aufgrund all dessen, was einer in ihr erhalte, nämlich Brü- 
derlichkeit und Verständnis inmitten einer oft entfremdenden Hektik. In einer Umwelt 
des Unverstehens und der Glaubensferne werde da Heil zu einem Begriff unzweifelhaf- 
ter Erfahrung. 

Ob eine spezifisch religiöse, geistliche Förderung geschehe, das bejahen spirituell 
stark fundierte Gruppen eindeutig. Die meisten Gruppen allerdings äußern sich mit be- 
tonter Zurückhaltung. Man könnte vermuten, daß eine Gruppe, deren Spiritualität 
nicht vorgeprägt ist, recht bald spirituelle Stilelemente finden würde, die ihr eigenes Le- 
ben ein Stück weit zu prägen vermöchten. Nun müssen aber solche Elemente - abgese- 
hen von wenigen Ordensgruppen und spirituell stark profilierten Gruppen - mühsam 
errungen werden. In einigen Gruppen wird ihre Findung zu einem derartigen Fernziel, 
daß dieser spirituelle Ausdruck so gut wie ganz fehlt. Diese Tatsache mag erstaunen. 
Eine Episode: Bei meinem ersten Besuch in einer der Gruppen schlug bei Tisch ein 
Mitglied vor, zuerst ein Gebet zu sprechen, zumal nun ein Spezialist für Geistliches zu- 
gegen sei. Offenbar stieß dieser Gedanke auf das Mißfallen einiger Kollegen, so daß 
bloß ein Teil mitbetete, währenddem die andern mit Gleichmut ihre Suppe zu löffeln 



Aus dem Leben der Kirche 217 

begannen. - Anläßlich von Arbeitstagungen verschiedener Gruppen kam es kaum zu 
einem gemeinsamen Gebet - geschweige denn zu einer Eucharistiefeier. Bei allem 
Mit-Gehen und Mit-Verstehen stimmte mich das traurig, und die Frage nach geistli- 
chen Geistlichen klang neu in meinen Ohren auf. Kennt denn ihre Spiritualität keinen 
Ausdruck? 

Die Mühsal der Form 

Gerade die Form geistlichen Tuns bereitet so sehr Mühe. Manche Gruppe kann sich auf 
nichts festlegen, einigt sich kaum auf etwas. Der eine oder andere will das auch nicht: 
Spiritualität sei genug vorhanden, sei hinreichend ausgedrückt, wenn man untereinan- 
der die Geistigkeit Jesu verspüre und wenn dadurch eine Atmosphäre des Wohlwollens 
herrsche. Die gemeinsame Arbeit sei spürbar davon getragen und das Ungenügen des 
bloß Funktional-Seelsorgerlichen mittels solcher Geistigkeit wettgemacht. Man macht 
das Recht des Gefühls geltend, das nicht gleich in Sätze gebannt sein müsse. Es bleibe 
grundlegender als alles, was ausgedrückt werden könne. Ein Gebet würde höchstens 
durch seine Formelhaftigkeit zerstören, was ohnehin von allen verspürt sei. 

Die so beschriebene Atmosphäre ist unverzichtbar ein Element religiöser Förderung 
und Hilfe. Sie wird in je verschiedener Art die Geistigkeit Jesu spüren oder erahnen las- 
sen. Vielen Gruppen von Seelsorgern freilich genügt dieses spirituelle Element nicht. 
Sie haben sich durchgerungen zu gemeinsamen Formen des Gebetes, der Besinnung. 
Hinter ihnen liegt vielleicht ein mühevoller Weg. Ihre Mitglieder sind wohl langsam 
aufeinander zugegangen, sind hineingewachsen in Formen, die dem einzelnen erst mit 
der Zeit vertraut werden. Und meist geht es da um bescheiden wenig! Um eine Höre des 
Breviers pro Tag oder bloß pro Woche, um ein Schriftgespräch, um eine Konzelebra- 
tion. Und doch sind das Anhaltspunkte, die von Tag zu Tag oder von Woche zu Woche 
im wörtlichsten Sinn Halt vermitteln. 

Wie viele Schwellenängste aber vielerorts zum Ausdruck kommen! Die Form 
schreckt. So verdichtet sich die Vermutung zur Gewißheit: irgendwo klafft ein tiefer 
Graben. Vielleicht hatte nie eine echte Einübung in gemeinschaftliches Beten stattge- 
funden. Vermutlich ist dieses Beten für manchen nie zu einem Stück Heimat geworden. 
Das Seminar im besonderen muß sich - wenigstens was die Vergangenheit dieser kriti- 
schen Generation betrifft - eine ernste Anfrage gefallen lassen, wie weit es seine Auf- 
gabe als •Schule des Gebetes" erfüllt habe. - Wir müssen freilich die Wurzeln der Krise 
tief genug suchen, denn es geht um eine Krise des Gebetes überhaupt. Fragen, die im 
Einzelgespräch dem persönlichen Vollzug von Gebet nachgingen, offenbarten, wie sehr 
dieser direkte Bezug, wie sehr ein Sprechen mit Gott vielfältige Blockaden aufweist. 

Geistliche Mitteilung ist eine Schicksalsfrage 

Es ist notwendig, solche Wahrnehmungen mit der Identitätskrise eines ganzen Berufes 
in Beziehung zu bringen, und noch breiter: mit der Verunsicherung des Glaubensvoll- 
zugs überhaupt. So wird deutlich, wie sehr Kommunikation in geistlichen Dingen eine 
Kunst ist, die wir in mancher Hinsicht erst zu lernen haben. Behutsame, kleine Schritte 
sind erforderlich. Eine Kunst war solches schon immer. Takt verlangten die Dinge des 



Aus dem Leben der Kirche 218 

Glaubens seit jeher. Doch wir empfinden es als schwierig - auch den Mitglaubenden 
gegenüber - in einer radikal ernüchterten Umwelt über unseren Glauben Rechenschaft 
abzulegen. 

So ist es nicht verwunderlich, daß der Schritt hin zu konkreten geistlichen Vollzügen 
für viele Seelsorgergruppen zu groß bleibt: Geistlich bestimmte Selbstmitteilung, das 
bewußte Austragen eines Konfliktes und ein Aufarbeiten mit geistlicher Zielrichtung, 
all das gelingt in den meisten Gruppen nur selten. - Freilich zeigt man eine gesunde 
Scheu, solches zu forcieren! Doch geraten geistliche Vollzüge, die entsprechend an- 
spruchsvoller sind, vollends außer Reichweite! Sie werden gerade eben als entfernte 
Spielform zur Kenntnis genommen oder einfach als irrelevant übergangen: eine revi- 
sion de vie etwa, eine gemeinsame geistliche Entscheidungsfindung, eine gemeinsame 
Deutung des Gruppenweges in geistlicher Hinsicht. Gegenüber solchen Vollzügen 
wachsen Vorbehalte oder gar Befremden. Denn sie zu bejahen würde besagen: irgend- 
wie - wenn auch noch so behutsam - können wir Gottes Willen erkennen, ihn gegebe- 
nenfalls aus einer Lebensdeutung herausschälen. Das hingegen sind für nicht wenige 
Seelsorger Kategorien, welche die Psychologie längst entmythologisiert hat. 

Viel von dem scheint in Frage gestellt, was sozusagen selbstverständlich zum geistli- 
chen Bemühen gehört hatte: daß es notwendig sei, einen Lebensweg geistlich zu deu- 
ten, ob nun gemeinsam oder individuell; daß das Wort Gottes als Nahrung und Weisung 
aufzunehmen sei - zunächst ohne absichernde rationale Analyse und nicht in erster Li- 
nie mit dem Ziel, allgemeine Modelle für menschliches Handeln zu gewinnen. Es zeigt 
sich, daß bis ins Knochenmark zu spüren ist, was die Kirche am eigenen Leib miterlebt• 
und wohl auch miterleidet: die Säkularisierung unseres Denkens und Fühlens. 

So scheinen am Ende dieser Antwort auf die Frage •Wie geistlich seid ihr Geistlichen?" 
neue, bedrängendere Fragen zu stehen. Vielleicht ist der tiefere Sinn unserer Gesprä- 
che, aber auch dieser Erörterung derjenige, Kriterien für eine geistliche Erneuerung zu 
erhalten. Sind solche Kriterien zu sehr am Schattenbild gewonnen? Erstes Kennzeichen 
für die Spiritualität einer Gruppe von Seelsorgern scheint mir zu sein: in der Sammlung 
zu Gesendeten werden, zu solchen, die darauf brennen, etwas mitzuteilen. - Je mehr 
diese Welt die immer wieder zu nennende Säkularisierung erfährt, um so mehr, um so 
deutlicher und um so verständlicher erwartet sie von dem eine Antwort, der - gemäß 
seiner Berufung- im Wort von einer anderen Wirklichkeit Zeugnis zu geben hat. Bloß 
aus Glaubensverantwortung, aus geistlicher Kommunikation mit Gott und dem Mit- 
glaubenden kann solche Antwort, kann Rechenschaft erwachsen. Ich meine, gemein- 
sames Gebet ist wie kaum etwas sonst zur Glaubensrechenschaft geworden. Denn ohne 
einen minimalen Ausdruck des geistlich Gelebten gibt es keine Mitteilung, kein Zeug- 
nis - ist die Sendung in Frage gestellt. So ist dieses Fragen und Antworten ein unver- 
kennbarer Hinweis: Geistliche Mitteilung wird mehr und mehr zu einer Schicksalsfrage 
unserer Kirche, ihrer Verkündiger und der glaubhaft gesagten Botschaft. 

Martin Kopp, Zürich 




