AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Wie geistlich seid ihr Geistlichen?

Reflexionen iiber Gesprich in Seelsorgergruppen*

Ein junger Mensch hatte diese Frage an eine Gruppe von Seelsorgern gerichtet. Nun
wurde sie in unserem Gesprich wieder aufgegriffen und diente zur Gewissenserfor-
schung. So schonungslos hitte ich nicht zu fragen gewagt. Und doch klang auf dem lan-
gen Weg der Gespriche mit diesen Gruppen immer neu der Frage-Akkord auf: Sind
wir geistliche Menschen — in aller Gefédhrdung, in unserem Gebrochensein, aber auch in
unseren besonderen Chancen? Spiritualitit wurde zum erstrangigen Gesprachspunkt,
nicht Gruppendynamik — obwohl meine Fragen auch diesen Weg offengelassen hitten.
Das Gesprich stie bald darauf: hier liegt ein &uBerst komplexer Begriff vor. Schwierig
ist es, nun derart gerafft und sozusagen journalistisch verkiirzt etwas von der oft verwir-
renden Vielfalt wiederzugeben.

Spiritualitdt — einer Unbekannten auf der Spur?

Das Wort erschien so schillernd wie keines sonst. Geistlich zu sein blieb freilich iiberall
ein unbestrittener Wert. Wer nun von meinen Gesprichspartnern einer spezifischen
Spiritualitiit verpflichtet war, der schien manchmal recht genau zu wissen, was damit
gemeintsei. Der eine oder andere gab zu bedenken, daB es Spiritualitit oder geistliches
Leben bloB gebe, wenn einer sich auf einen Weg einlasse, wenn er sich in eine Schule, in
ein Leben — ein neues Leben hineinbegebe. Denn Spiritualitit sei Leben. Welches Le-
ben? Fiir den Seelsorger mit der franziskanischen, mit der vom Focolar oder von Schon-
statt gepragten Geistigkeit ist sein Leben vollzogene Spiritualitit.

Was geschieht mit den andern? Mit dem groBen Teil dieser Seelsorgergruppen? Sind
sie, bleiben sie unstete Wanderer auf der Suche? IThr Weg, ihr Suchen fand mein vorran-
giges Interesse. Den Beitrigen der fest geprigten Spiritualititen, die ich — vielleicht
miBverstindlicherweise — als ,,Spiritualitidt von oben‘‘ bezeichnen méchte, kann ich hier
hochstens beildufig nachgehen. Wie sieht denn eine ,,Spiritualitidt von unten‘‘ aus? Ist
sie moglich? So kénnte ich ungefihr mein Fragen zusammenfassen. Da3 auch Gruppen
mit einer spezifischen Geistigkeit Elemente einer ,,Spiritualitit von unten‘* aufweisen
wiirden, war bald deutlich, und darum muBte gerade ihr Beitrag besonders hilfreich

* Der Beitrag fiihrt die Uberlegungen des Aufsatzes, ,,Seelsorgergruppen im Blickfeld (GuL 54,
1981, 138-143) fort. Die Erfahrungsgrundlagen aus den konkreten Gesprichen der entsprechen-
den Gruppen finden sich in der 1982 im Druck erscheinenden Arbeit: ,,Sammlung in der Sen-
dung“. Sie werden dort statistisch verarbeitet und detailliert aufgeschliisselt. Im folgenden wird
von den Schwierigkeiten berichtet, was ,,geistlich-geistig* im Selbstverstindnis der Gruppen be-
deutet und wie man es zu realisieren versucht. Ein dritter Teil folgt. Die Schriftleitung



Aus dem Leben der Kirche 214

sein. — Zu Beginn meiner Untersuchung ging ich jedenfalls stark davon aus, daB eine
seelsorgerlich bestimmte Gemeinschaft nach und nach in eine Geistigkeit hineinwach-
se, die sie als ihr spezifisches GlaubensbewuBtsein empfinde, daB sie zudem geistliche
Formen finde, die Ausdruck dieser inneren Sicht seien.

Und nun néherten wir uns in den Gespréchen gemeinsam diesen Wurzel-Fragen, die-
sem Radikal-Seelsorgerlichen, der Frage nach dem Geistlichen: Abwehr, manchmal
heftig, so kdnnte man eine erste Reaktion kennzeichnen. Abwehr, trotz aller Bejahung
einer geistlichen Bemiihung. Nicht etwa, da§ jemand das Gespriich iiberhaupt verwei-
gert hitte! Man wies das zuriick, was nach Spirituellem im Sinn von etwas Besonderem
roch! Zwischen geistlichem und weltlichem Leben sei kein Unterschied zu setzen. Ihr
weltliches Leben sei ein geistliches, sofern es eben vom Geist Jesu geprigt sei, wird von
manchen mit Nachdruck erklirt. Der Bereich des Geistlichen sei demnach nie ein Son-
derbereich, nichts Sakrales! In den Ziigen des tiglichen Lebens sei das Geistliche zu
finden, denn dieses Leben wolle Geistigkeit ausstrahlen. Leben ist Spiritualitit, so kann
man zusammenfassen. — Freilich, im Gespréch der Gruppen gibt es auch andere Stel-
lungnahmen. Und dennoch hilt sich dieser Grundtenor in den meisten Gespriichen
durch: Die Seelsorger ersehnen Einheit in ihrem Leben, denn sie fiihlen sich anseinan-
dergerissen von vielerlei Anspriichen. Dabei kommt ihnen Geprigtes von friiher kaum
zu Hilfe. Als ,,Aufgepfropftes* haben es die meisten abgestoBen.

Seelsorger — wer bist Du?

Wiederum nichts Besonderes! sagen viele. Der Seelsorger konne nichts Herausragen-
des sein. Ihre seelsorgerliche Spiritualitit weise ihnen zuerst den Platz zu als Getaufte
unter Getauften, mitten in der Gemeinde. Man mdchte kein ,,Hingabe-Priestertum*.
So scheut man auch das Wort ,,Verfiigbarkeit*, weil es zu Unehrlichkeit und MiB-
brauch AnlaB gebe. — Ich bringe das Stichwort einer priesterlichen ,,Pro-Existenz* zur
Sprache. Es wird zum Reizwort. Ich finde Erheiterung oder ungldubiges Achselzucken.
Man méchte alles Hochtrabende ausschalten, will es nicht zum Stiitzpfeiler seiner seel-
sorgerlichen Spiritualitdt machen. Vielleicht habe Paulus ein ,,Nehmt mich zum Vor-
bild!** sprechen konnen. Heute sei dem Seelsorger die Briichigkeit seiner eigenen Exi-
stenz viel zu gut bewuBt. Darum gehe es um eine Suche zusammen mit der Gemeinde,
nicht darum, ihr voranzugehen. Man liebt die Vorstellung nicht, so theologisch begriin-
det sie sein mag, der Gemeinde gegeniiberzustehen.

Woher dieses bewuBte Zuriicknehmen priesterlichen Herausgenommenseins? Es
sind ja nicht bloB die Laientheologen, die in dieser Weise sprechen. Mir schien, eine
schleichende Angst beherrsche oft die Atmosphire: die Angst davor, in einen klerika-
len Sonderbereich abgedringt zu werden. Stark meldete sich die Schen davor, mit einer
vorfabrizierten — pastoralen — Spiritualitit versehen zu werden. Dann und wann wurde
deutlich, wie gerade die Ausbildung solche Angste nachhaltig genihrt hatte. Soviel
zeigte sich ebenso: eine Alternative, etwas unterscheidend Neues im Vergleich zum
nicht wiederbringlichen Alten konnte aus der Seminarzeit nicht heriibergerettet wer-
den. In vielen sitzt nun die Angst vor ideologischer Verbrimung, denn kirchliches Be-
wubtsein habe oft Ideologie hervorgebracht, wie nicht selten geduBert wird. Zweifellos
steigert die soziologische Isolierung solche Angste. — Wer kann also mitten in diesem



Aus dem Leben der Kirche 215

Suchen und Tasten eine wirkliche Antwort geben auf die Frage: ,,Seelsorger, wer bist
Du?“ Nach allem meine ich, wer seinen geistlichen Ort, wer Heimat gefunden hat. Und
das muB nicht notwendigerweise die Geborgenheit einer traditionell geprigten Spiri-
tualitét sein.

Spione und Spirituile

In einem drastischen Bild driickt all das ein Ordensmann aus, wenn er sagt, manchmal
scheine es ihm, er sei als Spion in diese Welt gesandt. Ihr diirfe er sein wahres Gesicht
nicht zeigen, da er sonst restlos auf Unverstand stoen miiBte. Weil er nun weltlich-ver-
kappt leben miisse, kdnne allerdings nichts von dem nach auBen dringen, wovon er ei-
gentlich Zeugnis zu geben hitte. — Eine Welt macht Menschen zu AuBenseitern, die
eine fremd wirkende Botschaft — eine, die scheinbar auf taube Ohren st68t —- in sie hin-
cintragen. Sikularisierung ist im Bild greifbar. Sollen sich diese Boten so weit anpassen,
daB ein Dialog erhofft werden kann? Freilich: ein Dialog woriiber? Sollen sie ohne
Riicksicht auf das, was rundum geschieht, spirituelle Identitét wahren und bezeugen,
mit dem Risiko, als komische Figuren, als Vertreter von Unverstindlichem nicht mehr
ernst genommen zu werden?

Eine Einsicht war fiir mich klarer denn je: alles Ubergestiilpte, nicht persdnlich An-
geeignete fillt in einer Krise von diesem AusmaB ab. Es wird weggefegt, und zuriick
bleibt oft BioBe und geistliche Armut, wie mancher eingesteht. Doch es wiire nicht rich-
tig, bei dieser Sicht der Dinge stehenzubleiben. Denn da ist auch freier Raum fiir neu
Wachsendes: Der Sinn fiir das Echte ist geweckt, Unverfilschtes sucht sich seinen Weg,
Haltbares, Nicht-Fabriziertes, Urspriingliches. Unzweifelhaft eine der groBen Chancen
christlicher Spiritualitit mitten in einer Zeit, die soviel Erniichterung bringt! Mag sein,
daB diese Chance schon den Keim zur Uberforderung in sich trigt, den Anfang viel-
leicht einer eigensinnigen Verengung.

Doch das Alte ist derart weitgehend abgelegt, daB wir es kaum wieder beleben in die-
ser Generation, die wir die kritische nennen. Eher wird dieser sikularisierte Mensch —
eben ein Stiick weit auch dieser Seelsorger — seinen Selbststand vor Gott wieder finden
miissen, richtiger: ihn von Gott geschenkt erhalten. Dem entspricht die hidufige Aus-
kunft, Gebet sei Identititsfindung, Sammlung, Ausruhen bei Gott, bei Jesus. Man wird
diesen Schwerpunkt einer seelsorgerlichen Spiritualitit nicht einfach mit dem Einwand
belegen diirfen, Gebet sei noch viel mehr, sei Antwort, Verantwortung, Dank, Bitte.
All das ist wahr, und doch tritt es fiir das Erleben des vielfaltig zerrissenen Menschen —
und Seelsorgers — zuriick, weil er vor Gott hintreten mochte, um sich von ihm wieder zu
empfangen.

Eine Gruppe glaubt sehr gut zu erkennen, wie da mitten in diesem Ausgesetztsein
und in der Zerrissenheit Spiritudle sehr unterschiedlicher Art um Vorherrschaft ringen:
EinfluB, Erfolg, Sexualitit, Macht — und eben der Spiritual Jesus! Wie ungewohnt diese
Nennung auch sein mag, ich meine, wir stoBen auf ein wesentliches Merkmal der Suche
nach unverfilschter Spiritualitit: Jesus ist Richtpunkt! Wer diese neue Ausrichtung er-
sehnt, wird die Evangelien lesen und erfahren wollen, wie er gehandelt hat, welchen
Geist er ausstrahite. Ein menschlicherHerr ist er. Recht bald wird einer freilich nachfra-
gen: Welcher Jesus ist gemeint? Manchmal scheint es, da herrsche ein massiv eingeeng-



Aus dem Leben der Kirche 216

tes Jesus-Bild, da sei kaum mehr etwas zu finden von dem Herrn, den Paulus erfahren
hat und den die urchristlichen Hymnen preisen. Ist er fiir uns wirklich der Herr, der
sammelt und sendet, das wird die Frage der Entscheidung sein.

Macht die Gemeinschaft geistlicher?

In der einen oder anderen Form ringen wir gemeinsam um Spiritualitat. Hat die Ge-
meinschaft der Seelsorger Hilfe zu bieten? Ich meine viel. Denn das gemeinsame Tun
l&Bt eine Mitte erblicken — oder auch bloB erahnen. Es verlangt nach dem letzten Be-
zugspunkt — so wenig man von ihm spricht. Die Gespriiche mit den Seelsorgergruppen
lieBen dafiir diesen Nerv seelsorgerlicher Gemeinschaft um so deutlicher hervortreten.
Und die Frage nach den geistlichen Geistlichen belegt, wie sehr die Menschen rundum
aus dem Kreis der Seelsorger Zeugnis und Hinweis auf die Mitte erwarten. Zeugnis
wurde zwar als zu groBes Wort empfunden fiir das wenige, das man zu tun vermoge. Mit
andern sei man auf der Suche und von ihr wolle man Rechenschaft geben, das klinge an-
gemessener.,

Eine Gruppe als Hilfe und Stiitze zu verantworteter Seelsorge, sie wurde von allen
Gesprichsteilnehmern gesucht und zu einem beachtlichen Teil auch gefunden. Wenige
mdchten sie missen. Fast allen schenkt sie in einer oft schwierigen Aufgabe menschli-
chen Halt. Mit verbliiffender Einhelligkeit wird die Riickfrage, ob denn die Gruppe ab-
sorbiere, verneint. Viel eher sei man dauernd damit beschiiftigt, den zentrifugalen Krif-
ten zu steuern. — Ohne starke Hemmungen gestehen viele Gesprichspartner ein, daB
Momente der Flucht, daB die Suche nach Anerkennung und nach einem Stiick Gebor-
genheit mitbewegend waren, den Weg zusammen mit dieser Gruppe zu wihlen, oder
eben in ihr zu bleiben. So sei die Gruppe zur spiirbaren Hilfe im Menschlichen und Seel-
sorgerlichen geworden, sie habe heilend gewirkt. Mit dieser Beschreibung glaubt man
eine Ubersetzung zu finden fiir das, was eine traditionelle Sprechweise als Motiv zur
Bildung von Priestergruppen anfiihrt: sie seien ein Mittel zur Heiligung der Priester.
Die Vokabel Heiligung wurde von wenigen akzeptiert, doch betonte man, die Gruppe
vermittle Erfabrung von Heil aufgrund all dessen, was einer in ihr erhalte, nimlich Brii-
derlichkeit und Verstindnis inmitten einer oft entfremdenden Hektik. In einer Umwelt
des Unverstehens und der Glaubensferne werde da Heil zu einem Begriff unzweifelhat-
ter Erfahrung.

Ob eine spezifisch religiose, geistliche Forderung geschehe, das bejahen spirituell
stark fundierte Gruppen eindeutig. Die meisten Gruppen allerdings duBern sich mit be-
tonter Zuriickhaltung, Man konnte vermuten, da8 eine Gruppe, deren Spiritualitit
nicht vorgeprégt ist, recht bald spirituelle Stilelemente finden wiirde, die ihr eigenes Le-
ben ein Stiick weit zu priigen vermochten. Nun miissen aber solche Elemente — abgese-
hen von wenigen Ordensgruppen und spirituell stark profilierten Gruppen — mithsam
errungen werden. In einigen Gruppen wird ihre Findung zu einem derartigen Fernziel,
daB dieser spirituelle Ausdruck so gut wie ganz fehlt. Diese Tatsache mag erstaunen.
Eine Episode: Bei meinem ersten Besuch in einer der Gruppen schlug bei Tisch ein
Mitglied vor, zuerst ein Gebet zu sprechen, zumal nun ein Spezialist fiir Geistliches zu-
gegen sei. Offenbar stieB dieser Gedanke auf das MiBfallen einiger Kollegen, so daB
blo8 ein Teil mitbetete, wihrenddem die andern mit Gleichmut ihre Suppe zu 16ffeln



Aus dem Leben der Kirche 217

begannen. — AnlédBlich von Arbeitstagungen verschiedener Gruppen kam es kaum zu
einem gemeinsamen Gebet — geschweige denn zu einer Eucharistiefeier. Bei allem
Mit-Gehen und Mit-Verstehen stimmte mich das traurig, und die Frage nach geistli-
chen Geistlichen klang neu in meinen Ohren auf. Kennt denn ihre Spiritualitét keinen
Ausdruck?

Die Miihsal der Form

Gerade die Form geistlichen Tuns bereitet so sehr Miihe. Manche Gruppe kann sich auf
nichts festlegen, einigt sich kaum auf etwas. Der eine oder andere will das auch nicht:
Spiritualitit sei genug vorhanden, sei hinreichend ausgedriickt, wenn man untereinan-
der die Geistigkeit Jesu verspiire und wenn dadurch eine Atmosphire des Wohlwollens
herrsche. Die gemeinsame Arbeit sei spiirbar davon getragen und das Ungeniigen des
bloB Funktional-Seelsorgerlichen mittels solcher Geistigkeit wettgemacht. Man macht
das Recht des Gefiihls geltend, das nicht gleich in Sdtze gebannt sein miisse. Es bleibe
grundlegender als alles, was ausgedriickt werden kdnne. Ein Gebet wiirde hochstens
durch seine Formelhaftigkeit zerstoren, was ohnehin von allen verspiirt sei.

Die so beschriebene Atmosphare ist unverzichtbar ein Element religioser Forderung
und Hilfe. Sie wird in je verschiedener Art die Geistigkeit Jesu spiiren oder erahnen las-
sen. Vielen Gruppen von Seelsorgern freilich geniigt dieses spirituelle Element nicht.
Sie haben sich durchgerungen zu gemeinsamen Formen des Gebetes, der Besinnung.
Hinter ihnen liegt vielleicht ein miihevoller Weg. Thre Mitglieder sind wohl langsam
aufeinander zugegangen, sind hineingewachsen in Formen, die dem einzelnen erst mit
der Zeit vertraut werden. Und meist geht es da um bescheiden wenig! Um eine Hore des
Breviers pro Tag oder blo pro Woche, um ein Schriftgesprich, um eine Konzelebra-
tion. Und doch sind das Anhaltspunkte, die von Tag zu Tag oder von Woche zu Woche
im wortlichsten Sinn Halt vermitteln.

Wie viele Schwellenidngste aber vielerorts zum Ausdruck kommen! Die Form
schreckt. So verdichtet sich die Vermutung zur GewiBheit: irgendwo klafft ein tiefer
Graben. Vielleicht hatte nie eine echte Einiibung in gemeinschaftliches Beten stattge-
funden. Vermutlich ist dieses Beten fiir manchen nie zu einem Stiick Heimat geworden.
Das Seminar im besonderen muf sich — wenigstens was die Vergangenheit dieser kriti-
schen Generation betrifft — eine ernste Anfrage gefallen lassen, wie weit es seine Auf-
gabe als ,,Schule des Gebetes* erfiillt habe. — Wir miissen freilich die Wurzeln der Krise
tief genug suchen, denn es geht um eine Krise des Gebetes iiberhaupt. Fragen, die im
Einzelgesprach dem personlichen Vollzug von Gebet nachgingen, offenbarten, wie sehr
dieser direkte Bezug, wie sehr ein Sprechen mit Gott vielfiltige Blockaden aufweist.

Geistliche Mitteilung ist eine Schicksalsfrage

Es ist notwendig, solche Wahrnehmungen mit der Identitatskrise eines ganzen Berufes
in Beziehung zu bringen, und noch breiter: mit der Verunsicherung des Glaubensvoll-
zugs iiberhaupt. So wird deutlich, wie sehr Kommunikation in geistlichen Dingen eine
Kunst ist, die wir in mancher Hinsicht erst zu lernen haben. Behutsame, kleine Schritte
sind erforderlich. Eine Kunst war solches schon immer. Takt verlangten die Dinge des



Aus dem Leben der Kirche 218

Glaubens seit jeher. Doch wir empfinden es als schwierig — auch den Mitglaubenden
gegeniiber —in einer radikal erniichterten Umwelt iiber unseren Glauben Rechenschaft
abzulegen.

So st es nicht verwunderlich, daB der Schritt hin zu konkreten geistlichen Vollziigen
fiir viele Seelsorgergruppen zu gro8 bleibt: Geistlich bestimmte Selbstmitteilung, das
bewuBte Aunstragen eines Konfliktes und ein Aufarbeiten mit geistlicher Zielrichtung,
all das gelingt in den meisten Gruppen nur selten. — Freilich zeigt man eine gesunde
Scheu, solches zn forcieren! Doch geraten geistliche Vollziige, die entsprechend an-
spruchsvoller sind, vollends auBer Reichweite! Sie werden gerade eben als entfernte
Spielform zur Kenntnis genommen oder einfach als irrelevant iibergangen: eine révi-
sion de vie etwa, eine gemeinsame geistliche Entscheidungsfindung, eine gemeinsame
Deutung des Gruppenweges in geistlicher Hinsicht. Gegeniiber solchen Vollziigen
wachsen Vorbehalte oder gar Befremden. Denn sie zu bejahen wiirde besagen: irgend-
wie — wenn auch noch so behutsam — konnen wir Gottes Willen erkennen, ihn gegebe-
nenfalls ans einer Lebensdeutung herausschilen. Das hingegen sind fiir nicht wenige
Seelsorger Kategorien, welche die Psychologie lingst entmythologisiert hat.

Viel von dem scheint in Frage gestellt, was sozusagen selbstverstiandlich zum geistli-
chen Bemiihen gehort hatte: daB es notwendig sei, einen Lebensweg geistlich zu deu-
ten, ob nun gemeinsam oder individuell; da das Wort Gottes als Nahrung und Weisung
anfzunehmen sei — znnéchst ohne absichernde rationale Analyse und nicht in erster Li-
nie mit dem Ziel, allgemeine Modelle fiir menschliches Handeln zu gewinnen. Es zeigt
sich, daB bis ins Knochenmark zu spiiren ist, was die Kirche am eigenen Leib miterlebt —
und wohl auch miterleidet: die Sakularisierung unseres Denkens und Fiihlens.

_ Soscheinen am Ende dieser Antwort auf die Frage ,,Wie geistlichseid ihr Geistlichen?**
neue, bedringendere Fragen zu stehen. Vielleicht ist der tiefere Sinn unserer Gespra-
che, aber auch dieser Erorterung derjenige, Kriterien fiir eine geistliche Erneuerung zu
erhalten. Sind solche Kriterien zu sehr am Schattenbild gewonnen? Erstes Kennzeichen
fiir die Spiritualitdt einer Gruppe von Seelsorgern scheint mir zu sein: in der Sammlung
zu Gesendeten werden, zu solchen, die darauf brennen, etwas mitzuteilen. — Je mehr
diese Welt die immer wieder zu nennende Sikularisierung erfihrt, um so mehr, um so
deutlicher und um so verstindlicher erwartet sie von dem eine Antwort, der — gemiB
seiner Berufung — im Wort von einer anderen Wirklichkeit Zeugnis zu geben hat. BloB
aus Glaubensverantwortung, aus geistlicher Kommunikation mit Gott und dem Mit-
glanbenden kann solche Antwort, kann Rechenschaft erwachsen. Ich meine, gemein-
sames Gebet ist wie kaum etwas sonst zur Glaubensrechenschaft geworden. Denn ohne
einen minimalen Ausdruck des geistlich Gelebten gibt es keine Mitteilung, kein Zeug-
nis — ist die Sendung in Frage gestellt. So ist dieses Fragen und Antworten ein unver-
kennbarer Hinweis: Geistliche Mitteilung wird mehr und mehr zu einer Schicksalsfrage
unserer Kirche, ihrer Verkiindiger und der glaubhaft gesagten Botschaft.

Martin Kopp, Ziirich





