
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Wo kämen wir da hin? 
Gesetz und Freiheit im konkreten Handeln 

Zwei Szenen 

In einer neunten Mädchenklasse: •Herr Lehrer, sind Sie dagegen, daß wir Sie duzen?" 
•Nein." •Also erlauben Sie es uns?" •Nein." •Wieso nicht, stört es Sie?" •Nein." 
•Also dürfen wir es?" •Nein." •Wie, Sie verbieten es dennoch?" •Nein." •Das verste- 
hen wir nicht." •Bitte überlegt einmal: Die Schulordnung ist dagegen; wollte ich es 
Euch erlauben, müßte der Direktor es verbieten. Wo kämen wir hin, wenn jede Rotz- 
nase die Lehrer duzen könnte. Aber ich persönlich habe nichts dagegen und verbiete es 
deshalb auch nicht. Wißt Ihr, eine Freiheit läßt man sich nicht geben; man nimmt sie 
sich; sonst ist es keine Freiheit." Damals, um 1970, traute sich keines der Mädchen, 
mich zu duzen. 

Acht Jahre vorher. Ich war in Rom, zum Gespräch bei P. Hürth SJ. Er galt als einer 
der großen alten Männer der päpstlichen Universität Gregoriana. Er hatte, so hieß es, 
maßgeblichen Anteil an der Ehe-Enzyklika Casti Connubii Papst Pius XI. Das Ge- 
spräch fand wenige Monate vor seinem Tode statt. Dabei sagte er mir ungefähr folgen- 
des: •Wer leugnet, daß es Ehen gibt, die eigentlich gar keine Ehen mehr sind, der leug- 
net Tatsachen. Versuchen wir aber einmal, uns auf Gottes Standpunkt zu stellen. Was 
geschähe, wenn er eine Scheidung dieser mißlungenen Ehe zuließe? Dann würden 
soundsoviele junge Ehepaare bei der ersten schweren Krise, statt sie zu bestehen, gleich 
an Scheidung denken. Und aus der Möglichkeit der Scheidung würde ihre häufige Tat- 
sächlichkeit entspringen. Wo kämen wir da hin! Deshalb hat Gott es in seiner Weisheit 
anders geregelt." Soweit P. Hürth. 

Ein jüdisches Lob des Gesetzes 

Betrachten wir das Problem einmal aus ungewohnter Sicht. Wohl jeder Student der 
Moraltheologie und auch jeder andere, der mit ihren subtilen Unterscheidungen in Be- 
rührung kommt, gewinnt irgendwann den Eindruck, die ganze ausgefeilte Kasuistik rie- 
che doch sehr nach längst überwundener jüdischer Gesetzlichkeit. Daß die aber geistlos 
und menschenunwürdig ist, steht für einen Christen - noch bevor er sich persönlich da- 
mit beschäftigt hat - von vornherein fest. Hat Jesus nicht mit Vorliebe am Sabbat ge- 
heilt, um die buchstabenversklavten Pharisäer zu provozieren? 

Um so überraschter war ich neulich, als ich auf folgenden Text aus jüdischer Feder 
stieß: •Alle Religionen sprechen von der Güte, Gerechtigkeit und Liebe im Allgemei- 
nen. Das Judentum konkretisiert und spezifiziert. Gerechtigkeit zum Beispiel bedeutet, 
nur einen Satz Gewichte zu besitzen, sich nicht bestechen zu lassen ... Man liebt seinen 
Nächsten, wenn man ihm mit seiner Last hilft und ihm seine verirrten Tiere wieder zu- 



Im Spiegel der Zeit 227 

rückbringt. Man sorgt für die Armen, wenn man ihnen die Nachlese auf dem Feld und 
im Weinberg überläßt... Das Zeremoniell ist das Mittel, durch welches das Spüren der 
Anwesenheit Gottes ins tägliche Leben eindringt. Wie immer es demnach im einzelnen 
aussehen mag, seine Gesamt-Absicht ist moralisch. Ähnlich besteht Sittlichkeit nicht 
darin, den Mund mit abstrakten Prinzipien vollzunehmen, sondern in bestimmter 
Weise zu handeln. Die sittlich auferlegten Pflichten sind spezifischer Art und deshalb in 
gewissem Sinn zeremoniell. Denn das Leben ist eine alltägliche Angelegenheit. Es voll- 
zieht sich in bestimmten Handlungen. Wenn aber Handlungen keinen Rhythmus oder 
kein Muster haben, sind sie Ursache von Unordnung und Unzufriedenheit. Die Kunst 
des Lebens besteht darin, in das wahllose Durcheinander von Gefühlen, Leidenschaf- 
ten, Trieben, Emotionen und Phantasie, die das Rohmaterial unseres Lebens ausma- 
chen, eine Form zu bringen. Wenn dies für unser Leben als Individuum gilt, dann gilt es 
noch mehr für unser Zusammenleben in Gruppen und im sozialen Ganzen ... Wie der 
wöchentliche Sabbat den Menschen gemahnt, daß er nicht ein bloßer Arbeitssklave ist, 
so hilft ihm die Abstinenz von bestimmten Nahrungsmitteln und eine überlegte Verzö- 
gerung ihrer Zubereitung, sich nicht als bloßes Tier zu benehmen, nicht gleich im Au- 
genblick des Verlangens gierig zuzugreifen. Speisegesetze und tägliche Gebete fördern 
nicht weniger als Sabbat und Versöhnungstag ein qualitatives und sinnvolles Leben. Sie 
erheben die Trivialität des Alltags zum fortwährenden Gottesdienst."1 

So überzeugend nun diese positive Innensicht des Judentums leuchtet, so wehmütig 
manche Leser wohl an die ähnlich hilfreiche Geschlossenheit des Katholizismus von 
ehedem zurückdenken - wahr bleibt gleichfalls, daß der geistvollste Gesetzesrahmen 
stets auch zum bedrückenden Buchstabendienst verleiten kann, demgegenüber das 
Freiheitspathos Jesu, der Urchristen und auch der heute Progressiven berechtigt ist: 
•Der Sabbat ist um des Menschen willen da, nicht der Mensch um des Sabbats willen." 
(Mk 2,27) Aber nur dann kann der Sabbat gelten und somit für den Menschen da sein, 
wenn er grundsätzlich der Willkür des Menschen entzogen ist und es folglich dem Men- 
schen immer wieder so vorkommen muß, als sei doch er für den Sabbat da. Je mehr die 
junge Kirche aus einer freiheitsbewußten Gegengruppe zum neuen Gottesvolk heran- 
wuchs, um so mehr verlagerte sie den Akzent von der Freiheit auf die Ordnung. Doch 
kann, was am Anfang gut war, jetzt nicht nur schlecht sein. Wie verhalten sich für einen 
überzeugten Katholiken im Konfliktfall kirchliche Ordnung und persönliche Gewis- 
sensfreiheit zueinander? 

Biologisches, soziales und göttliches Heil 

Unterscheiden wir an der Kirche zweierlei: sie ist Volk Gottes, und sie ist Leib Christi. 
Um rundum glücklich zu sein, muß jemand auch voll zu seinem Volk gehören, an dessen 
Leben ohne Einschränkung teilnehmen dürfen. Denn der Mensch ist ebenso tief Indi- 
viduum wie Glied des sozialen Ganzen. Wer je am Rand oder gar außerhalb seiner Be- 
zugsgruppe stand, kennt die verzehrende Sehnsucht, dabei zu sein, dazuzugehören. Bei 
sogenannten •primitiven" Völkern, so berichtet man, führt der bloße Ausschluß aus 
der Gemeinschaft zum Tod des einzelnen. 

1 Roth, Leon, Judentum, in: Lachmann, F. R., Die jüdische Religion, Kastellaun 1977, 55-59. 



Im Spiegel der Zeit 228 

Wer durch Taufe und Glauben Glied der Kirche ist, für den bedeutet die volle Zuge- 
hörigkeit zur Kirche ein wesentliches Stück des eigenen Wohlseins. Ähnlich wie von 
biologischer Gesundheit kann man auch von juristisch-soziologischer Gesundheit spre- 
chen. Ihrer erfreut sich z. B. der Katholik nach einer guten Beichte, wenn er überzeugt 
sein darf: jetzt lebe ich in Frieden mit dem Volk Gottes, gehöre ganz dazu. Der soziale 
Friede ist ein Wesensstück des Menschen. 

Unendlich tiefer als die biologische oder soziologische Gesundheit reicht für den 
Christen die göttliche Gesundheit, das Heil. Körperlich beschwerdefreie Menschen 
ebenso wie sozial Integrierte können zuinnerst unheil sein; umgekehrt gibt es leiblich 
oder gesellschaftlich Kranke, die in Gottes Heil leben. In dieser Dimension heißt die 
Kirche Gemeinschaft der Heiligen oder Leib Christi. 

Die begriffliche Unterscheidung der drei Heilsdimensionen darf uns aber nicht zu ih- 
rer Trennung verleiten. Leibliche, gesellschaftliche und göttliche Gesundheit sind zwar 
nicht schlechthin dasselbe, fallen aber auch nicht beziehungslos auseinander. Das zeigt 
sich schon sprachlich: •heil - heilig", •health - whole". Auch Wörter wie •Kranken- 
Salbung" oder •Sozial-Medizin" zeigen an: das volle Heil soll, in verschiedenen Di- 
mensionen, eines sein. Wie stehen die drei Dimensionen aber zueinander in Bezie- 
hung? 

Einmal in der Beziehung von Ursache und Wirkung. Mein Hausarzt meint, über die 
Hälfte der Krankheiten seien seelisch, d.h. meist: gesellschaftlich verursacht. •Dein 
Glaube hat dich geheilt", sagt Jesus im Evangelium und muß der verblüffte Arzt von 
Lourdes anerkennen. 

Eine andere Beziehung ist die von Sinn und Zeichen. Leibliche Gesundheit wie sozia- 
les Wohlbefinden sind Zeichen, bedeuten das absolute göttliche Heil, ähnlich wie der 
Ehering den Liebesbund bedeutet. 

Beide Beziehungen, die von Ursache und Wirkung ebenso wie die von Sinn und Zei- 
chen, gelten freilich nicht einfachhin und überall; die heile Welt gibt es nur im 
Kitschroman. In der Wirklichkeit finden sich alle möglichen Varianten gestörter Bezie- 
hungen zwischen den Heilsdimensionen. •Es gibt Schafe drinnen und Böcke draußen", 
wußte schon Augustinus. Auch hier ist die Formel des Konzils von Chalkedon (451) wie 
ein goldener Schlüssel. Chalkedon lehrt von Jesus, daß er Gott und Mensch ist, zwei Na- 
turen •unvermischt und ungetrennt". Übertragen auf unser Anliegen: leibliches, sozia- 
les und göttliches Heil sind unvermischt und ungetrennt. •Ungetrennt": was auf einer 
Ebene gesund ist, gilt auch für die anderen Ebenen der Einheit. •Unvermischt": die ne- 
gative Besetzung auf einer Ebene darf nicht einfachhin auf alle anderen Ebenen durch- 
schlagen. Körperbehinderte (biologisch negativ besetzt) z.B. sollen nicht auch sozial 
am Rande stehen. Einem Strafgefangenen (sozial negativ besetzt) steht Hilfe zu, wenn 
er an seiner Situation erkrankt. Und vor allem: der leidvolle, sozial mißlungene Zu- 
stand eines •schwarzen Kirchenschafes" darf dieses nicht an seinem persönlichen Heil 
und an Gottes stets anwesender Gnade verzweifeln lassen. 

Der glühende Ehering 

Damit sind die Kategorien erarbeitet, das aufgeworfene Problem näher anzugehen. 
Was ist zu tun, wenn in einer schwierigen Situation die katholisch-soziale und die göttli- 



Im Spiegel der Zeit 229 

ehe Heilsdimension deshalb einander widerstreiten, weil der tiefe Sinn, der bei uns so- 
zialen Leibwesen an sich die Greifbarkeit des Zeichens erreichen will, im Einzelfall die- 
ses Zeichen verbietet? 

Mit dem Himmelreich ist es wie mit Eheleuten, die einander schworen, niemals ihren 
Trauring abzulegen. Eines Tages aber mußte der Mann an einer starken Batterie han- 
tieren. Daß Gold den Strom leitet, war ihm klar; trotzdem blieb er treu, wie er •treu" 
verstand. Wirklich geriet er mit dem Ring in den Stromkreis (dieser Teil der Geschichte 
ist tatsächlich passiert!). Als er seiner Frau den verbrannten Finger zeigte, sagte sie: 
•mein Dummerchen". 

Die Parabel lehrt: Wenn die Verwirklichung eines Zeichens dem inneren Sinn des 
Zeichens widerspricht, hat sie zu unterbleiben; das Zeichen würde sonst zur Lüge. 

Meine These ist nun: das soziale Heil des Katholiken, die Übereinstimmung seines 
Lebens mit der Ordnung des Volkes Gottes, ist ein (grundsätzlich notwendiges) Zei- 
chen für sein göttliches Heil, für die Zugehörigkeit zum Leib Christi. 

Gott will die körperliche Gesundheit des Menschen; niemand darf sich willkürlich ein 
Bein abhacken. So will Gott auch das soziale Heil und erwartet, daß ein Katholik sich 
um den Frieden mit seiner Kirche bemüht - nicht nur wegen des •Heils" des einzelnen, 
sondern weil die Kirche, •das unter den Völkern aufgerichtete Zeichen", für diese Völ- 
ker, aufs Ganze gesehen, heilsnotwendig ist. 

Doch leben nicht auch Einbeinige in der Gnade? Übertragen: wenn in einem be- 
stimmten Fall (der nur vom konkreten Gewissen bewertet werden kann) der Gehorsam 
gegen die allgemeinen Kirchenregeln (in denen sich Gottes Heil niedergeschlagen hat) 
eine unverantwortbare Lieblosigkeit wäre, was dann? Wo solche Fälle sich verobjekti- 
vieren und verallgemeinern lassen, kann die Moraltheologie leicht eine Antwort geben: 
die Mutter, die ihr krankes Kind pflegen muß, ist von der Sonntagspflicht befreit; denn 
der Sinn des liturgischen Zeichens ist die unbedingte Liebe - und dieser Sinn geht sei- 
nem Zeichen vor. 

Das formale Prinzip •Gewissen vor Gesetz" gilt aber auch dann, wenn ein Fall wegen 
der Gefahr der Verallgemeinerung und Rückkopplung - •wo kämen wir da hin?" - 
nicht mehr inhaltlich entfaltet und verallgemeinert werden kann. Hier scheint etwas 
Ähnliches zu gelten wie in der Physik die Heisenbergsche Unschärferelation: zu ge- 
naues Bestimmen verfälscht das zu Bestimmende - (zu) lautes Bedenken verfälscht das 
Bedachte. Deshalb muß ich mich jetzt auch aller Beispiele enthalten. Würden Beispiele 
in der Objektivation der Sprache ausgebreitet, dann hätten es die Bösen noch leichter, 
gezielt auf solche schlimme Grenzsituationen hinzuarbeiten; für die Laxen würde sich 
der Grenzbereich der Entscheidung zusehends ausdehnen. Wo ein Mensch im Gewis- 
sen überzeugt ist, daß etwas in der sozialen Ordnung Verbotenes hier und jetzt für ihn 
dennoch zu tun sei, da braucht er keine Stütze. Wenn einer die Stütze noch braucht, 
dann ist die Instanz, die dies verlangt, vermutlich nicht sein inneres Gewissen, sondern 
Selbstsucht, oder das Über-Ich, oder etwa (wie es die Transaktionsanalyse benennt) das 
Eltern-Ich. 

Mir scheint: mag das Gewissen in seinem Werden und seiner Entfaltung noch so viel- 
fach abhängig sein (von Lehre, von Gesellschaft, von Eltern usw.) - in seinem aktuellen 
Vollzug ist es die Stimme Gottes, und damit gleich weit entfernt von einer bloß egoisti- 
schen Autonomie (die der jüngere Sohn im Gleichnis vom verlorenen Sohn provokativ 



Im Spiegel der Zeit 230 

lebte) wie von einer bloß heteronomen Über-Ich-Steuerung (beim älteren Sohn im 
Gleichnis!). Aufsein Gewissen zu hören, ist deshalb ein lebenslanger Reifeprozeß zwi- 
schen Entfremdung und Selbstsucht. 

Im Angesicht des Jüngsten Tages 

Läuft das alles aber nicht auf die von der Kirche (1956) verworfene Situationsethik hin- 
aus? Heute bezweifelt kaum noch jemand, daß in der konkreten Situation einer Ent- 
scheidung Faktoren ins Spiel kommen, die das überschreiten, was man in allgemeinen 
Gesetzen und Sätzen aussprechen kann; etwas also, das nur die Klugheit des einzelnen 
sittlich bewerten und entscheiden kann. Aber •das Urteil der Klugheit besagt nie etwas 
gegen die Allgemeingültigkeit der Grundsätze".2 

Mir scheint: falsch ist eine Situationsethik, die im Grunde weltlos ist, wenn sie das 
einzelne aus dem Gesamtzusammenhang von Gesetzen und Einsichten herauslöst und 
so tut, als habe der Augenblick der Entscheidung mit den Gesetzen Gottes und der Kir- 
che nichts zu tun, als stünde dieser Augenblick in sich - wie ein Freiheitsatom. Ich bin 
und bleibe ein Element des Ganzen und alles, was ich tue, muß im Zusammenhang des 
Ganzen verantwortet werden. •Aller Dinge Einheit ist Gott", schreibt Nikolaus von 
Cues. Die sittliche Frage einer Situation ist also vom Licht des Ganzen her zu beurtei- 
len. Ich habe mich sehr wohl nach den Prinzipien der moralischen Welt zu richten, die 
ich vor aller Welt - christlich gesprochen: im Angesicht des Jüngsten Gerichts - beken- 
nen muß. 

Aber die Geltung der moralischen Prinzipien über jede Situation hinaus ist eines, ihre 
Anwendung auf eine konkrete Situation ist etwas anderes. Bei der Frage ihrer Geltung 
muß jeder, der im Namen oder mit Billigung der Kirche spricht, noch den fatalen Rück- 
kopplungsmechanismus dazu berücksichtigen - •Wo kämen wir sonst hin?" - und darf 
keine objektiv erlaubten Ausnahmen konstruieren, die dem Laxismus Tor und Tür öff- 
neten. Sonst könnte jemand nach der gierigen Lektüre eines pastoral noch so ausgewo- 
genen Euthanasie-Fachartikels hergehen und dem todkranken Großvater vorschlagen: 
•Schau her, Opa, sogar die Kirche gibt zu, daß man - unter gewissen Umständen wie 
durch einen aufreibenden Dienst an Kranken - sein Leben verkürzen darf. Wäre es 
nicht vernünftiger, da du sowieso am Leben keinen rechten Spaß mehr hast und unser 
schönes Erbe nun an Ärzte und Apotheken verschwendet wird, daß wir ..." Man sieht, 
jeder Versuch, das von der Situationsethik gestellte Problem mittels allgemeiner Sätze 
und allgemein gültiger Grundsätze zu lösen, öffnet dem Mißbrauch Tür und Tor. 

Beim Thema Lügen heißt das Prinzip: Du darfst niemals lügen. Beim Thema Liebe 
heißt der Grundsatz: Du darfst niemals lieblos sein. Was aber ist zu tun, wenn Wahrheit 
und Wahrhaftigkeit lieblos wären? Wer in einer solchen Situation steht, muß auf alle 
Prinzipien und Einsichten der Moral achten - nur helfen sie ihm im Augenblick nicht 
weiter. Das Denken in allgemeinen Grundsätzen stößt an seine Grenze. Jetzt ist eine 
konkrete Beurteilung der Rangordnung der Prinzipien gefragt. Steht jetzt konkret die 
verläßliche Wahrhaftigkeit (in der ich dem Todkranken die Wahrheit sage) oder der 
Lebensmut des Kranken, aus dem sich noch Hoffnung auf Überwindung der Krankheit 

Häring, Bernhard, Das Gesetz Christi, Freiburg 1959, 316. 



Im Spiegel der Zeit 231 

auftut (indem ich ihm seine Lage verberge) höher? Sobald ich in solcher Situation stehe, 
tun sich Fragen über Fragen auf. Die existentielle Wahl der konkreten Rangordnung 
darf aber weder vom Zuspruch irgendeiner öffentlichen Meinung her noch in Eigen- 
willkür erfolgen; sie kommt einzig Gott und dem ihm zugewandten Gewissen zu - dem 
Gewissen des einzelnen oder dem einer lebendigen Gruppe. Wer Gott um das Brot sei- 
ner Weisung bittet, dem gibt er keinen Stein. Aber wir wissen alle, daß ein solches Ge- 
wissensurteil oft nur nach hartem, innerem Ringen und nach vielen ehrlichen Gesprä- 
chen von Gott her geschenkt wird. 

Sollte sich jemand im konkreten Fall gegen die (kirchliche, staatliche oder sonstige) 
Ordnung entscheiden müssen, dann hat er über die Gewissensverantwortung vor Gott 
hinaus alles zu tun, um jede Rückkopplung möglichst zu vermeiden. Der Gewissens- 
freiheit müssen Diskretion und Verantwortung vor dem gültigen Sittengesetz entspre- 
chen. Denn erst beim Jüngsten Gericht, wenn vor Gott alles aufgedeckt dasteht, verliert 
die Frage •Wo kämen wir da hin?" ihre Aktualität. In der auf Erden weiterlaufenden 
Geschichte aber bin ich an den auflösenden, zerstörerischen Folgen meiner Taten mit 
schuld, hätte ich sie durch mehr Vorsicht und Rücksicht verhindern können. 

Nicht zu viel fragen 

Wenn Sinn und Zeichen, göttliches und soziales Heil, auseinanderbrechen, geht die 
Mahnung, den Sinn und das göttliche Heil dem Zeichen und dem sozialen Heil vorzu- 
ziehen nicht nur an die Kirche (z. B. beim Beichtgespräch zwischen Priester und Gläu- 
bigen, wo der Priester im Zeichen der Kirche den Sinn Gottes vertreten muß). Sie geht 
auch an den Betroffenen selbst. Zugleich auf einem Nebenweg und auf der breiten 
Straße mit allen Gläubigen wandern zu wollen, ist zu viel verlangt. Hier stehen wir vor 
der - jüngst wieder bekräftigten - Zurückhaltung der Amtskirche in der •Geschiede- 
nenpastoral". Es ist •dein" göttliches Recht, das zu tun, was du in Gewissensverantwor- 
tung vor Gott zu tun hast; aber ein anderes ist die soziale, womöglich feierliche Bestäti- 
gung dieses deines Rechtes durch die Rechtsgemeinschaft derer, gegen die sich dein 
•Recht" zu kehren scheint. Was beim Spruch des Jüngsten Gerichtes klar werden wird, 
bleibt in unserer Pilgerzeit noch verschleiert. Wie juristische, objektive Ordnung (der 
Allgemeingültigkeit und Unauflöslichkeit des Ehebandes) und subjektive persönliche 
Gewissensfreiheit in einem solchen Extremfall tatsächlich zusammenklingen, ist in die- 
sem Leben nicht mehr objektiv festzustellen. Nur gilt dann für den einzelnen: Juristi- 
sche Wehleidigkeit und Jammerei passen schlecht zu persönlicher Gewissenskühnheit. 

Nicht nur in der Kirche, sondern in jedem Verband • so lehrt uns die Organisations- 
soziologie - gibt es Grauzonen, also Verhaltensweisen, die von der objektiven Ordnung 
(vom Zeichen) und ihren Vertretern auf keinen Fall erlaubt, ja nicht einmal ausdrück- 
lich geduldet werden dürfen - •wo käme man sonst hin!"; angesichts derer aber die ob- 
jektive Ordnung in ihren Vertretern beide Augen zudrücken soll und darf - solange 
eben niemand mit Fragen Antworten herausfordert. •Müßt ihr immer fragen?!", soll 
Kardinal Döpfner einer Gruppe einmal seufzend geantwortet haben. Es ist doch selbst- 
verständlich: Der Vorgesetzte ist für das Ganze verantwortlich, sein Nachgeben würde 
einen Präzedenzfall schaffen, auf den sich dann jeder berufen könnte - auch wenn sein 
Fall ganz anders liegt. 



Einübung und Weisung 232 

Wenn du nicht den Mut aufbringst, den für dich überschaubaren Bereich vor Gott 
nach deinem Gewissen zu regeln, mit welchem Recht verlangst du dann von deinem 
Bruder, der für viele Sorge tragen muß, daß er dir dein Gewissen abnehme? Du Heuch- 
ler, trau erst selber deinem Gewissen, und dann geh hin und sprich mit deinem Bruder - 
unter vier Augen, nicht aber auf dem Marktplatz. 

Und wenn du meinst, du müßtest nicht nur dein persönliches Gewissen klären und 
zur Entscheidung bringen, sondern auch die prinzipiellen Fragen weiterführen oder gar 
die Prinzipien ändern - dann frage dich zuerst genau, ob du auch weißt, was du tust. 
Sind nicht die ethischen Grundsätze aus langen und verantwortungsvollen Prozessen 
erwachsen? Wurde in ihnen nicht die Erfahrung von Jahrhunderten ausformuliert? 
Glaubst du wirklich - da du zufällig in dieser Situation lebst -, daß man die Jahrhunder- 
teerfahrung so leicht auf den Scherbenhaufen der Geschichte werfen kann? •Tradition 
ist Demokratie über die Zeiten hin", sagt G. K. Chesterton. Wenn du dich ihr stellst, 
stellst du dich dem demokratischen Selbstverständnis des modernen Menschen. Auto- 
ritäre Abschafferei hat schon manches Leben ärmer gemacht. 

Verantwortliches Leben in Ordnung und Freiheit ist heute gewiß eine große Heraus- 
forderung und Aufgabe und wirft viele Fragen auf. Der Christ muß sich dem Problem 
stellen. Hier wurde eine weiterführende Antwort versucht. •Dürfen wir Sie duzen?" 
•Nein, liebe Kinder. Nicht, solange ihr mich fragt. Wo kämen wir da hin!" 

Jürgen Kuhlmann, Nürnberg 

Wer sich für den katholischen Hintergrund dieser Überlegungen des Verfassers interessiert, kann 
(gratis) seinen eben erschienen Versuch einer trinitarischen Zusammenschau gegensätzlicher 
Ideologien einsehen: Rhythmus statt Rivalität - die absolute Spannung als weltanschauliches 
Friedensprinzip. Evangelische Zentralstelle für Weltanschauungsfragen, Hölderlinplatz 2 a, 
7000 Stuttgart 1 (wird kostenlos abgegeben). 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Beladen mit dem Leid der anderen 
Eine Meditation über den unbekannten Barlach 

Ich habe mir noch vor nicht langem einmal Rechenschaft darüber abgelegt, daß 
ich teils von Erschütterungen, teils von sanfteren Regungen heimgesucht wurde, 
die ich nicht anders sehen kann als Berührung durch ein Lebensgeheimnis im 
Unbewußten, das seine Spuren in Formen von (nicht Ekstase, nicht Beglückung, 
es läßt sich nicht bezeichnen) Bewußtsein war... Wenn jene Regungen einzig ge- 




