
Brief an die Leser von Geist und Leben 

Hermann Josef Spital, Bischof von Trier* 

Sie haben mich gebeten, Ihnen und den Lesern von Geist und Leben ein Wort 
aus der Sorge und dem Anliegen eines Bischofs zu schreiben. Ich will das ver- 
suchen und zugleich Sie und Ihre Leser bitten, sich mit mir über die aufgewor- 
fenen Fragen Gedanken zu machen, um Anregungen und Kritik vermitteln zu 
können. 

Als Glückwunsch zu meiner Bischofsweihe hat mir jemand geschrieben: 
•Ich wünsche Dir, daß Du den Menschen in Deinem Amt mehr Freude als 
Kummer bereitest!" Mich hat dieser Glückwunsch nachdenklich gemacht. Ist 
es nicht wirklich auf weite Strecken hin so, daß wir Bischöfe als die Amtsträger 
der Kirche den Menschen ein •schlechtes Gewissen" vermitteln? Empfinden 
viele Menschen innerhalb und außerhalb der Kirche unsere Botschaft nicht als 
einengend und hemmend? Meine Frage geht also dahin: Woran liegt das? Und 
muß das so sein? 

Drei Dinge gehen mir durch den Kopf: - Wir leben in einer Wohlstandsge- 
sellschaft. Gleichzeitig wissen wir, daß ein Drittel der Menschheit nicht das 
Nötigste zum Leben hat. In unseren Fürbitten wird Sonntag für Sonntag - so 
kann man fast sagen - diese Gegebenheit thematisiert und mit einem Appell an 
unser Verantwortungsbewußtsein verknüpft. Was können, so frage ich mich, 
unsere Leute mit solchen Appellen anfangen? Sie geben für die großen kirchli- 
chen Werke Adveniat, Missio undMisereor erfreulicherweise erstaunliche Bei- 
träge • und das in steigendem Maße: trotz der wirtschaftlichen Stagnation! 
Aber wird nicht vielfach gesagt, auf diese Weise würden sie ihr schlechtes Ge- 
wissen beruhigen? - Und ist das nicht zumindest teilweise wahr? Müßten wir, 
wenn wir so manche unserer oft formulierten Fürbitten wirklich ernst nähmen, 
nicht geradezu aus unserer Wohlstandsgesellschaft aussteigen? Wird diese Ge- 
sellschaft von vielen nicht als ein strukturelles Unrecht bezeichnet? Sicherlich 
kann der eine oder andere von uns Franziskaner oder Kapuziner werden oder 
in einen Missionsorden gehen. Aber das ist doch keine Lösung für alle und 
auch von Franziskus nie so verstanden oder gar verkündet worden. Meine 
Frage lautet also: Können wir Christen in einer Wohlstandsgesellschaft über- 
haupt ohne ein ständig schlechtes Gewissen leben und wie können wir das? 
- Die Güter der Welt sind von Gott geschaffen, und sie sind gut. Natürlich will 

* Die Schriftleitung hat den soeben inthronisierten Bischof von Trier um ein persönliches Wort für 
die Leser von Geist und Leben gebeten. Wir danken Bischof Hermann Josef für diesen Brief. 

Die Schriftleitung 



Hermann Josef Spital 242 

Gott, daß sie gerecht verteilt werden; aber auf diesen Verteilungsprozeß haben 
wir einzelne Christen zunächst einmal nur einen sehr geringen Einfluß. Wie 
wäre es, wenn wir mehr als bisher lernen würden, für die Schönheiten, die 
Möglichkeiten und die guten Gaben der Schöpfung zu danken? Sollten wir un- 
seren Gläubigen nicht auch Mut machen, sich über die guten Dinge zu freuen? 
Tun wir das in genügendem Maße? Sagt uns der hl. Paulus nicht, daß alles, was 
mit Dankbarkeit gegen Gott genossen wird, gut sei?! 
- Nun kommt natürlich ein Einwand - und dazu ein sehr berechtigter. Man 
wird mich fragen, ob wir denn an den eingangs geschilderten unmöglichen Zu- 
ständen der Welt vorbeileben könnten und dürften? Natürlich nicht! Aber täu- 
sche ich mich, wenn ich behaupte, daß aus einem dankbaren Herzen großzügi- 
ger gegeben wird als aus einem Herzen, das sich vom schlechten Gewissen frei- 
kaufen will? 

Ich setze einfach einmal voraus, daß diese Behauptung zutrifft. Dann aber 
würde sich alles auf die Frage zuspitzen: Wie können wir, bzw. mit uns unsere 
Gläubigen denn zu einem in einer solchen Art dankbaren Herzen gelangen? 
Wie gelangen wir dahin, daß wir auch angesichts der furchtbaren Not in der 
Dritten Welt als Christen in der uns nun einmal vorgegebenen Wohlstandsge- 
sellschaft leben können, ohne ein stets schlechtes Gewissen, ohne daß wir uns 
ständig eingeengt und gezwängt fühlen angesichts eines Lebensstiles in unserer 
Umwelt, der in mancher Beziehung kaum zu rechtfertigen ist? Lassen Sie mich 
mit einer Frage die Richtung andeuten, in der vielleicht eine Lösung zu finden 
ist. Wilhelm Thüsing hat in seinem kürzlich erschienenen Buch •Die neute- 
stamentlichen Theologien und Jesus Christus" (Patmos-Verlag 1981) ein- 
dringlich aufgezeigt, daß man als Charakteristikum der Gestalt Jesu die 
•Spannungseinheit von eschatologisch-charismatischem Zur-Geltung-brin- 
genden-Anspruch Gottes und eschatologisch-charismatischem .Schenken von 
Freiheit' - im Zusammenhang des Eschatologisch-Neuen der Sendung Jesu" 
sehen müsse (vgl. a. a. O. S. 70). Wenn das zutrifft, dann ist das •schlechte Ge- 
wissen", das unsere derzeitige Verkündigung vielfach erzeugt, ein Mißver- 
ständnis und in bezug auf uns Verkündiger hin formuliert ein •Kunstfehler". 
Der Anspruch Gottes (vor dem wir ein schlechtes Gewissen bekommen) und 
das •Schenken von Freiheit" (aus der heraus wir dankbar und trotz allem voll 
Freude sein können) sind in der Gestalt Jesu Christi zwei Seiten der gleichen 

Medaille. 
Bei all dem bin ich der Meinung, daß das, was hier am Gegensatz zwischen 

Wohlstand und Hunger in der Welt verdeutlicht wurde, in entsprechender 
Weise vom christlichen Leben in einer aller neutestamentlichen Sittlichkeit 
hohnsprechenden Gesellschaft gilt. Ob wir nicht doch zu wenig verkündigen, 
daß die Gottesliebe das erste ist und daß allein eine lebendige Liebe zu Jesus 
Christus uns auf der einen Seite die Freiheit und Fähigkeit vermittelt zur 



Stufen geistlicher Führung 243 

Dankbarkeit für die guten Gaben auch unserer Welt und auf der anderen Seite 
uns in ungleich größerem Maße als bisher befähigt, unsere Verantwortung für 
diese Welt in materieller und moralischer Hinsicht existentiell, finanziell und 
politisch wahrzunehmen?! Ich vermute stark, daß das so ist. Gleichzeitig weiß 
ich aber auch, daß unsere Verkündigung dann auf sehr weite Strecken hin um- 
lernen muß. Und das ist meine Bitte als Bischof an die Redaktion und die Leser 
von Geist und Leben: zu einer solchen Verkündigung Hilfen und Anregungen 
zu geben. 

Stufen geistlicher Führung 
Aufgezeigt anhand der Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola 

Jan van Deenen, Deventer (Niederlande) 

Eine erfundene Geschichte möge die Überlegungen einleiten. Inspiriert ist sie 
vom Hohen Lied indischer Spiritualität, von der Bhagavad Gita. 

Arjuna rang seit sieben Jahren mit der Frage: Wie kann ich so weise und so 
klug werden wie mein Meister Krishna? Längst schon hatte er die Sagen und 
Sprüche der großen Meister studiert; doch er mußte bekennen, daß er nicht 
einmal die Hälfte davon verstanden hatte und daß er über das Studieren auch 
um kein Stück weiser geworden war. Deshalb entschloß er sich für einen neuen 
Weg; er begann seinen Meister nachzuahmen; er ging wie er, setzte sich auf- 
recht auf sein Gebetskissen wie er, schaute vor sich hin wie er. Doch das kam 
ihm bald geziert vor, und weiser wurde er dabei auch nicht. Deshalb faßte er 
wieder einen neuen Entschluß; er zog sich in die Waldeseinsamkeit zurück und 
schwieg. Doch wenn er dann einmal - beim Betteln vielleicht, oder wenn ihn 
jemand ansprach - reden mußte, kam er sich vor wie ein dummer Schwätzer. 

So faßte er sich also eines Tages ein Herz und ging zum Meister: •Meister 
Krishna, alle Welt rühmt deine Weisheit. Wie kann ich dir darin nachfolgen?" 
Der Meister aber war gerade dabei, eine Apfelsine zu schälen, langsam und 
sorgfältig. •Schau", sagte er, •so!" Arjuna schaute und schaute und verstand 
nichts. •Was willst du mir sagen, Meister?" fragte er. Krishna lächelte zurück: 
•Du suchst Weisheit? Tu also das, was ich tue!", und dabei schälte er seine Ap- 
felsine weiter. Schnitt um Schnitt legte er in die Schale, die wie ein Stern aus- 
einanderfiel. Und in der Mitte zeigte sich das saftige Fruchtfleisch. 

Da verstand Arjuna: Weise wird der, der tut, was er tut; wenn du jeden Au- 
genblick als deinen Augenblick anschaust, als deinen Kairos, als deine Heilige 




