Brief an die Leser von Geist und Leben

Hermann Josef Spital, Bischof von Trier*

Sie haben mich gebeten, Thnen und den Lesern von Geist und Leben ein Wort
aus der Sorge und dem Anliegen eines Bischofs zu schreiben. Ich will das ver-
suchen und zugleich Sie und Ihre Leser bitten, sich mit mir iiber die aufgewor-
fenen Fragen Gedanken zu machen, um Anregungen und Kritik vermitteln zu
koénnen.

Als Gliickwunsch zu meiner Bischofsweihe hat mir jemand geschrieben:
,,Jch wiinsche Dir, daB Du den Menschen in Deinem Amt mehr Freude als
Kummer bereitest!*“ Mich hat dieser Gliickwunsch nachdenklich gemacht. Ist
es nicht wirklich auf weite Strecken hin so, da wir Bischofe als die Amtstrager
der Kirche den Menschen ein ,,schlechtes Gewissen vermitteln? Empfinden
viele Menschen innerhalb und auBerhalb der Kirche unsere Botschaft nicht als
einengend und hemmend? Meine Frage geht also dahin: Woran liegt das? Und
muf} das so sein?

Drei Dinge gehen mir durch den Kopf: — Wir leben in einer Wohlstandsge-
sellschaft. Gleichzeitig wissen wir, daB ein Drittel der Menschheit nicht das
Notigste zum Leben hat. In unseren Fiirbitten wird Sonntag fiir Sonntag — so
kann man fast sagen — diese Gegebenheit thematisiert und mit einem Appell an
unser VerantwortungsbewuBtsein verkniipft. Was konnen, so frage ich mich,
unsere Leute mit solchen Appellen anfangen? Sie geben fiir die groBen kirchli-
chen Werke Adveniat, Missio und Misereor erfreulicherweise erstaunliche Bei-
trige — und das in steigendem Mafle: trotz der wirtschaftlichen Stagnation!
Aber wird nicht vielfach gesagt, auf diese Weise wiirden sie ithr schlechtes Ge-
wissen beruhigen? — Und ist das nicht zumindest teilweise wahr? Miilten wir,
wenn wir so manche unserer oft formulierten Fiirbitten wirklich ernst nihmen,
nicht geradezu aus unserer Wohlstandsgesellschaft aussteigen? Wird diese Ge-
sellschaft von vielen nicht als ein strukturelles Unrecht bezeichnet? Sicherlich
kann der eine oder andere von uns Franziskaner oder Kapuziner werden oder
in einen Missionsorden gehen. Aber das ist doch keine Losung fiir alle und
auch von Franziskus nie so verstanden oder gar verkiindet worden. Meine
Frage lautet also: K6nnen wir Christen in einer Wohlstandsgesellschaft iiber-
haupt ohne ein stindig schlechtes Gewissen leben und wie kénnen wir das?
— Die Giiter der Welt sind von Gott geschaffen, und sie sind gut. Natiirlich will

* Die Schriftleitung hat den soeben inthronisierten Bischof von Trier um ein personliches Wort fiir
die Leser von Geist und Leben gebeten. Wir danken Bischof Hermann Josef fiir diesen Brief.
Die Schriftleitung



Hermann Josef Spital 242

Gott, daB sie gerecht verteilt werden; aber auf diesen VerteilungsprozeB haben
wir einzelne Christen zunichst einmal nur einen sehr geringen EinfluB. Wie
wire es, wenn wir mehr als bisher lernen wiirden, fiir die Schonheiten, die
Maoglichkeiten und die guten Gaben der Schopfung zu danken? Sollten wir un-
seren Glaubigen nicht auch Mut machen, sich iber die guten Dinge zu freuen?
Tun wir das in geniigendem MaBe? Sagt uns der hl. Paulus nicht, daB alles, was
mit Dankbarkeit gegen Gott genossen wird, gut sei?!

— Nun kommt natiirlich ein Einwand — und dazu ein sehr berechtigter. Man
wird mich fragen, ob wir denn an den eingangs geschilderten unméglichen Zu-
stiinden der Welt vorbeileben konnten und diirften? Natiirlich nicht! Aber tau-
sche ich mich, wenn ich behaupte, daB aus einem dankbaren Herzen groBziigi-
ger gegeben wird als aus einem Herzen, das sich vom schlechten Gewissen frei-
kaufen will?

Ich setze einfach einmal voraus, daB diese Behauptung zutrifft. Dann aber
wiirde sich alles auf die Frage zuspitzen: Wie kdnnen wir, bzw. mit uns unsere
Gliubigen denn zu einem in einer solchen Art dankbaren Herzen gelangen?
Wie gelangen wir dahin, daB wir auch angesichts der furchtbaren Not in der
Dritten Welt als Christen in der uns nun einmal vorgegebenen Wohlstandsge-
sellschaft leben konnen, ohne ein stets schlechtes Gewissen, ohne daf3 wir uns
stindig eingeengt und gezwingt fithlen angesichts eines Lebensstiles in unserer
Umwelt, der in mancher Beziehung kaum zu rechtfertigen ist? Lassen Sie mich
mit einer Frage die Richtung andeuten, in der vielleicht eine Losung zu finden
ist. Wilhelm Thiising hat in seinem kiirzlich erschienenen Buch ,,Die neute-
stamentlichen Theologien und Jesus Christus* (Patmos-Verlag 1981) ein-
dringlich aufgezeigt, daB man als Charakteristikum der Gestalt Jesu die
,,Spannungseinheit von eschatologisch-charismatischem Zur-Geltung-brin-
genden-Anspruch Gottes und eschatologisch-charismatischem ,Schenken von
Freiheit* — im Zusammenhang des Eschatologisch-Neuen der Sendung Jesu*
sehen miisse (vgl. a.a. 0. S. 70). Wenn das zutrifft, dann ist das ,,schlechte Ge-
wissen*, das unsere derzeitige Verkiindigung vielfach erzeugt, ein MiBver-
standnis und in bezug auf uns Verkiindiger hin formuliert ein ,,Kunstfehler*.
Der Anspruch Gottes (vor dem wir ein schlechtes Gewissen bekommen) und
das ,,Schenken von Freiheit* (aus der heraus wir dankbar und trotz allem voll
Freude sein konnen) sind in der Gestalt Jesu Christi zwei Seiten der gleichen
Medaille.

Bei all dem bin ich der Meinung, daB das, was hier am Gegensatz zwischen
Wohlstand und Hunger in der Welt verdeutlicht wurde, in entsprechender
Weise vom christlichen Leben in einer aller neutestamentlichen Sittlichkeit
hohnsprechenden Gesellschaft gilt. Ob wir nicht doch zu wenig verkiindigen,
daB die Gottesliebe das erste ist und dafB allein eine lebendige Liebe zu Jesus
Christus uns auf der einen Seite die Freiheit und Fihigkeit vermittelt zur



Stufen geistlicher Fiihrung 243

Dankbarkeit fiir die guten Gaben auch unserer Welt und auf der anderen Seite
uns in ungleich groferem MaBe als bisher befihigt, unsere Verantwortung fiir
diese Welt in materieller und moralischer Hinsicht existentiell, finanziell und
politisch wahrzunehmen?! Ich vermute stark, daf das so ist. Gleichzeitig weif3
ich aber auch, daB unsere Verkiindigung dann auf sehr weite Strecken hin um-
lernen muB. Und das ist meine Bitte als Bischof an die Redaktion und die Leser
von Geist und Leben: zu einer solchen Verkiindigung Hilfen und Anregungen
Zu geben.

Stufen geistlicher Fiihrung

Aufgezeigt anhand der Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola

Jan van Deenen, Deventer (Niederlande)

Eine erfundene Geschichte mége die Uberlegungen einleiten. Inspiriert ist sie
vom Hohen Lied indischer Spiritualitdt, von der Bhagavad Gita.

Arjuna rang seit sieben Jahren mit der Frage: Wie kann ich so weise und so
klug werden wie mein Meister Krishna? Léngst schon hatte er die Sagen und
Spriiche der groen Meister studiert; doch er muBte bekennen, da3 er nicht
einmal die Hilfte davon verstanden hatte und daB er iiber das Studieren auch
um kein Stiick weiser geworden war. Deshalb entschloB er sich fiir einen neuen
Weg; er begann seinen Meister nachzuahmen; er ging wie er, setzte sich auf-
recht auf sein Gebetskissen wie er, schaute vor sich hin wie er. Doch das kam
ihm bald geziert vor, und weiser wurde er dabei auch nicht. Deshalb fafite er
wieder einen neuen EntschluB; er zog sich in die Waldeseinsamkeit zuriick und
schwieg. Doch wenn er dann einmal — beim Betteln vielleicht, oder wenn ihn
jemand ansprach — reden mufte, kam er sich vor wie ein dummer Schwitzer.

So fafte er sich also eines Tages ein Herz und ging zum Meister: ,,Meister
Krishna, alle Welt rithmt deine Weisheit. Wie kann ich dir darin nachfolgen?“
Der Meister aber war gerade dabei, eine Apfelsine zu schilen, langsam und
sorgfiltig. ,,.Schau‘, sagte er, ,,s0!‘ Arjuna schaute und schaute und verstand
nichts. ,,Was willst du mir sagen, Meister?‘‘ fragte er. Krishna ldchelte zuriick:
,,Dusuchst Weisheit? Tu also das, was ich tue!*‘, und dabei schélte er seine Ap-
felsine weiter. Schnitt um Schnitt legte er in die Schale, die wie ein Stern aus-
einanderfiel. Und in der Mitte zeigte sich das saftige Fruchtfleisch.

Da verstand Arjuna: Weise wird der, der tut, was er tut; wenn du jeden Au-
genblick als deinen Augenblick anschaust, als deinen Kairos, als deine Heilige





