
Stufen geistlicher Führung 243 

Dankbarkeit für die guten Gaben auch unserer Welt und auf der anderen Seite 
uns in ungleich größerem Maße als bisher befähigt, unsere Verantwortung für 
diese Welt in materieller und moralischer Hinsicht existentiell, finanziell und 
politisch wahrzunehmen?! Ich vermute stark, daß das so ist. Gleichzeitig weiß 
ich aber auch, daß unsere Verkündigung dann auf sehr weite Strecken hin um- 
lernen muß. Und das ist meine Bitte als Bischof an die Redaktion und die Leser 
von Geist und Leben: zu einer solchen Verkündigung Hilfen und Anregungen 
zu geben. 

Stufen geistlicher Führung 
Aufgezeigt anhand der Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola 

Jan van Deenen, Deventer (Niederlande) 

Eine erfundene Geschichte möge die Überlegungen einleiten. Inspiriert ist sie 
vom Hohen Lied indischer Spiritualität, von der Bhagavad Gita. 

Arjuna rang seit sieben Jahren mit der Frage: Wie kann ich so weise und so 
klug werden wie mein Meister Krishna? Längst schon hatte er die Sagen und 
Sprüche der großen Meister studiert; doch er mußte bekennen, daß er nicht 
einmal die Hälfte davon verstanden hatte und daß er über das Studieren auch 
um kein Stück weiser geworden war. Deshalb entschloß er sich für einen neuen 
Weg; er begann seinen Meister nachzuahmen; er ging wie er, setzte sich auf- 
recht auf sein Gebetskissen wie er, schaute vor sich hin wie er. Doch das kam 
ihm bald geziert vor, und weiser wurde er dabei auch nicht. Deshalb faßte er 
wieder einen neuen Entschluß; er zog sich in die Waldeseinsamkeit zurück und 
schwieg. Doch wenn er dann einmal - beim Betteln vielleicht, oder wenn ihn 
jemand ansprach - reden mußte, kam er sich vor wie ein dummer Schwätzer. 

So faßte er sich also eines Tages ein Herz und ging zum Meister: •Meister 
Krishna, alle Welt rühmt deine Weisheit. Wie kann ich dir darin nachfolgen?" 
Der Meister aber war gerade dabei, eine Apfelsine zu schälen, langsam und 
sorgfältig. •Schau", sagte er, •so!" Arjuna schaute und schaute und verstand 
nichts. •Was willst du mir sagen, Meister?" fragte er. Krishna lächelte zurück: 
•Du suchst Weisheit? Tu also das, was ich tue!", und dabei schälte er seine Ap- 
felsine weiter. Schnitt um Schnitt legte er in die Schale, die wie ein Stern aus- 
einanderfiel. Und in der Mitte zeigte sich das saftige Fruchtfleisch. 

Da verstand Arjuna: Weise wird der, der tut, was er tut; wenn du jeden Au- 
genblick als deinen Augenblick anschaust, als deinen Kairos, als deine Heilige 



Jan van Deenen 244 

Zeit. Weise wirst du langsam, Schritt für Schritt. Nur bedächtig schälen sich die 
Schalen der Dummheit und Bosheit vom Fruchtfleisch der tiefen Weisheit ab. 
•Handle geduldig und gelassen, dann wirst du weise!" Diese Worte gab 
Krishna durch sein Tun weiter an seinen Schüler Arjuna. 

Auch geistliche Führung soll den Weg zur Weisheit zeigen, zur Weisheit 
Gottes, zur Weisheit Jesu. Die Frage nach der Methode kann weder mit Sprü- 
chen noch mit Unterweisungen geklärt werden. Es geht nur so, wie es Krishna 
tat: bedächtig die Schalen der Apfelsine zerschneiden und langsam das Frucht- 
fleisch freilegen. 

Im folgenden will ich also auch schlichthin von meinem Arbeiten als Jesuit 
berichten, von meinen täglichen Gesprächen und von meinen Exerzitien, mit 
denen ich Menschen auf ihrem geistlichen Weg begleiten darf. Dabei hoffe ich, 
daß ein jeder bei sich selbst entdecken wird, wo er in die Schale seiner eigenen 
Verhärtung schneiden muß und wie er das Fruchtfleisch der Begegnung mit 
Gott freilegen kann. 

Vier Stufen - man könnte auch eine andere Ordnung wählen - sollen gleich- 
sam wie Schalen von der Apfelsine entfernt werden - das Bild stimmt jetzt 
nicht mehr recht, doch das Gemeinte ist deutlich. Jede dieser vier Stufen wird 
dabei vierfach entfaltet: - durch ein Beispiel aus der Praxis geistlicher Füh- 
rung; - durch einige theologische Reflexionen; - durch einen biblischen Hin- 
weis auf den heiligen Johannes den Täufer; - durch einen Bezug auf die Geist- 
lichen Übungen des Ignatius von Loyola. 

I. Metanoia - die Bekehrung 

• Beispiel 

Bernhard ist Direktor einer mittelgroßen Möbelfabrik, die im Familienbesitz 
ist. Er ist achtundzwanzig Jahre alt, unverheiratet. Nach seiner Schulzeit hat er 
drei Jahre lang die Welt durchzogen, mit vielen Menschen gesprochen, mona- 
telang in der Einsamkeit meditiert und nachgedacht, an einigen Universitäten 
studiert und viel, viel gelesen. Sein Ziel war: Ein Buch über die Ökumene aller 
großen Religionen, über die Einheit aller suchenden Menschen zu verfassen. 

Plötzlich wird ihm klar: Das ist unmöglich, das ist eine Utopie. Er gibt sein 
Suchen auf und kehrt reumütig in das Geschäft des Vaters zurück. Aber die 
Frage bleibt und wird dringlicher: Wie kann ich die tiefe religiöse Begeisterung 
in den Alltag des Geschäftslebens einbringen? Wie gelingt die Synthese zwi- 
schen dem nichtvergessenen Ziel und dem Alltag der kleinen Beschäftigungen 
und Sorgen? 



Stufen geistlicher Führung 245 

- Reflexion über geistliche Führung 

Hier nun beginnt die geistliche Führung oder besser gesagt: die geistliche Be- 
gleitung. Jemand - in diesem Falle war es ich - wird angesprochen von einem 
Menschen, der nach der Synthese seiner täglichen Erfahrungen, aus dem Su- 
chen nach dem •tieferen Lebenssinn" fragt. Ein Mitmensch spricht mich an in 
seiner Sehnsucht nach Glück und Friede mit Gott. Ein Mitmensch will von mir 
Hilfe in seinem verworrenen, vielleicht sogar mißgeleiteten Leben. Ein Mit- 
mensch bittet mich, mit ihm auf die Stimme Gottes zu hören. 

Der geistliche Führer, der Exerzitienbegleiter, kann sich nicht selbst ernen- 
nen ; kann sich nicht über Studium und Kurse ein •Zertifikat für Fähigkeiten in 
geistlicher Führung" verschaffen. Ein geistlicher Begleiter wird, weil er um 
Rat und Führung gebeten wird; in der Frage, die ein konkreter Mensch an ihn 
richtet, darf er seine Berufung zur geistlichen Hilfe erfahren; darf er Gottes 
Ruf vernehmen, einem Mitchristen den Dienst geistlicher Führung zu erwei- 
sen. Nur in dieser grundsätzlichen Demutshaltung, die sich gerufen weiß über 
alle eventuelle vorausgehende Befähigungen hinaus, bleibt er ein Instrument, 
ein Knecht des Herrn Jesus; er allein ist der wirkliche •geistliche Meister" aller 
Christen (Mt 23,8); nur so bleibt der Führer ein Diener des Heiligen Geistes 
(lPetr2,25). 

Ein Mitmensch sucht Rat und Führung. Oft sind seine Probleme verwirrt 
und seine Fragen verwirrend, ein Kunterbunt von psychologischen Schwierig- 
keiten und informatorischer Neugier, von echten und falschen Gotteserfah- 
rungen, von unverarbeiteten und verdrängten Krisen. Aber die Tatsache, daß 
er fragt und auf einen geistlichen Führer hören will, ist schon ein Zeichen der 
Gnade, ein Zeichen des Heiligen Geistes, der einen Menschen näher zu Gott 
führen will. 

Der geistliche Führer nun soll vor allem hinhören und nochmals hinhören. 
Und schon im Hinhören wird er viele Motive und Fragen ordnen können, wird 
er sich durch die Wirrnisse der Krisen behutsam durcharbeiten - bis zu der 
Grundfrage, die durch alle Dunkelheiten durchschimmert: •Was muß ich tun, 
um das ewige Leben zu gewinnen?" (Mk 10,18), um das echte bleibende Le- 
ben, um den Sinn meines Daseins zu empfangen? 

Wo diese Grundfrage aufleuchtet, stehen sich beide, Führer und Geführter, 
in Offenheit gegenüber; erfahren beide, daß sie Empfangende sind und nur als 
Empfangende weitergeben können; erfahren beide die Führung des Heiligen 
Geistes; öffnen sich beide in ihrer Metanoia, ihrer Umkehr auf Gott hin. 

• Johannes der Täufer 

Das Leben des Vorläufers Jesu bietet ein Beispiel für die Aufgabe, die Beru- 
fung und die Sendung eines geistlichen Führers. Vom Mutterschoß an ist er ein 



Jan van Deenen 246 

Ergriffener, von Gott Erleuchteter, und keiner, der sich selbst führen will. Ma- 
ria Heimsuchung, die Begegnung seiner Mutter mit Maria, zeigt, daß er schon 
im Mutterleib den Geist eindringen ließ in seine ganze Existenz, in die letzten 
Winkel seines Lebens. Als er sich in die Wüste zurückzog, drückte er im Auf- 
geben alles Angenehmen und Nützlichen sein Freisein für Gott aus: •Das Kind 
wuchs heran, und sein Geist wurde stark. Und Johannes lebte in der Wüste bis 
zu dem Tag, an dem er den Auftrag erhielt, in Israel aufzutreten." (Lk 1,80) 

Johannes verkündigte nicht sich selbst. Sicher hatte er tiefe Erfahrungen von 
der Nähe Gottes, sicher hatte er in eindringlicher Weise die Stimme des Gei- 
stes vernommen. Aber Johannes verweist nicht wie ein •Guru" auf sich, son- 
dern auf den anderen, auf den •je Größeren" (Ignatius von Loyola spricht vom 
Deus semper maior, von Gott, der je größer ist); zuletzt aber auf denjenigen, 
den die Menschen erwarten, •der da kommen soll" (Lk 3,16; Joh 1,20). 

Für Johannes heißt •Geistliche Führung" vor allem: •Bereitet den Weg des 
Herrn" (Lk 3,4). Und gerade zu ihm kamen die Menschen, jung und alt, reli- 
giöse Führer und einfache Soldaten, Geschäftsleute und Bankiers; alle trugen 
auf den Lippen die gleiche Frage: •Was sollen wir also tun?" (Lk 3,10-14) Jo- 
hannes aber führte alle zur Metanoia, zur endgültigen, zur vollständigen Um- 
kehr. Weg von deinem Ich, das sich ins Zentrum setzt; hin zu dem •Anderen"! 
Du mußt dich lösen von deinem Streben, selbst die Mitte, selbst dein eigener 
Gott zu sein; du mußt dich öffnen für den •Anderen", der das Leben ist; für die 
Quelle, für den Vater deines Daseins. •Es kommt einer, der stärker ist als ich... 
Er wird euch mit dem Heiligen Geist und mit Feuer taufen." (Lk 3,16) 

• Die geistlichen Übungen des Ignatius 

In den Exerzitien trägt diese Umkehr, diese Metanoia eines suchenden Men- 
schen in seinem konkreten Alltagsleben den Namen •erste Woche". Behut- 
sam und fest soll der Exerzitiengeber den Exerzitanten zur wiederholten, ein- 
dringlichen Frage nach dem Letzten führen: • ... indem ich mich selbst an- 
schaue: - das, was ich für Christus getan habe; - das, was ich für Christus tue; - 
das, was ich für Christus tun soll." (EB Nr. 53) 

Die Meditation über das eigene Leben des Exerzitanten ist zudem eingebet- 
tet in den gewaltigen Heil-Unheil-Bericht der ganzen Menschheit. Auf diesem 
Hintergrund soll dem Exerzitanten in dankbarer Anerkennung bewußt wer- 
den, daß Gott wunderbar und barmherzig an ihm gehandelt hat. Und daraus 
entspringt die Umkehr, die Metanoia: Nicht mehr ich selbst will Mitte meines 
Lebens sein; derjenige, der mich so sehr geliebt hat, muß meine Mitte werden: 
•Was soll ich für Christus tun?" (EB Nr. 53) 



Stufen geistlicher Führung 247 

II. Illuminatio - das Hellwerden 

- Ein Beispiel 

Seit einigen Jahren kommt eine Ordensschwester zu mir. Über vieles haben 
wir miteinander gesprochen, über das Leben ihrer Gemeinschaft, über ihr Be- 
ten und ihr Arbeiten. Sie ist die Autofahrerin in einem Altersheim ihrer Kon- 
gregation; dazu tippt sie noch für eine Gemeinschaft in der Nachbarschaft Ma- 
nuskripte in Blindenschrift. Sie erfüllt ihre Pflicht als Ordensfrau in Treue; 
aber dennoch ist sie mit sich selbst unzufrieden. 

Deshalb meldet sie sich im Einverständnis mit ihrer Oberin für einen schwie- 
rigen Einsatz in einer Diaspora-Pfarrei. Aber nach den ersten angespannten 
Monaten des Einarbeitens in Katechese und pastorale Tätigkeiten steigen er- 
neute und diesmal noch stärkere Unruhen auf. Die Versetzung hat also keine 

Verbesserung gebracht. 
Plötzlich aber wird es in ihr hell. Sie kommt zu mir und sagt ohne Umschwei- 

fe: •Ich muß auch meine Schattenseiten annehmen; ich darf meine Beschrän- 
kungen nicht einfach überspringen. Ich muß wissen, daß ich nicht alles kann ... 
nur so nimmt Gott mich an und liebt mich." Nach dieser Erkenntnis und nach 
diesem Gespräch kommt ein innerer Friede in ihr Leben und bleibt bis heute - 
schon über ein Jahr. •Nicht darin besteht die Liebe, daß wir Gott geliebt ha- 
ben, sondern daß er uns geliebt und seinen Sohn als Sühne für unsere Sünden 
gesandt hat." (1 Joh 4,10) Wer die Liebe zu Gott •leisten" will, wird sie ver- 

fehlen. 
Seit diesem Durchbruch des Lichts besteht meine geistliche Führung nur 

darin, daß ich diesem Licht ehrfürchtig helfe, weiter durchzudringen; daß ich 
Türen und Fenster zu öffnen versuche, durch die Gottes Liebe eintreten kann - 
in allen Bereichen des Lebens, in dem gemeinsamen Leben, in der Arbeit, in 
den zwischenmenschlichen Beziehungen, in ihrem Gebet. Ich helfe ihr, daß sie 
sich so annimmt, wie sie ist, und so den Menschen helfen kann. 

- Reflexion über geistliche Führung 

Während dieser Phase der •Illuminatio" besteht die wichtigste Aufgabe der 
geistlichen Führung darin, dem inneren Geschehen zum Ausdruck zu verhel- 
fen; daß der Mensch das aussprechen kann, was sich in seinem Inneren an- 

bahnt. 
Es ist nicht leicht, über sich selbst zu reden. Deshalb meinen manche, sie 

müßten mit entfernt liegenden Dingen beginnen und sich so langsam an das 
Zentrum heranarbeiten. Zwar kann alles, was in einem Leben sich ereignet, für 
die geistliche Führung wichtig werden. Wenn aber jemand wirklich wünscht, 
die Sehnsucht nach Einheit und Erfüllung im eigenen Leben zu verwirklichen, 



Jan van Deenen 248 

die vielen Aspekte des Lebens, die Divergenzen von Verstand und Wille und 
Gefühl zu harmonisieren, muß er dasjenige, was in ihm vorgeht, zum Ausdruck 
bringen. Wer die Unzufriedenheit und Unruhe in sich besiegen, wer die echte 
Lebensbejahung siegen und als Christ den Bund mit Gott lebendig werden las- 
sen will, der muß sich fragen lassen und zu antworten versuchen: •Wo steht 
mein Leben? Was suche ich? Wem kann ich mich anvertrauen? Wohin zielt 
meine Sehnsucht?" 

Der Dialog mit dem geistlichen Führer oder auch nur einfach das Sprechen 
vor ihm dient der Selbstverwirklichung, der Selbstfindung und dem Selbstaus- 
druck. Auf solchen Wegen wächst einem immer stärker eine Feinfühligkeit zu 
für alles, was im Herzen sich bewegt, für alle Gedanken und Gefühle, für die 
Empfindungen, die in einem aufsteigen, für das, was er tut oder was er unter- 
läßt. Das Tagebuch oder eine intensive tägliche Gewissenserforschung sind 
bewährte Hilfen für diesen Selbstausdruck. •Offenheit des Herzens" ist es, 
wenn man sich bemüht, alle •Bewegungen des Geistes" mit dem geistlichen 
Begleiter zu besprechen. 

Dieser nun hilft dem Suchenden, mit den Dingen der Welt recht umzugehen, 
das Verhältnis zu den Mitmenschen bewußter zu gestalten, sich selber tiefer zu 
erfahren und die persönliche Beziehung zu Gott immer intensiver zu pflegen. 
Dabei wird sich das Fragen und Suchen nach Sinn immer deutlicher artikulie- 
ren und immer tiefer verankern. Diese •Offenheit des Herzens" konfrontiert 
den Menschen mit der Richtung, die das eigene Leben nehmen möchte und 
nehmen muß. 

Denn während der Suchende mit seinem Begleiter sich treu und oftmals in 
langer Geduld auf den Weg nach der Lebensmitte macht, ist ein anderer mit 
ihnen auf der Suche. Der Herr des Lebens gibt still und behutsam während des 
täglichen Lebens Zeichen seiner liebevollen Gegenwart, Zeichen seines Wun- 
sches nach Begegnung. Je offener der Suchende zum Hörer wird, die Masken 
fallen läßt und die Metanoia, die Umkehr erlebt, desto näher kommt er dem 
Gott der Begegnung, dem Auferstandenen. 

Der geistliche Führer muß dabei mit viel Ehrfurcht und Geduld seinem Mit- 
bruder oder seiner Mitschwester zuhören. Er wird zurücktreten, sobald die 
•Stimme des Bräutigams" (Joh 3,29) vernehmbar ist. Aktiv ist er dort, wo er 
dem Suchenden zur Klarheit über die eigene Person verhilft. Doch dann liegt 
es am Suchenden, sich in die hörende Bereitschaft hineinzubewegen; bereit zu 
werden zur Antwort, sobald die Stimme erklingt - so wie es von Samuel berich- 
tet wird (1 Sam 3). Der geistliche Führer also muß zuerst eine Atmosphäre der 
Ruhe und Geborgenheit erstellen, in der der Suchende seine Ängste und 
Hemmungen aussprechen und dann allmählich ablegen kann. Er wird dem Su- 
chenden helfen, soziale und religiöse Vorurteile, verzerrte Christus- und Got- 
tesbilder abzulegen. Nur so nämlich kann dieser offen und empfänglich werden 



Stufen geistlicher Führung 249 

für die •Stimme verschwebenden Schweigens" (1 Kön 19, nach Martin Bu- 
ber), für den Ruf dessen, der das geknickte Rohr nicht zerbrechen wird (Jes 
42,1-5; Mt 12,20). 

Der geistliche Führer hilft dem Suchenden empfangsbereit zu werden, zu 
warten und zu horchen und auf den Augenblick hinzuhören, wo Christus selbst 
die Initiative übernimmt, wo Jesus dem Menschen Licht und Begegnung 
schenkt. 

- Johannes der Täufer 

Diese zweite Stufe geistlicher Begleitung wird am Beispiel des Täufers deut- 
lich. Beharrlich weist Johannes die Menschen, die mit ihren Lebensfragen zu 
ihm kommen, von sich selber weg auf deren eigene Probleme und deren eige- 
nes Zentrum. Bei Johannes gibt es keine fertige Antworten und Patentlösun- 
gen; er läßt sich nicht auf dieses oder jenes, auf Elias oder die Propheten festle- 
gen (Joh 1,19-21). Als man ihn nach der eigenen Erfahrung frug, bezeugte 
Johannes das eigene innere Licht, machte aber sogleich den nächsten Schritt 
und schickte die Suchenden auf ihren eigenen Weg; durch alle Zweifel und Ab- 
lenkungen der Alltagssorgen sollten sie bis zur Quelle des eigenen Lebens 
dringen: •Mitten unter euch steht der, den ihr nicht kennt." (Joh 1,26) Genau 
am kritischen Punkt tritt der geistliche Führer Johannes zurück und macht 
Raum für Jesus Christus, für die Suche des guten Hirten nach den Menschen in 
der Fremde. Jesus ist doch der eigentlich Suchende, wir Menschen sind die 
Verirrten. Und nach vielleicht jahrelangem, geduldigem, ehrfürchtigem War- 
ten, in einem Augenblick der Gnade, darf dann Johannes zum Mitmenschen 
sprechen: •Seht, das Lamm Gottes!" (Joh 1,36) 

Aber dann schweigt er; das weitere läßt er geschehen. Begegnung mit Jesus 
ist in sich gut und braucht keine Vermittlung durch Menschen. •Die beiden 
Jünger hörten, was er sagte, und folgten Jesus. Jesus aber wandte sich um, und 
als er sah, daß sie ihm folgten, fragte er sie: Was wollt ihr? Sie sagten zu ihm: 
Rabbi - das heißt übersetzt: Meister - wo wohnst du? Er antwortete: Kommt 
und seht! Da gingen sie mit und sahen, wo er wohnte, und blieben jenen Tag 
bei ihm; es war um die zehnte Stunde." (Joh 1,37-39) 

• Die geistlichen Übungen des Ignatius 

Die eben beschriebene Phase heißt bei Ignatius: Die •zweite Woche". Der 
Exerzitienmeister soll den Exerzitanten vorsichtig zur Christusbegegnung füh- 
ren; dabei muß er seine eigene Person und seine eigenen Ideen zurückstellen. 
Dafür Sorge tragen aber soll er, daß falsche oder einseitige Christusvorstellun- 
gen ersetzt werden durch den lebendigen Christus; er muß immer neu und im- 



Jan van Deenen 250 

mer intensiver erfahren und meditiert werden; das ganze Evangelium soll mit 
seiner radikalen Botschaft von der Nachfolge auf den Exerzitanten wirken. 
Die mannigfachen, eine Stunde lang währenden Meditationen und Besinnun- 
gen lassen den Exerzitanten Christus kennenlernen, ihn tiefer lieben und 
treuer ihm nachfolgen. (EB Nr. 104: •Damit ich mehr ihn liebe und ihm nach- 
folge.") Die Aufgabe des Exerzitienbegleiters ist es, hinzuhören und in der 
Stimme des Exerzitanten die Bewegungen des Heiligen Geistes zu erspüren. 
Er wird ihm die einzelnen Evangelientexte kurz und sachlich vor Augen stel- 
len, damit der Exerzitant selbst damit umgeht (EB Nr. 2). Sein Amt nämlich ist 
es, dem Exerzitanten zu helfen, •daß der Schöpfer und Herr gewisser in seinen 
Geschöpfen wirke ... Der Grund, eines oder etwas anderes zu wünschen oder 
zu haben, soll also allein Dienst, Ruhm und Ehre seiner göttlichen Majestät 
sein." (EB Nr. 15) 

Seine Aufgabe ist es, immer mehr vor Gott zurückzutreten, der sich als 
Schöpfer und Herr selbst dem Suchenden kundtut, den Menschen in Liebe und 
Lobpreis zu sich hinzieht und ihm die innere Gestimmtheit schenkt, worin der 
Mensch den Weg in Gottes Dienst findet. 

III. Metacardia - das neue Herz 

Der Name für diese Stufe stammt aus Ezechiel: •Ich schenke euch ein neues 
Herz und lege einen neuen Geist in euch. Ich nehme das Herz von Stein aus eu- 
rer Brust und gebe euch ein Herz von Fleisch." (36,26) 

• Ein Beispiel 

Anke ist eine Witwe von fünfzig Jahren; sie kommt mit ihren zwei erwachse- 
nen Söhnen und deren Verlobten recht gut aus. Schon einige Male hat sie drei- 
tägige Exerzitien mit mir gemacht; in den schriftlichen Kontakten danach 
konnte ich ihr auf ihrem geistlichen Weg weiterhelfen. Den Leidensweg ihres 
Mannes, der an Krebs starb, hat sie bewußt und gläubig miterlebt. Nun ist sie 
Sekretärin an einem psychiatrischen Krankenhaus und arbeitet darüber hinaus 
noch auf kirchlich-sozialem Gebiet. Sie pflegt gute Freundschaften, auch mit 
Priestern. 

Aber seit einiger Zeit steckt ihre geistliche Entwicklung in einer Sackgasse. 
•Wie geht es weiter? Was soll ich noch mehr machen, um näher zu Christus zu 
kommen?" Soll sie noch mehr Freundschaften knüpfen? Soll sie ihr soziales 
Engagement verstärken? Soll sie mehr beten und betrachten? Soll sie sich ei- 
ner religiösen Gruppe anschließen? Suchend und tastend finden wir langsam 
den Weg; und der heißt schlicht und einfach: größere innere Ruhe und wa- 



Stufen geistlicher Führung 251 

chere Bereitschaft. •Laß es nur geschehen, Anke, warte und höre hin; höre be- 
sonders auf die Nöte der Menschen und deren Fragen hin; und dann sei gedul- 
dig; die Stunde des Herrn kommt." 

Seitdem nun wurde das Beten von Anke einfacher. Die Menschen kommen 
jetzt wie von selbst zu ihr, getrieben von ihren Problemen und Fragen. Immer 
klarer erkennt sie den gekreuzigten und auferstandenen Christus mitten in ih- 
rem eigenen Kummer und im Leid ihrer Mitmenschen. 

• Reflexion über geistliche Führung 

Das Erhelltwerden (die Illumination) kann ein momentanes Geschehen gewe- 
sen sein. Aber es wirkt, wenn es echt war, als Licht des Geistes durch die Ereig- 
nisse des Lebens und in deren bewußtem Erleben weiter auf die Gebiete des 
Daseins; in die Arbeit, die menschlichen Beziehungen, die persönlichen Er- 
fahrungen, in die eigenen Gedanken und das Beten. Alles wird christlicher, das 
heißt, immer mehr vom Leben Christi erfüllt. 

Dann kommt eine Krise. Die Bereitschaft zum Erfahren wird müde, die Er- 
lebnisse fallen aus. Der Mensch fühlt sich wie vor einer dunklen Wand. •Wie 
geht es weiter?" Er erfährt, daß er allein steht, isoliert ist. •Was ist nun das 
Zentrum meiner Aktivitäten? Woraus lebe ich denn wirklich? Wen liebe ich 
eigentlich? Und wer liebt mich?" Unruhe ergreift den Menschen. Er kommt 
mit dieser seiner Lebenssituation nicht zurecht. Er fühlt, daß der helle Tag bei 
ihm zur Finsternis wird. 

Das ist die Krise des Herzens, die Krise der Affekte und Emotionen, die 
•Metacardia". Jetzt ist der Mensch im Kern des Lebens getroffen; dort soll er 
sterben, um zu leben. Er muß sich selbst loslassen, wie das Weizenkorn in die 
Erde fallen, um neu zu leben und Frucht bringen. In langwierigen, oft 
schmerzhaften Sterbeprozessen wird der Mensch von allen Gewißheiten und 
den allzugroßen Sicherheiten entblößt; sogar der Trost einer vorhergegange- 
nen Erleuchtung wird ihm trübe. Ein Wort, das ihn jahrelang getragen hat - 
z.B. •Ich bin bei euch alle Tage" (Mt 28,20) - klingt nur noch hohl und ohne 
Sinn. Sogar die Beziehungen zu Menschen, bei denen er Treue und Liebe er- 
fahren durfte, werden stumpf und kalt. Das Verhältnis zu Christus, das ihn 
nachfolgen ließ und ihm Sicherheit gab, scheint zu zerbrechen. 

Während so der Christ zwar in seinem alltäglichen Beten und Tun weiter- 
macht, aber kaum noch eine erwähnenswerte Aktivität hervorbringt, wird das 
verborgene Christusmysterium in ihm aktiv (Kol 1,27). Das steinerne Herz 
wird ihm genommen, er bekommt ein neues Herz, ein Herz aus Fleisch. Die 
Metacardia vollzieht sich. In diesem nicht-spürenden Erspüren liegt die Einla- 
dung des wirklichen Christus, des Gekreuzigten: •Komm näher zu mir, werde 
eins mit mir." 



Jan van Deenen 252 

Der Mensch darf das Leiden erfahren, das Sich-Loslassen und Sich-Aufge- 
ben an sich geschehen lassen - um dann auch die Kraft des auferweckten Le- 
bens Christi in sich zu erfahren (Phil 3,7-14). 

Hier hat das Platz, was die Tradition •Unterscheidung der Geister" nennt. 
In dieser Geistesgabe wird dem Menschen Hellhörigkeit geschenkt für die Be- 
wegungen des Geistes in ihm. Wenn ein geistlicher Führer auf die eigenen Er- 
fahrungen von Kreuz und Auferstehung hinzuhören gelernt hat, wird er auch 
hellhörig für die Einflüsterungen des Anti-Geistes, des Satans. Dieser nämlich 
versucht mit falschen Gewißheiten, mit spitzfindigen Ausflüchten, mit Skru- 
peln und Ängsten den Exerzitanten vom Hinhören auf den wahren Geist abzu- 
lenken. Paulus zählt im Galaterbrief (5,22) die Merkmale des guten Geistes 
auf: •Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freund- 
lichkeit, Güte, Treue, Sanftmut und Selbstbeherrschung." 

Auf dieser Stufe wird der geistliche Führer immer mehr zum Begleiter, der 
mitgeht und dem Herrn mit-nachfolgt. Er hat die Aufgabe, auf die Schrift zu 
verweisen und auf die Erfahrungen derjenigen, die in der Kirche im Glauben 
uns vorangegangen sind. Der Begleitete aber, der auf dem Weg zu Gott ist, ist 
froh, daß er jemanden hat, der ihm in Schwierigkeiten hilft und in der Einsam- 
keit zur Seite steht. Das gibt Hoffnung und Vertrauen. Weil der Begleiter die 
Last mitträgt, kann er auch mitverstehen, was auf dem Wege geschieht, kann er 
das gemeinsame Ziel neu ausmachen. Seine Hilfe in der Unterscheidung der 
Geister ist durch Wahrheit und Behutsamkeit gekennzeichnet. Er ist gleichsam 
ein Katalysator in dem Prozeß, der sich im Exerzitanten abspielt. 

Denn das eigentliche Geschehen, die Umformung in Christus, spielt sich in 
der Stelle des Exerzitanten ab, in dessen eigenen Mitte, wohinein der Begleiter 
mit seinen eigenen Vorstellungen nicht sprechen darf. Er ist jetzt nämlich nur 
noch ein Instrument in der Hand des allwirkenden Gottes. 

Doch es ist immer wieder von neuem auffallend, wie ein •zu-fälliges" Wort 
des Begleitetem Hinweis auf eine Schriftstelle, eine schlichte Gebärde des 
Herzens, oder sogar das Gestehen des Unvermögens zum Zeichen der Gnade 
wird, zu einem Zeichen, in dem der Exerzitant die Gnade der Metacardia, des 
neuen Herzens erkennt: •Ja, dieses Wort ist direkt für mich gesagt; in ihm bin 
ich vom Herrn geliebt, in dieser Stunde und an diesem Ort." 

- Johannes der Täufer 

Der Umschwung vom geistlichen •Führer" zum geistlichen Begleiter ist bei 
Johannes dem Täufer genau zu erkennen. Vielen Menschen hatte er auf ihrem 
Lebensweg geholfen und ihnen die Metanoia gepredigt; er hatte die Erleuch- 
tung für andere gedeutet: •Seht, das Lamm Gottes!" Jetzt aber verändert sich 
seine Aufgabe als Begleiter; es ist seine Phase der Metacardia. Die Krise kün- 



Stufen geistlicher Führung 253 

digte sich schon an, als die Jünger ihn verließen und Jesus folgten (Joh 1,37). 
Die Beziehung zwischen Jesus und den ehemaligen Jüngern des Johannes wird 
enger; Nachfolge, Predigt, Sendung ins Apostolat mit der Macht des Wunders 
binden eng zusammen. Das aber heißt wachsender Abstand der Jünger von ih- 
rem ehemaligen Meister, von Johannes. 

Dieser aber fällt in die Krise. Ist jener wirklich der Messias? Wo bleiben die 
Zeichen des Feuers, der Schaufel, die den Weizen von der Spreu sondert, der 
Axt, die an die Wurzel gelegt ist (Mt 3,10-12)? Das messianische Gericht, das 
Johannes sosehr erwartet und so oft gepredigt hat, findet nicht statt. Die Frage 
wird beklemmend und trifft in die Mitte des Glaubens an Jesus Christus: •Bist 
du es, der kommen soll, oder müssen wir auf einen anderen warten?" (Lk 
7,19) 

Wie reagiert nun Johannes? Nicht mit moralischen Ermahnungen, nicht 
einmal mit einer Metanoia; er weist auch nicht auf die großen Erfahrungen von 
früher zurück, auf die Erleuchtung am Jordan. Er hält die Frage in der Mitte 
des Herzens aus. Und mit dieser Herzensfrage sendet er seine Jünger zum le- 
bendigen Jesus: •Bist du es, der kommen soll, oder müssen wir auf einen ande- 
ren warten?" (Lk 7,19) 

Wegen dieser offenen Bereitschaft kann Jesus die Initiative übernehmen. Er 
zeigt den Jüngern die Realitäten des tatsächlichen Lebens. In ihm gibt es viel 
Traurigkeit und Einsamkeit, gibt es Blinde und Lahme; gibt es Sterben und 
Abschiednehmen an jedem Tag. Aber zugleich gibt es auch ein fortwährendes 
•Dennoch", ein Auferstehen aus der Lähmung, eine Freude des Zusammen- 
seins nach der Trennung, Orte von Gemeinschaft und Hoffnung gegen Hoff- 
nungslosigkeit; dort gibt es Sehen in finsterer Blindheit. Aber das alles nicht 
aus eigener Kraft, sondern in der Gemeinschaft mit Christus aus der Kraft des 
Heiligen Geistes (Lk 7,22f). 

Mit dieser frohen Botschaft und mit diesem neuen Herzen kehren die Jünger 
zu Johannes zurück. Fortan können sie ihr eigenes Christsein weiterleben. Die 
Aufgabe des Johannes ist damit beendet. 

Jetzt ist seine Freude vollkommen. Er hat die Stimme des Bräutigams ge- 
hört, der seine Braut, den suchenden Menschen, gefunden hat (Joh 3,29). 

- Die geistlichen Übungen des Ignatius 

Bei Ignatius heißt diese Phase •dritte Woche". Es ist die Woche der Vereini- 
gung mit dem Leiden und dem Sterben Christi. Dort gibt er überraschender- 
weise kaum noch Hinweise für die geistliche Führung. Höchstens die Bemer- 
kung ist zu finden, daß man jetzt in Freiheit die Anzahl der täglichen Medita- 
tionen vermehren und vermindern kann (EB Nr. 199). 



Jan van Deenen 254 

Der Exerzitant soll während dieser Woche in möglichst enger Verbindung 
mit dem leidenden Christus leben: •traurig zu werden und Schmerz zu empfin- 
den über soviel Schmerz und soviel Leiden Christi, unseres Herrn." (EB Nr. 
206) Es ist die Zeit der persönlichen Konfrontation, des Dialogs mit Jesus, die 
Zeit der Wahl. Eine Zeit also, aus der eigenen Mitte heraus den Weg zu suchen 
und das Mysterium des gekreuzigten und auferstandenen Jesus ins eigene Le- 
ben hinein zu integrieren. •Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus, Zer- 
brochenheit mit dem zerbrochenen Christus, Tränen, innere Qual über die so 
große Qual, die Christus für mich erduldet hat." (EB Nr. 203) Man soll •erwä- 
gen, wie er alles dies für meine Sünden leidet usw.; und was nun ich für ihn tun 
und leiden soll." (EB Nr. 197) 

Der Exerzitienbegleiter bleibt im Hintergrund, wird aber in seinem eigenen 
Beten und Miterleben dem Exerzitanten bei seinem Kreuzweg nahe sein; er 
wird mit ihm den Weg gehen, der zum auferstandenen Herrn führt. 

IV. Unio - Vereinigung mit dem Auferstandenen 

Auch wenn der Exerzitant auf die Stufe der Unio, der Vereinigung mit dem 
auferstandenen Herrn gerufen wird, ist die Aufgabe des Begleiters noch nicht 
beendet. Gerade jetzt wird sein Amt zu einer besonderen geistlichen Beru- 
fung. Er darf Zeuge sein von Christi Leben in einem Menschen und im Zeugnis 
ihn begleiten. 

- Ein Beispiel 

Ein Jesuit von etwa fünfundvierzig Jahren lebt in bewußter Armut unter Ha- 
fenarbeitern. Er setzt sich ganz und gar für seinen Dienst an diesen Menschen 
ein. Seine völlige Anspruchslosigkeit zieht Kraft aus einem tiefen, einfachen 
Gebet. Die Mitbrüder betrachten ihn zwar wie einen Außenseiter; doch sie 
haben Hochachtung vor seiner Lebensweise. Menschen aus den verschieden- 
sten sozialen Schichten werden von seiner Lebensweise angezogen. Es muß 
auch gesagt werden, daß dieser Jesuit trotz seines gesunden Aussehens viele 
körperliche Schmerzen mit sich trägt. 

Er selbst ist kritisch-engagiert in der Kirche. Die Gespräche mit mir sind nur 
kurz. Bescheiden erzählt mein Mitbruder von seinen Erfahrungen mit Gott, 
den er in den Ängsten und in den Freuden des Alltags findet, in den Begegnun- 
gen mit den einfachen Menschen. Er bittet nicht um irgendeinen Rat, sondern 
spricht zu mir einfachhin von seinen Erfahrungen und achtet dabei auf meine 
Reaktion. Zusammen suchen wir - oftmals im Gebet - nach der weiteren Füh- 
rung durch den Geist. 



Stufen geistlicher Führung 255 

• Reflexion über geistliche Führung 

Auf die •Metacardia" folgt eine Periode des inneren Friedens. Sie dauert trotz 
äußerlicher Beanspruchungen und trotz schmerzlicher Erfahrungen an. Es ist 
ein Friede, der nicht von dieser Welt stammt und auch nicht mit ihren Erfah- 
rungen gemessen werden darf. Die Hauptsorge wird von nun an das ehrfürch- 
tige, aufmerksame, gemeinsame Hören auf die Führung des Heiligen Geistes. 
Das Leid wird nicht verdrängt, aber der Friede ist die Atmosphäre, in der alles 
sich ereignet. Er liegt in der sicheren Gewißheit: •Ich werde getragen, ich 
werde geliebt von der Liebe selbst." Und diese geschenkte und jedesmal neu 
empfangene Liebe führt weiter zu dienenden Liebe an den Nächsten, beson- 
ders an demjenigen, der in Not ist. •Bleibt in mir, bleibt in meiner Liebe ... ich 
habe euch erwählt, daß ihr euch aufmacht und Frucht bringt und daß eure 
Frucht bleibt... Dies trage ich euch auf: Liebt einander." (Joh 15,1-7) 

Die Aufgabe des geistlichen Begleiters besteht jetzt vor allem im Hinhören. 
Der Heilige Geist ist der geistliche Führer. Aber die Hilfe des geistlichen Be- 
gleiters bleibt wichtig in ihrer behutsamen und sensiblen Weise. In dieser vier- 
ten Periode kann ein Christ nämlich leicht zu einer Art von Selbstüberschät- 
zung kommen: •Liebe und mache einfachhin, was das Herz dir einflüstert!" 
Allzu schnell wird dieser Impuls, der von Augustinus stammt, mißverstanden. 
Eine andere Gefahr liegt in einer falschen Vergeistigung, als seien die mate- 
riellen Dinge dieser Welt nur Schein oder gar Hindernis für Gott. Darauf sollte 
die Antwort ein klares, eindeutiges Nein sein, das ein ebenso eindeutiges Ja 
zum konkreten Dienst am Menschen einschließt. Es ist nämlich auch eine Ver- 
suchung dieser vierten Periode, sich in einen frommen •Elfenbeinturm" zu- 
rückzuziehen und die zahlreichen kirchlichen und sozialen Probleme dabei 
hintanzusetzen. 

Der geistliche Begleiter kennt solche Versuchungen aus der eigenen 
Gebetserfahrung und aus seinem gläubigen Wissen; er führt also den Begleite- 
ten immer neu zurück auf die vorangegangenen Erfahrungen und Perioden der 
Metanoia, der Erleuchtung und der Metacardia. Es ist eine altbewährte Weis- 
heit christlicher Spiritualität, daß im Aufstieg zu Gott immer wieder von 
Grund auf neu anzufangen ist, daß der Erleuchtete immer neu erfahren muß, 
daß er dennoch auf der Ebene der Sünder zu stehen hat. 

Der geistliche Begleiter wird den Blick des Vertrauens auf Jesus lenken: 
•Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir." (Gal 2,20) Bei Unruhe 
und Zweifel erinnert er an die Osterworte des Auferstandenen: •Fürchtet 
euch nicht!" (Mt 27,10) Wenn das Blickfeld sich zu verengen droht, weist er 
auf die Zeichen des Geistes Jesu hin; den Gang zu den Armen, nach Galiläa, in 
die tägliche Aufgabe, zu den Menschen in Trauer und Mutlosigkeit, um ihnen 
die Frohbotschaft, Jesus selbst zu bringen (Lk 4; Mt 16,7). 



Jan van Deenen 256 

Kurzum, in der vierten Periode hat der Begleiter die Aufgabe, Vorläufer 
und Wegbereiter zu sein; sich im Geist auf den Weg nach Emmaus zu machen; 
diesen Weg zu reinigen von den Hindernissen. 

• Johannes der Täufer 

Je näher Johannes seinem Tod kommt, desto mehr zieht er sich als geistlicher 
Führer zurück und überläßt Jesus den Raum und den Platz, die Menschen zu 
führen. •Er muß wachsen, ich aber muß kleiner werden." (Joh 3,30) Aber 
auch darin wird Johannes seinem Meister und Führer Jesus ähnlich. Am Ende 
steht der Märtyrertod. 

In dieser Phase wächst die Intimität der Freundschaft zwischen Johannes 
und Jesus; das kann für diejenigen zum Trost werden, die wie er zum geistli- 
chen Begleiter und Wegbereiter gerufen und dabei in Gefahr sind, sich als 
nutzlos zu fühlen. Die Freundschaft des Johannes zeigt sich im Hinhorchen auf 
die Stimme Jesu: •Der Freund des Bräutigams aber, der dabei steht und ihn 
hört, freut sich über die Stimme des Bräutigams." (Joh 3,29) Jesus selbst er- 
klärt, wie intim und personal die Freundschaft zu Johannes ist: •Unter allen 
Menschen hat es keinen größeren gegeben als Johannes den Täufer." (Mt 
11,11) Sobald Jesus die Nachricht vom Märtyrertod seines Freundes erhält, 
zieht er sich zurück, um mit seiner Trauer in betender Einsamkeit vor Gott, 
dem Vater sein zu dürfen (Mt 14,13). Und sofort nach der Brotvermehrung, 
um die ihn die Jünger für das nachziehende Volk •baten", schickte er Jünger 
und Volk nach Hause, um mit sich allein zu sein und über seinen Freund zu 
trauern (Mt 14,22). 

Einsgeworden mit Jesus, seinem Herrn, wird der geistliche Führer nun zum 
Hirten, der bereit ist, seinen Schafen alles zu geben: Zeit, Kraft, Fähigkeiten; 
der bereit ist, mit ihnen Leid und Freude zu teilen, ja selbst den Tod (Joh 
10,15; 1 Petr 5,2). 

- Die geistlichen Übungen des Ignatius 

In der vierten Exerzitienwoche erhält der Exerzitienbegleiter nur noch kurze 
Anweisungen über den Stoff der Kontemplation, über die Auferstehungser- 
zählungen. Jetzt wird nur hingewiesen auf die großzügige Freiheit, daß der 
Exerzitant sich seine Meditationsweise selbst einrichten soll, je nachdem •wie 
er sich besser findet" (EB Nr. 228). Der Begleiter bemüht sich, daß der Exerzi- 
tant auch in den Alltagsdingen, wie in der Wärme der Sonne, Gottes Nähe und 
die Zeichen seiner Barmherzigkeit zu sehen lernt. 

Der Exerzitant wird dabei immer selbstloser. Im Heiligen Geist kann er •an 
so großer Freude und Fröhlichkeit Christi, unseres Herrn, froh sein" (EB Nr. 
229a). Das Gebet wird ein Beten der Ruhe und der Einfachheit. 



Psychologische Gesichtspunkte 257 

Der geistliche Führer ist völlig zurückgetreten; denn Gott selbst teilt sich im 
Geheimnis seiner Liebe dem suchenden, gläubigen Menschen mit. 

•Die Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten; nämlich darin, daß 
der Liebende dem Geliebten gibt und mitteilt, was er hat." (EB Nr. 231) 

Psychologische Gesichtspunkte zum Thema: 
Geistliche Führung* 

Pauline Koppler, München 

Geistliche Führung hat mit menschlicher Erfahrung zu tun, mit dem Hinhören 
des Menschen auf Gottes Geist, aber auch mit seinem Hinhören auf Menschen, 
die weiterhelfen. Schon das zeigt, daß geistliche Führung mit der Psychologie, 
der Wissenschaft von der menschlichen Erfahrung verschränkt ist. Heute 
spricht man sogar davon, daß Psychologie und Psychotherapie drauf und dran 
sind, den Seelsorger und geistlichen Führer abzulösen und zu ersetzen. Viele 
Menschen, die in vergangenen Jahrhunderten den Priester aufsuchten, gehen 
heute in die Beratungsstunde eines Psychotherapeuten. 

Sicherlich gibt es viele Überschneidungen beider Dienste. Doch man muß 
sich davor hüten, nun beides - geistliche Führung und psychologische Bera- 
tung - zu identifizieren; aber ebenso auch vor dem anderen Extrem, beides be- 
ziehungslos nebeneinander laufen zu lassen. 

Man wird heute vielleicht sogar sagen dürfen, daß gerade bei den Fachpsy- 
chologen die Zurückhaltung gegenüber den Möglichkeiten psychologischer 
Hilfeleistung groß ist, während psychologische Laien, darunter manche Seel- 
sorger, ein übergroßes, fast religiöses Vertrauen in die Psychologie zu haben 
scheinen. Übertreibungen müssen auf jeden Fall abgebaut werden • Übertrei- 
bungen in Ablehnung wie Übertreibungen in Hochschätzung der Psychologie 
oder auch Psychotherapie. Dann kann eine kritische Wertschätzung wachsen, 
die sich an Grenzen und Schwierigkeiten überprüft hat. 

* Folgende empfehlenswerte Literatur wurde zur Ausarbeitung dieses Beitrages benützt: Rie- 
mann, Fritz, Grundformen helfender Partnerschaft, München, 19793; Faber, H., van der Schoot, 
E., Praktikum des seelsorgerlichen Gesprächs, Göttingen, 19745; Heimler, Adolf, Psychotherapie 
- Meditation • Seelsorge • ein Dreiecksverhältnis? unveröffentlichtes Manuskript, 1976; Kilpe- 
läinen,Irja, Zuhören und Helfen in Seelsorge und Beratung, Göttingen, 1973; Buber, M.,Der Weg 
des Menschen nach der chassidischen Lehre, Heidelberg, 1967; Caruso, I., Die erste Begegnung in 
der klinischen Psychologie, unveröffentlichtes Manuskript, Salzburg 1973. 




