Stufen geistlicher Fiihrung 243

Dankbarkeit fiir die guten Gaben auch unserer Welt und auf der anderen Seite
uns in ungleich groferem MaBe als bisher befihigt, unsere Verantwortung fiir
diese Welt in materieller und moralischer Hinsicht existentiell, finanziell und
politisch wahrzunehmen?! Ich vermute stark, daf das so ist. Gleichzeitig weif3
ich aber auch, daB unsere Verkiindigung dann auf sehr weite Strecken hin um-
lernen muB. Und das ist meine Bitte als Bischof an die Redaktion und die Leser
von Geist und Leben: zu einer solchen Verkiindigung Hilfen und Anregungen
Zu geben.

Stufen geistlicher Fiihrung

Aufgezeigt anhand der Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola

Jan van Deenen, Deventer (Niederlande)

Eine erfundene Geschichte mége die Uberlegungen einleiten. Inspiriert ist sie
vom Hohen Lied indischer Spiritualitdt, von der Bhagavad Gita.

Arjuna rang seit sieben Jahren mit der Frage: Wie kann ich so weise und so
klug werden wie mein Meister Krishna? Léngst schon hatte er die Sagen und
Spriiche der groen Meister studiert; doch er muBte bekennen, da3 er nicht
einmal die Hilfte davon verstanden hatte und daB er iiber das Studieren auch
um kein Stiick weiser geworden war. Deshalb entschloB er sich fiir einen neuen
Weg; er begann seinen Meister nachzuahmen; er ging wie er, setzte sich auf-
recht auf sein Gebetskissen wie er, schaute vor sich hin wie er. Doch das kam
ihm bald geziert vor, und weiser wurde er dabei auch nicht. Deshalb fafite er
wieder einen neuen EntschluB; er zog sich in die Waldeseinsamkeit zuriick und
schwieg. Doch wenn er dann einmal — beim Betteln vielleicht, oder wenn ihn
jemand ansprach — reden mufte, kam er sich vor wie ein dummer Schwitzer.

So fafte er sich also eines Tages ein Herz und ging zum Meister: ,,Meister
Krishna, alle Welt rithmt deine Weisheit. Wie kann ich dir darin nachfolgen?“
Der Meister aber war gerade dabei, eine Apfelsine zu schilen, langsam und
sorgfiltig. ,,.Schau‘, sagte er, ,,s0!‘ Arjuna schaute und schaute und verstand
nichts. ,,Was willst du mir sagen, Meister?‘‘ fragte er. Krishna ldchelte zuriick:
,,Dusuchst Weisheit? Tu also das, was ich tue!*‘, und dabei schélte er seine Ap-
felsine weiter. Schnitt um Schnitt legte er in die Schale, die wie ein Stern aus-
einanderfiel. Und in der Mitte zeigte sich das saftige Fruchtfleisch.

Da verstand Arjuna: Weise wird der, der tut, was er tut; wenn du jeden Au-
genblick als deinen Augenblick anschaust, als deinen Kairos, als deine Heilige



Jan van Deenen 244

Zeit. Weise wirst du langsam, Schritt fiir Schritt. Nur bedéchtig schélen sich die
Schalen der Dummbeit und Bosheit vom Fruchtfleisch der tiefen Weisheit ab.
,,Handle geduldig und gelassen, dann wirst du weise!" Diese Worte gab
Krishna durch sein Tun weiter an seinen Schiiler Arjuna.

Auch geistliche Fiihrung soll den Weg zur Weisheit zeigen, zur Weisheit
Gottes, zur Weisheit Jesu. Die Frage nach der Methode kann weder mit Sprii-
chen noch mit Unterweisungen geklart werden. Es geht nur so, wie es Krishna
tat: beddchtig die Schalen der Apfelsine zerschneiden und langsam das Frucht-
fleisch freilegen.

Im folgenden will ich also auch schlichthin von meinem Arbeiten als Jesuit
berichten, von meinen tdglichen Gespriachen und von meinen Exerzitien, mit
denen ich Menschen auf ihrem geistlichen Weg begleiten darf. Dabei hoffe ich,
daB ein jeder bei sich selbst entdecken wird, wo er in die Schale seiner eigenen
Verhirtung schneiden mufl und wie er das Fruchtfleisch der Begegnung mit
Gott freilegen kann.

Vier Stufen —man kdnnte auch eine andere Ordnung wihlen —sollen gleich-
sam wie Schalen von der Apfelsine entfernt werden — das Bild stimmt jetzt
nicht mehr recht, doch das Gemeinte ist deutlich. Jede dieser vier Stufen wird
dabei vierfach entfaltet: — durch ein Beispiel aus der Praxis geistlicher Fiih-
rung; — durch einige theologische Reflexionen; — durch einen biblischen Hin-
weis auf den heiligen Johannes den T4ufer; — durch einen Bezug auf die Geist-
lichen Ubungen des Ignatius von Loyola.

I. Metanoia — die Bekehrung

— Beispiel

Bernhard ist Direktor einer mittelgroBen Mdbelfabrik, die im Familienbesitz
ist. Br ist achtundzwanzig Jahre alt, unverheiratet. Nach seiner Schulzeit hat er
drei Jahre lang die Welt durchzogen, mit vielen Menschen gesprochen, mona-
telang in der Einsamkeit meditiert und nachgedacht, an einigen Universititen
studiert und viel, viel gelesen. Sein Ziel war: Ein Buch iiber die Okumene aller
groBen Religionen, iiber die Einheit aller suchenden Menschen zu verfassen.

Flotzlich wird ihm klar: Das ist unmoglich, das ist eine Utopie. Er gibt sein
Suchen auf und kehrt reumiitig in das Geschéft des Vaters zuriick. Aber die
Frage bleibt und wird dringlicher: Wie kann ich die tiefe religiose Begeisterung
in den Alltag des Geschiftslebens einbringen? Wie gelingt die Synthese zwi-
schen dem nichtvergessenen Ziel und dem Alltag der kleinen Beschiftigungen
und Sorgen?



Stufen geistlicher Fiihrung 245
— Reflexion iiber geistliche Fiihrung

Hier nun beginnt die geistliche Fithrung oder besser gesagt: die geistliche Be-
gleitung. Jemand — in diesem Falle war es ich — wird angesprochen von einem
Menschen, der nach der Synthese seiner tdglichen Erfahrungen, aus dem Su-
chen nach dem ,,tieferen Lebenssinn* fragt. Ein Mitmensch spricht mich an in
seiner Sehnsucht nach Gliick und Friede mit Gott. Ein Mitmensch will von mir
Hilfe in seinem verworrenen, vielleicht sogar mifgeleiteten Leben. Ein Mit-
mensch bittet mich, mit ihm auf die Stimme Gottes zu horen.

Der geistliche Fiihrer, der Exerzitienbegleiter, kann sich nicht selbst ernen-
nen; kann sich nicht iiber Studium und Kurse ein ,,Zertifikat fiir Fihigkeiten in
geistlicher Fiihrung* verschaffen. Ein geistlicher Begleiter wird, weil er um
Rat und Fiihrung gebeten wird; in der Frage, die ein konkreter Mensch an ihn
richtet, darf er seine Berufung zur geistlichen Hilfe erfahren; darf er Gottes
Ruf vernehmen, einem Mitchristen den Dienst geistlicher Fiihrung zu erwei-
sen. Nur in dieser grundsitzlichen Demutshaltung, die sich gerufen weif} iber
alle eventuelle vorausgehende Beféhigungen hinaus, bleibt er ein Instrument,
ein Knecht des Herrn Jesus; er allein ist der wirkliche ,,geistliche Meister* aller
Christen (Mt 23, 8); nur so bleibt der Fiihrer ein Diener des Heiligen Geistes
(1 Petr 2,25).

Ein Mitmensch sucht Rat und Fiihrung. Oft sind seine Probleme verwirrt
und seine Fragen verwirrend, ein Kunterbunt von psychologischen Schwierig-
keiten und informatorischer Neugier, von echten und falschen Gotteserfah-
rungen, von unverarbeiteten und verdrangten Krisen. Aber die Tatsache, daB
er fragt und auf einen geistlichen Fiihrer horen will, ist schon ein Zeichen der
Gnade, ein Zeichen des Heiligen Geistes, der einen Menschen néiher zu Gott
fithren will.

Der geistliche Fiihrer nun soll vor allem hinhéren und nochmals hinhéren.
Und schon im Hinhéren wird er viele Motive und Fragen ordnen kénnen, wird
er sich durch die Wirrnisse der Krisen behutsam durcharbeiten — bis zu der
Grundfrage, die durch alle Dunkelheiten durchschimmert: ,,Was muf ich tun,
um das ewige Leben zu gewinnen? (Mk 10, 18), um das echte bleibende Le-
ben, um den Sinn meines Daseins zu empfangen?

Wo diese Grundfrage aufleuchtet, stehen sich beide, Fiihrer und Gefiihrter,
in Offenheit gegeniiber; erfahren beide, da3 sie Empfangende sind und nur als
Empfangende weitergeben konnen; erfahren beide die Fiihrung des Heiligen
Geistes; 6ffnen sich beide in ihrer Metanoia, ihrer Umkehr auf Gott hin.

— Johannes der Tdiufer

Das Leben des Vorliufers Jesu bietet ein Beispiel fiir die Aufgabe, die Beru-
fung und die Sendung eines geistlichen Fithrers. Vom Mutterscho3 an ist er ein



Janvan Deenen 246

Ergriffener, von Gott Erleuchteter, und keiner, der sich selbst fiihren will. Ma-
ria Heimsuchung, die Begegnung seiner Mutter mit Maria, zeigt, daB er schon
im Mutterleib den Geist eindringen lie in seine ganze Existenz, in die letzten
Winkel seines Lebens. Als er sich in die Wiiste zuriickzog, driickte er im Auf-
geben alles Angenehmen und Niitzlichen sein Freisein fiir Gott aus: ,,Das Kind
wuchs heran, und sein Geist wurde stark. Und Johannes lebte in der Wiiste bis
zu dem Tag, an dem er den Auftrag erhielt, in Israel aufzutreten. (Lk 1,80)

Johannes verkiindigte nicht sich selbst. Sicher hatte er tiefe Erfahrungen von
der Nidhe Gottes, sicher hatte er in eindringlicher Weise die Stimme des Gei-
stes vernommen. Aber Johannes verweist nicht wie ein ,,Guru‘ auf sich, son-
dern auf den anderen, aufden ,,je Groferen‘‘ (Ignatius von Loyola spricht vom
Deus semper maior, von Gott, der je groBer ist); zuletzt aber auf denjenigen,
den die Menschen erwarten, ,,der da kommen soll*“ (Lk 3,16; Joh 1,20).

Fiir Johannes heiBt ,,Geistliche Fiihrung* vor allem: ,,Bereitet den Weg des
Herrn“ (Lk 3,4). Und gerade zu ihm kamen die Menschen, jung und alt, reli-
giose Fiihrer und einfache Soldaten, Geschéftsleute und Bankiers; alle trugen
aufden Lippen die gleiche Frage: ,,Was sollen wir also tun?*‘ (Lk 3,10-14) Jo-
hannes aber fiihrte alle zur Metanoia, zur endgiiltigen, zur vollstindigen Um-
kehr. Weg von deinem Ich, das sich ins Zentrum setzt; hin zu dem ,,Anderen*!
Du muBt dich I6sen von deinem Streben, selbst die Mitte, selbst dein eigener
Gott zu sein; du mufBt dich 6ffnen fiir den ,,Anderen‘‘, der das Leben ist; fiir die
Quelle, fiir den Vater deines Daseins. ,,Es kommt einer, der stirker ist alsich ...
Er wird euch mit dem Heiligen Geist und mit Feuer taufen.* (Lk 3,16)

— Die geistlichen Ubungen des Ignatius

In den Exerzitien trégt diese Umkehr, diese Metanoia eines suchenden Men-
schen in seinem konkreten Alltagsleben den Namen ,,erste Woche*. Behut-
sam und fest soll der Exerzitiengeber den Exerzitanten zur wiederholten, ein-
dringlichen Frage nach dem Letzten fiihren: ,, ... indem ich mich selbst an-
schaue: —das, was ich fiir Christus getan habe; — das, was ich fiir Christus tue; —
das, was ich fiir Christus tun soll.“ (EB Nr. 53)

Die Meditation iiber das eigene Leben des Exerzitanten ist zudem eingebet-
tetin den gewaltigen Heil-Unheil-Bericht der ganzen Menschheit. Auf diesem
Hintergrund soll dem Exerzitanten in dankbarer Anerkennung bewuf3t wer-
den, da3 Gott wunderbar und barmherzig an ihm gehandelt hat. Und daraus
entspringt die Umkehr, die Metanoia: Nicht mehr ich selbst will Mitte meines
Lebens sein; derjenige, der mich so sehr geliebt hat, mufl meine Mitte werden:
,»Was soll ich fiir Christus tun?‘‘ (EB Nr. 53)



Stufen geistlicher Fiihrung 247

I1. Illuminatio — das Hellwerden

— Ein Beispiel

Seit einigen Jahren kommt eine Ordensschwester zu mir. Uber vieles haben
wir miteinander gesprochen, iiber das Leben ihrer Gemeinschaft, iiber ihr Be-
ten und ihr Arbeiten. Sie ist die Autofahrerin in einem Altersheim ihrer Kon-
gregation; dazu tippt sie noch fiir eine Gemeinschaft in der Nachbarschaft Ma-
nuskripte in Blindenschrift. Sie erfiillt ihre Pflicht als Ordensfrau in Treue;
aber dennoch ist sie mit sich selbst unzufrieden.

Deshalb meldet sie sich im Einverstindnis mit ihrer Oberin fiir einen schwie-
rigen Einsatz in einer Diaspora-Pfarrei. Aber nach den ersten angespannten
Monaten des Einarbeitens in Katechese und pastorale Titigkeiten steigen er-
neute und diesmal noch stirkere Unruhen auf. Die Versetzung hat also keine
Verbesserung gebracht.

Pl6tzlich aber wird es in ihr hell. Sie kommt zu mir und sagt ohne Umschwei-
fe: ,,Ich muf auch meine Schattenseiten annehmen; ich darf meine Beschrin-
kungen nicht einfach iiberspringen. Ich muf3 wissen, daf ich nicht alles kann ...
nur so nimmt Gott mich an und liebt mich.* Nach dieser Erkenntnis und nach
diesem Gesprich kommt ein innerer Friede in ihr Leben und bleibt bis heute —
schon iiber ein Jahr. ,,Nicht darin besteht die Liebe, da wir Gott geliebt ha-
ben, sondern daf er uns geliebt und seinen Sohn als Siihne fiir unsere Stinden
gesandt hat. (1 Joh 4,10) Wer die Liebe zu Gott ,leisten‘‘ will, wird sie ver-
fehlen.

Seit diesem Durchbruch des Lichts besteht meine geistliche Fiihrung nur
darin, daB ich diesem Licht ehrfiirchtig helfe, weiter durchzudringen; daf ich
Tiiren und Fenster zu 6ffnen versuche, durch die Gottes Liebe eintreten kann—
in allen Bereichen des Lebens, in dem gemeinsamen Leben, in der Arbeit, in
den zwischenmenschlichen Beziehungen, in ihrem Gebet. Ich helfe ihr, dafi sie
sich so annimmt, wie sie ist, und so den Menschen helfen kann.

— Reflexion iiber geistliche Fiihrung

Wihrend dieser Phase der ,,Illuminatio” besteht die wichtigste Aufgabe der
geistlichen Fiithrung darin, dem inneren Geschehen zum Ausdruck zu verhel-
fen; daB der Mensch das aussprechen kann, was sich in seinem Inneren an-
bahnt.

Es ist nicht leicht, iiber sich selbst zu reden. Deshalb meinen manche, sie
miiBten mit entfernt liegenden Dingen beginnen und sich so langsam an das
Zentrum heranarbeiten. Zwar kann alles, was in einem Leben sich ereignet, fiir
die geistliche Fithrung wichtig werden. Wenn aber jemand wirklich wiinscht,
die Sehnsucht nach Einheit und Erfiillung im eigenen Leben zu verwirklichen,



Janvan Deenen 248

die vielen Aspekte des Lebens, die Divergenzen von Verstand und Wille und
Gefiihl zu harmonisieren, muB er dasjenige, was in ihm vorgeht, zum Ausdruck
bringen. Wer die Unzufriedenheit und Unruhe in sich besiegen, wer die echte
Lebensbejahung siegen und als Christ den Bund mit Gott lebendig werden las-
sen will, der mu8 sich fragen lassen und zu antworten versuchen: ,,Wo steht
mein Leben? Was suche ich? Wem kann ich mich anvertrauen? Wohin zielt
meine Sehnsucht?*

Der Dialog mit dem geistlichen Fiihrer oder auch nur einfach das Sprechen
vor ihm dient der Selbstverwirklichung, der Selbstfindung und dem Selbstaus-
druck. Auf solchen Wegen wiichst einem immer stéirker eine Feinfiihligkeit zu
fiir alles, was im Herzen sich bewegt, fiir alle Gedanken und Gefiihle, fiir die
Empfindungen, die in einem aufsteigen, fiir das, was er tut oder was er unter-
laBt. Das Tagebuch oder eine intensive tigliche Gewissenserforschung sind
bewihrte Hilfen fiir diesen Selbstausdruck. ,,Offenheit des Herzens* ist es,
wenn man sich bemiiht, alle ,,Bewegungen des Geistes* mit dem geistlichen
Begleiter zu besprechen.

Dieser nun hilft dem Suchenden, mit den Dingen der Welt recht umzugehen,
das Verhiltnis zu den Mitmenschen bewuBter zu gestalten, sich selber tiefer zu
erfahren und die personliche Beziehung zu Gott immer intensiver zu pflegen.
Dabei wird sich das Fragen und Suchen nach Sinn immer deutlicher artikulie-
ren und immer tiefer verankern. Diese ,,Offenheit des Herzens* konfrontiert
den Menschen mit der Richtung, die das eigene Leben nehmen méchte und
nehmen muB.

Denn wihrend der Suchende mit seinem Begleiter sich treu und oftmals in
langer Geduld auf den Weg nach der Lebensmitte macht, ist ein anderer mit
ihnen auf der Suche. Der Herr des Lebens gibt still und behutsam wihrend des
tiglichen Lebens Zeichen seiner liebevollen Gegenwart, Zeichen seines Wun-
sches nach Begegnung. Je offener der Suchende zum Horer wird, die Masken
fallen 148t und die Metanoia, die Umkehr erlebt, desto niher kommt er dem
Gott der Begegnung, dem Auferstandenen.

Der geistliche Fithrer muf3 dabei mit viel Ehrfurcht und Geduld seinem Mit-
bruder oder seiner Mitschwester zuhdren. Er wird zuriicktreten, sobald die
,,otimme des Briutigams‘‘ (Joh 3,29) vernehmbar ist. Aktiv ist er dort, wo er
dem Suchenden zur Klarheit iiber die eigene Person verhilft. Doch dann liegt
es am Suchenden, sich in die horende Bereitschaft hineinzubewegen; bereit zu
werden zur Antwort, sobald die Stimme erklingt —so wie es von Samuel berich-
tet wird (1 Sam 3). Der geistliche Fiihrer also muB zuerst eine Atmosphire der
Ruhe und Geborgenheit erstellen, in der der Suchende seine Angste und
Hemmungen aussprechen und dann allmihlich ablegen kann. Er wird dem Su-
chenden helfen, soziale und religitse Vorurteile, verzerrte Christus- und Got-
tesbilder abzulegen. Nur so ndmlich kann dieser offen und empfinglich werden



Stufen geistlicher Fiithrung 249

fiir die ,,Stimme verschwebenden Schweigens (1 Kon 19, nach Martin Bu-
ber), fiir den Ruf dessen, der das geknickte Rohr nicht zerbrechen wird (Jes
42,1-5; Mt 12,20).

Der geistliche Fiihrer hilft dem Suchenden empfangsbereit zu werden, zu
warten und zu horchen und auf den Augenblick hinzuh6ren, wo Christus selbst
die Initiative iibernimmt, wo Jesus dem Menschen Licht und Begegnung
schenkt.

— Johannes der Tdufer

Diese zweite Stufe geistlicher Begleitung wird am Beispiel des Taufers deut-
lich. Beharrlich weist Johannes die Menschen, die mit ihren Lebensfragen zu
ihm kommen, von sich selber weg auf deren eigene Probleme und deren eige-
nes Zentrum. Bei Johannes gibt es keine fertige Antworten und Patentlosun-
gen; er laf3t sich nicht auf dieses oder jenes, auf Elias oder die Propheten festle-
gen (Joh 1,19-21). Als man ibn nach der eigenen Erfahrung frug, bezeugte
Johannes das eigene innere Licht, machte aber sogleich den néchsten Schritt
und schickte die Suchenden aufihren eigenen Weg; durch alle Zweifel und Ab-
lenkungen der Alltagssorgen sollten sie bis zur Quelle des eigenen Lebens
dringen: ,,Mitten unter euch steht der, den ihr nicht kennt.*“ (Joh 1,26) Genau
am kritischen Punkt tritt der geistliche Fiihrer Johannes zuriick und macht
Raum fiir Jesus Christus, fiir die Suche des guten Hirten nach den Menschen in
der Fremde. Jesus ist doch der eigentlich Suchende, wir Menschen sind die
Verirrten. Und nach vielleicht jahrelangem, geduldigem, ehrfiirchtigem War-
ten, in einem Augenblick der Gnade, darf dann Johannes zum Mitmenschen
sprechen: ,,Seht, das Lamm Gottes!** (Joh 1,36)

Aber dann schweigt er; das weitere 148t er geschehen. Begegnung mit Jesus
ist in sich gut und braucht keine Vermittlung durch Menschen. ,,Die beiden
Jiinger hoérten, was er sagte, und folgten Jesus. Jesus aber wandte sich um, und
als er sah, daB sie ihm folgten, fragte er sie: Was wollt ihr? Sie sagten zu ihm:
Rabbi — das heif3t iibersetzt: Meister — wo wohnst du? Er antwortete: Kommt
und seht! Da gingen sie mit und sahen, wo er wohnte, und blieben jenen Tag
bei ihm; es war um die zehnte Stunde.* (Joh 1,37-39)

— Die geistlichen Ubungen des Ignatius

Die eben beschriebene Phase heifit bei Ignatius: Die ,,zweite Woche*. Der
Exerzitienmeister soll den Exerzitanten vorsichtig zur Christusbegegnung fiih-
ren; dabei muB er seine eigene Person und seine eigenen ldeen zuriickstellen.
Dafiir Sorge tragen aber soll er, daB falsche oder einseitige Christusvorstellun-
gen ersetzt werden durch den lebendigen Christus; er mufl immer neu und im-



Janvan Deenen 250

mer intensiver erfahren und meditiert werden; das ganze Evangelium soll mit
seiner radikalen Botschaft von der Nachfolge auf den Exerzitanten wirken.
Die mannigfachen, eine Stunde lang wihrenden Meditationen und Besinnun-
gen lassen den Exerzitanten Christus kennenlernen, ihn tiefer lieben und
treuer ihm nachfolgen. (EB Nr. 104: ,,Damit ich mehr ihn liebe und ihm nach-
folge.*) Die Aufgabe des Exerzitienbegleiters ist es, hinzuhdren und in der
Stimme des Exerzitanten die Bewegungen des Heiligen Geistes zu erspiiren.
Er wird ihm die einzelnen Evangelientexte kurz und sachlich vor Augen stel-
len, damit der Exerzitant selbst damit umgeht (EB Nr. 2). Sein Amt nimlich ist
es, dem Exerzitanten zu helfen, ,,da3 der Schopfer und Herr gewisser in seinen
Geschopfen wirke ... Der Grund, eines oder etwas anderes zu wiinschen oder
zu haben, soll also allein Dienst, Ruhm und Ehre seiner gottlichen Majestit
sein. (EB Nr. 15)

Seine Aufgabe ist es, immer mehr vor Gott zuriickzutreten, der sich als
Schopfer und Herr selbst dem Suchenden kundtut, den Menschen in Liebe und
Lobpreis zu sich hinzieht und ihm die innere Gestimmtheit schenkt, worin der
Mensch den Weg in Gottes Dienst findet.

ITI. Metacardia — das neue Herz

Der Name fiir diese Stufe stammt aus Ezechiel: ,,Ich schenke euch ein neues
Herz und lege einen neuen Geist in euch. Ich nehme das Herz von Stein aus eu-
rer Brust und gebe euch ein Herz von Fleisch.* (36,26)

— Ein Beispiel

Anke ist eine Witwe von fiinfzig Jahren; sie kommt mit ihren zwei erwachse-
nen Sohnen und deren Verlobten recht gut aus. Schon einige Male hat sie drei-
tigige Exerzitien mit mir gemacht; in den schriftlichen Kontakten danach
konnte ich ihr auf ihrem geistlichen Weg weiterhelfen. Den Leidensweg ihres
Mannes, der an Krebs starb, hat sie bewuf3t und gldubig miterlebt. Nun ist sie
Sekretérin an einem psychiatrischen Krankenhaus und arbeitet dariiber hinaus
noch auf kirchlich-sozialem Gebiet. Sie pflegt gute Freundschaften, auch mit
Priestern.

Aber seit einiger Zeit steckt ihre geistliche Entwicklung in einer Sackgasse.
,», Wie geht es weiter? Was soll ich noch mehr machen, um niher zu Christus zu
kommen?‘* Soll sie noch mehr Freundschaften kniipfen? Soll sie ihr soziales
Engagement verstarken? Soll sie mehr beten und betrachten? Soll sie sich ei-
ner religiosen Gruppe anschlieen? Suchend und tastend finden wir langsam
den Weg; und der heift schlicht und einfach: groflere innere Ruhe und wa-



Stufen geistlicher Fithrung 251

chere Bereitschaft. ,,LaB es nur geschehen, Anke, warte und hore hin; hore be-
sonders auf die Note der Menschen und deren Fragen hin; und dann sei gedul-
dig; die Stunde des Herrn kommt.*

Seitdem nun wurde das Beten von Anke einfacher. Die Menschen kommen
jetzt wie von selbst zu ihr, getrieben von ihren Problemen und Fragen. Immer
klarer erkennt sie den gekreuzigten und auferstandenen Christus mitten in ih-
rem eigenen Kummer und im Leid ihrer Mitmenschen.

— Reflexion iiber geistliche Fiihrung

Das Erhelltwerden (die Illumination) kann ein momentanes Geschehen gewe-
sen sein. Aber es wirkt, wenn es echt war, als Licht des Geistes durch die Ereig-
nisse des Lebens und in deren bewutem Erleben weiter auf die Gebiete des
Daseins; in die Arbeit, die menschlichen Beziehungen, die personlichen Er-
fahrungen, in die eigenen Gedanken und das Beten. Alles wird christlicher, das
heilt, immer mehr vom Leben Christi erfiillt.

Dann kommt eine Krise. Die Bereitschaft zum Erfahren wird miide, die Er-
lebnisse fallen aus. Der Mensch fiihlt sich wie vor einer dunklen Wand. ,,Wie
geht es weiter?* Er erfihrt, da3 er allein steht, isoliert ist. ,,Was ist nun das
Zentrum meiner Aktivititen? Woraus lebe ich denn wirklich? Wen liebe ich
eigentlich? Und wer liebt mich?*‘ Unruhe ergreift den Menschen. Er kommt
mit dieser seiner Lebenssituation nicht zurecht. Er fiihlt, dal der helle Tag bei
ihm zur Finsternis wird.

Das ist die Krise des Herzens, die Krise der Affekte und Emotionen, die
,,Metacardia‘““. Jetzt ist der Mensch im Kern des Lebens getroffen; dort soll er
sterben, um zu leben. Er muB sich selbst loslassen, wie das Weizenkorn in die
Erde fallen, um neu zu leben und Frucht bringen. In langwierigen, oft
schmerzhaften Sterbeprozessen wird der Mensch von allen GewiBBheiten und
den allzugroB3en Sicherheiten entbloBt; sogar der Trost einer vorhergegange-
nen Erleuchtung wird ihm triibe. Ein Wort, das ihn jahrelang getragen hat —
z.B. ,,Ich bin bei euch alle Tage** (Mt 28,20) — klingt nur noch hohl und ohne
Sinn. Sogar die Beziehungen zu Menschen, bei denen er Treue und Liebe er-
fahren durfte, werden stumpf und kalt. Das Verhiltnis zu Christus, das ihn
nachfolgen lieB und ihm Sicherheit gab, scheint zu zerbrechen.

Wihrend so der Christ zwar in seinem alltéglichen Beten und Tun weiter-
macht, aber kaum noch eine erwiihnenswerte Aktivitit hervorbringt, wird das
verborgene Christusmysterium in ihm aktiv (Kol 1,27). Das steinerne Herz
wird ihm genommen, er bekommt ein neues Herz, ein Herz aus Fleisch. Die
Metacardia vollzieht sich. In diesem nicht-spiirenden Erspiiren liegt die Einla-
dung des wirklichen Christus, des Gekreuzigten: ,,Komm néher zu mir, werde
eins mit mir.”



Janvan Deenen 252

Der Mensch darf das Leiden erfahren, das Sich-Loslassen und Sich- Aufge-
ben an sich geschehen lassen — um dann auch die Kraft des auferweckten Le-
bens Christi in sich zu erfahren (Phil 3,7-14).

Hier hat das Platz, was die Tradition ,,Unterscheidung der Geister* nennt.
In dieser Geistesgabe wird dem Menschen Hellhorigkeit geschenkt fiir die Be-
wegungen des Geistes in ihm. Wenn ein geistlicher Fiihrer auf die eigenen Er-
fahrungen von Kreuz und Auferstehung hinzuhoren gelernt hat, wird er auch
hellhérig fiir die Einfliisterungen des Anti-Geistes, des Satans. Dieser namlich
versucht mit falschen Gewilheiten, mit spitzfindigen Ausfliichten, mit Skru-
peln und Angsten den Exerzitanten vom Hinh6ren anf den wahren Geist abzu-
lenken. Paulus zéhlt im Galaterbrief (5,22) die Merkmale des guten Geistes
auf: ,,Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede, Langmat, Freund-
lichkeit, Giite, Treue, Sanftmut und Selbstbeherrschung.*

Auf dieser Stufe wird der geistliche Fiihrer immer mehr zum Begleiter, der
mitgeht und dem Herrn mit-nachfolgt. Er hat die Aufgabe, auf die Schrift zu
verweisen und auf die Erfahrungen derjenigen, die in der Kirche im Glauben
uns vorangegangen sind. Der Begleitete aber, der auf dem Weg zu Gott ist, ist
froh, daB er jemanden hat, der ihm in Schwierigkeiten hilft und in der Einsam-
keit zur Seite steht. Das gibt Hoffnung und Vertrauen. Weil der Begleiter die
Last mittragt, kann er auch mitverstehen, was auf dem Wege geschieht, kann er
das gemeinsame Ziel neu ausmachen. Seine Hilfe in der Unterscheidung der
Geister ist durch Wahrheit und Behutsamkeit gekennzeichnet. Er ist gleichsam
ein Katalysator in dem ProzeB, der sich im Exerzitanten abspielt.

Denn das eigentliche Geschehen, die Umformung in Christus, spielt sich in
der Stelle des Exerzitanten ab, in dessen eigenen Mitte, wohinein der Begleiter
mit seinen eigenen Vorstellungen nicht sprechen darf. Er ist jetzt nimlich nur
noch ein Instrument in der Hand des allwirkenden Gottes.

Doch es ist immer wieder von neuem auffallend, wie ein ,,zu-falliges* Wort
des Begleiters , ein Hinweis auf eine Schriftstelle, eine schlichte Gebérde des
Herzens, oder sogar das Gestehen des Unvermdgens zum Zeichen der Gnade
wird, zu einem Zeichen, in dem der Exerzitant die Gnade der Metacardia, des
neuen Herzens erkennt: ,,Ja, dieses Wort ist direkt fiir mich gesagt; in ihm bin
ich vom Herrn geliebt, in dieser Stunde und an diesem Ort.*

— Johannes der Taufer

Der Umschwung vom geistlichen ,,Fithrer zum geistlichen Begleiter ist bei
Johannes dem Taufer genau zu erkennen. Vielen Menschen hatte er auf ihrem
Lebensweg geholfen und ihnen die Metanoia gepredigt; er hatte die Erleuch-
tung fiir andere gedeutet: ,,Seht, das Lamm Gottes!‘‘ Jetzt aber verdndert sich
seine Aufgabe als Begleiter; es ist seine Phase der Metacardia. Die Krise kiin-



Stufen geistlicher Fiihrung 253

digte sich schon an, als die Jiinger ihn verlieBen und Jesus folgten (Joh 1,37).
Die Beziehung zwischen Jesus und den ehemaligen Jiingern des Johannes wird
enger; Nachfolge, Predigt, Sendung ins Apostolat mit der Macht des Wunders
binden eng zusammen. Das aber heiBit wachsender Abstand der Jiinger von ih-
rem ehemaligen Meister, von Johannes.

Dieser aber fillt in die Krise. Ist jener wirklich der Messias? Wo bleiben die
Zeichen des Feuers, der Schaufel, die den Weizen von der Spreu sondert, der
Axt, die an die Wurzel gelegt ist (Mt 3,10-12)? Das messianische Gericht, das
Johannes sosehr erwartet und so oft gepredigt hat, findet nicht statt. Die Frage
wird beklemmend und trifft in die Mitte des Glaubens an Jesus Christus: ,,Bist
du es, der kommen soll, oder miissen wir auf einen anderen warten?** (Lk
7,19)

Wie reagiert nun Johannes? Nicht mit moralischen Ermahnungen, nicht
einmal mit einer Metanoia; er weist auch nicht auf die gro3en Erfahrungen von
frither zuriick, auf die Erleuchtung am Jordan. Er hilt die Frage in der Mitte
des Herzens aus. Und mit dieser Herzensfrage sendet er seine Jiinger zum le-
bendigen Jesus: ,,Bist du es, der kommen soll, oder miissen wir auf einen ande-
ren warten?* (Lk 7,19)

Wegen dieser offenen Bereitschaft kann Jesus die Initiative iibernehmen. Er
zeigt den Jiingern die Realitdten des tatsdchlichen Lebens. In ihm gibt es viel
Traurigkeit und Einsamkeit, gibt es Blinde und Lahme; gibt es Sterben und
Abschiednehmen an jedem Tag. Aber zugleich gibt es auch ein fortwidhrendes
,,Dennoch‘, ein Auferstehen aus der Lihmung, eine Freude des Zusammen-
seins nach der Trennung, Orte von Gemeinschaft und Hoffnung gegen Hoff-
nungslosigkeit; dort gibt es Sehen in finsterer Blindheit. Aber das alles nicht
aus eigener Kraft, sondern in der Gemeinschaft mit Christus aus der Kraft des
Heiligen Geistes (Lk 7,22f).

Mit dieser frohen Botschaft und mit diesem neuen Herzen kehren die Jiinger
zu Johannes zuriick. Fortan kénnen sie ihr eigenes Christsein weiterleben. Die
Aufgabe des Johannes ist damit beendet.

Jetzt ist seine Freude vollkommen. Er hat die Stimme des Brautigams ge-
hért, der seine Braut, den suchenden Menschen, gefunden hat (Joh 3,29).

— Die geistlichen Ubungen des Ignatius

Bei Ignatius heiBt diese Phase ,,dritte Woche*. Es ist die Woche der Vereini-
gung mit dem Leiden und dem Sterben Christi. Dort gibt er liberraschender-
weise kaum noch Hinweise fiir die geistliche Fiihrung. Hochstens die Bemer-
kung ist zu finden, daB man jetzt in Freiheit die Anzahl der téglichen Medita-
tionen vermehren und vermindern kann (EB Nr. 199).



Janvan Deenen 254

Der Exerzitant soll wihrend dieser Woche in méglichst enger Verbindung
mit dem leidenden Christus leben: ,,traurig zu werden und Schmerz zu empfin-
den itiber soviel Schmerz und soviel Leiden Christi, unseres Herrn.* (EB Nr.
206) Es ist die Zeit der personlichen Konfrontation, des Dialogs mit Jesus, die
Zeit der Wahl. Eine Zeit also, aus der eigenen Mitte heraus den Weg zu suchen
und das Mysterium des gekreuzigten und auferstandenen Jesus ins eigene Le-
ben hinein zu integrieren. ,,Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus, Zer-
brochenheit mit dem zerbrochenen Christus, Trinen, innere Qual iiber die so
groBe Qual, die Christus fiir mich erduldet hat.* (EB Nr. 203) Man soll ,,erwi-
gen, wie er alles dies fiir meine Siinden leidet usw.; und was nun ich fiir ihn tun
und leiden soll.“ (EB Nr. 197)

Der Exerzitienbegleiter bleibt im Hintergrund, wird aber in seinem eigenen
Beten und Miterleben dem Exerzitanten bei seinem Kreuzweg nahe sein; er
wird mit ihm den Weg gehen, der zum auferstandenen Herrn fiihrt.

IV. Unio — Vereinigung mit dem Auferstandenen

Auch wenn der Exerzitant auf die Stufe der Unio, der Vereinigung mit dem
auferstandenen Herrn gerufen wird, ist die Aufgabe des Begleiters noch nicht
beendet. Gerade jetzt wird sein Amt zu einer besonderen geistlichen Beru-
fung. Er darf Zeuge sein von Christi Leben in einem Menschen und im Zeugnis
ihn begleiten.

— Ein Beispiel

Ein Jesuit von etwa fiinfundvierzig Jahren lebt in bewuBter Armut unter Ha-
fenarbeitern. Er setzt sich ganz und gar fiir seinen Dienst an diesen Menschen
ein. Seine vollige Anspruchslosigkeit zieht Kraft aus einem tiefen, einfachen
Gebet. Die Mitbriider betrachten ihn zwar wie einen AuBenseiter; doch sie
haben Hochachtung vor seiner Lebensweise. Menschen aus den verschieden-
sten sozialen Schichten werden von seiner Lebensweise angezogen. Es muB
auch gesagt werden, daB dieser Jesuit trotz seines gesunden Aussehens viele
korperliche Schmerzen mit sich trigt.

Erselbst ist kritisch-engagiert in der Kirche. Die Gespriche mit mir sind nur
kurz. Bescheiden erzihlt mein Mitbruder von seinen Erfahrungen mit Gott,
den er in den Angsten und in den Freuden des Alltags findet, in den Begegnun-
gen mit den einfachen Menschen. Er bittet nicht um irgendeinen Rat, sondern
spricht zu mir einfachhin von seinen Erfahrungen und achtet dabei auf meine
Reaktion. Zusammen suchen wir - oftmals im Gebet — nach der weiteren Fiih-
rung durch den Geist.



Stufen geistlicher Fiihrung ’ 255
— Reflexion iiber geistliche Fiihrung

Auf die ,,Metacardia‘‘ folgt eine Periode des inneren Friedens. Sie dauert trotz
auBerlicher Beanspruchungen und trotz schmerzlicher Erfahrungen an. Es ist
ein Friede, der nicht von dieser Welt stammt und auch nicht mit ihren Erfah-
rungen gemessen werden darf. Die Hauptsorge wird von nun an das ehrfiirch-
tige, aufmerksame, gemeinsame Horen auf die Fiihrung des Heiligen Geistes.
Das Leid wird nicht verdrangt, aber der Friede ist die Atmosphire, in der alles
sich ereignet. Er liegt in der sicheren Gewi8heit: ,,Ich werde getragen, ich
werde geliebt von der Liebe selbst.* Und diese geschenkte und jedesmal neu
empfangene Liebe fithrt weiter zu dienenden Liebe an den Néchsten, beson-
ders an demjenigen, der in Not ist. ,,Bleibt in mir, bleibt in meiner Liebe ... ich
habe euch erwihlt, daB ihr euch aufmacht und Frucht bringt und daf} eure
Frucht bleibt ... Dies trage ich euch auf: Liebt einander.*“ (Joh 15,1-7)

Die Aufgabe des geistlichen Begleiters besteht jetzt vor allem im Hinhdren.
Der Heilige Geist ist der geistliche Fithrer. Aber die Hilfe des geistlichen Be-
gleiters bleibt wichtig in ihrer behutsamen und sensiblen Weise. In dieser vier-
ten Periode kann ein Christ ndmlich leicht zu einer Art von Selbstiiberschét-
zung kommen: ,,Liebe und mache einfachhin, was das Herz dir einfliistert!‘
Allzu schnell wird dieser Impuls, der von Augustinus stammt, mi3verstanden.
Eine andere Gefahr liegt in einer falschen Vergeistigung, als seien die mate-
riellen Dinge dieser Welt nur Schein oder gar Hindernis fiir Gott. Daraufsollte
die Antwort ein klares, eindeutiges Nein sein, das ein ebenso eindeutiges Ja
zum konkreten Dienst am Menschen einschliet. Es ist ndmlich auch eine Ver-
suchung dieser vierten Periode, sich in einen frommen ,,Elfenbeinturm‘ zu-
riickzuziehen und die zahlreichen kirchlichen und sozialen Probleme dabei
hintanzusetzen.

Der geistliche Begleiter kennt solche Versuchungen aus der eigenen
Gebetserfahrung und aus seinem glaubigen Wissen; er fithrt also den Begleite-
tenimmer neu zuriick auf die vorangegangenen Erfahrungen und Perioden der
Metanoia, der Erleuchtung und der Metacardia. Es ist eine altbewdhrte Weis-
heit christlicher Spiritualitdt, da im Aufstieg zu Gott immer wieder von
Grund auf neu anzufangen ist, dafl der Erleuchtete immer neu erfahren muf,
dafB er dennoch auf der Ebene der Siinder zu stehen hat.

Der geistliche Begleiter wird den Blick des Vertrauens auf Jesus lenken:
,,Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir.* (Gal 2,20) Bei Unruhe
und Zweifel erinnert er an die Osterworte des Auferstandenen: ,,Fiirchtet
euch nicht!** (Mt 27,10) Wenn das Blickfeld sich zu verengen droht, weist er
auf die Zeichen des Geistes Jesu hin; den Gang zu den Armen, nach Galilda, in
die tagliche Aufgabe, zu den Menschen in Trauer und Mutlosigkeit, um ihnen
die Frohbotschaft, Jesus selbst zu bringen (Lk 4; Mt 16,7).



Jan van Deenen 256

Kurzum, in der vierten Periode hat der Begleiter die Aufgabe, Vorliufer
und Wegbereiter zu sein; sich im Geist auf den Weg nach Emmaus zu machen;
diesen Weg zu reinigen von den Hindernissen.

— Johannes der Taufer

Je ndher Johannes seinem Tod kommt, desto mehr zieht er sich als geistlicher
Fiihrer zuriick und iiberldaBt Jesus den Raum und den Platz, die Menschen zu
fiihren. ,,Er muf3 wachsen, ich aber muB kleiner werden. (Joh 3,30) Aber
auch darin wird Johannes seinem Meister und Fiihrer Jesus dhnlich. Am Ende
steht der Martyrertod.

In dieser Phase wichst die Intimitét der Freundschaft zwischen Johannes
und Jesus; das kann fiir diejenigen zum Trost werden, die wie er zum geistli-
chen Begleiter und Wegbereiter gerufen und dabei in Gefahr sind, sich als
nutzlos zu fiihlen. Die Freundschaft des Johannes zeigt sich im Hinhorchen auf
die Stimme Jesu: ,,Der Freund des Briutigams aber, der dabei steht und ihn
hort, freut sich iiber die Stimme des Brautigams.* (Joh 3,29) Jesus selbst er-
klart, wie intim und personal die Freundschaft zu Johannes ist: ,,Unter allen
Menschen hat es keinen groBeren gegeben als Johannes den Thufer. (Mt
11,11) Sobald Jesus die Nachricht vom Mirtyrertod seines Freundes erhilt,
zieht er sich zuriick, um mit seiner Trauer in betender Einsamkeit vor Gott,
dem Vater sein zu diirfen (Mt 14,13). Und sofort nach der Brotvermehrung,
um die ihn die Jiinger fiir das nachziehende Volk ,,baten*, schickte er Jiinger
und Volk nach Hause, um mit sich allein zu sein und iiber seinen Freund zu
trauern (Mt 14,22).

Einsgeworden mit Jesus, seinem Herrn, wird der geistliche Fithrer nun zum
Hirten, der bereit ist, seinen Schafen alles zu geben: Zeit, Kraft, Fahigkeiten;
der bereit ist, mit ihnen Leid und Freude zu teilen, ja selbst den Tod (Joh
10,15; 1 Petr 5,2).

— Die geistlichen Ubungen des Ignatius

In der vierten Exerzitienwoche erhilt der Exerzitienbegleiter riur noch kurze
Anweisungen iiber den Stoff der Kontemplation, iiber die Auferstehungser-
zahlungen. Jetzt wird nur hingewiesen auf die groBziigige Freiheit, daB8 der
Exerzitant sich seine Meditationsweise selbst einrichten soll, je nachdem ,,wie
er sich besser findet* (EB Nr. 228). Der Begleiter bemiiht sich, daB der Exerzi-
tant auch in den Alltagsdingen, wie in der Wiarme der Sonne, Gottes Nihe und
die Zeichen seiner Barmherzigkeit zu sehen lernt.

Der Exerzitant wird dabei immer selbstloser. Im Heiligen Geist kann er ,,an
so groBer Freude und Frohlichkeit Christi, unseres Herrn, froh sein“ (EB Nr.
229a). Das Gebet wird ein Beten der Ruhe und der Einfachheit.



Psychologische Gesichtspunkte 257

Der geistliche Fihrer ist vollig zuriickgetreten; denn Gott selbst teilt sich im
Geheimnis seiner Liebe dem suchenden, gliubigen Menschen mit.

,,Die Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten; ndmlich darin, daf3
der Liebende dem Geliebten gibt und mitteilt, was er hat.* (EB Nr. 231)

Psychologische Gesichtspunkte zum Thema:
Geistliche Fiihrung*

Pauline Koppler, Miinchen

Geistliche Fiihrung hat mit menschlicher Erfahrung zu tun, mit dem Hinhéren
des Menschen auf Gottes Geist, aber auch mit seinem Hinhdren auf Menschen,
die weiterhelfen. Schon das zeigt, daB3 geistliche Fiihrung mit der Psychologie,
der Wissenschaft von der menschlichen Erfahrung verschrankt ist. Heute
spricht man sogar davon, da3 Psychologie und Psychotherapie drauf und dran
sind, den Seelsorger und geistlichen Fiihrer abzuldsen und zu ersetzen. Viele
Menschen, die in vergangenen Jahrhunderten den Priester aufsuchten, gehen
heute in die Beratungsstunde eines Psychotherapeuten.

Sicherlich gibt es viele Uberschneidungen beider Dienste. Doch man muf3
sich davor hiiten, nun beides - geistliche Fiihrung und psychologische Bera-
tung — zu identifizieren; aber ebenso auch vor dem anderen Extrem, beides be-
ziehungslos nebeneinander laufen zu lassen.

Man wird heute vielleicht sogar sagen diirfen, dafl gerade bei den Fachpsy-
chologen die Zuriickhaltung gegeniiber den Mdoglichkeiten psychologischer
Hilfeleistung grof} ist, wihrend psychologische Laien, darunter manche Seel-
sorger, ein iibergroBes, fast religiéses Vertrauen in die Psychologie zu haben
scheinen. Ubertreibungen miissen auf jeden Fall abgebaut werden — Ubertrei-
bungen in Ablehnung wie Ubertreibungen in Hochschétzung der Psychologie
oder auch Psychotherapie. Dann kann eine kritische Wertschidtzung wachsen,
die sich an Grenzen und Schwierigkeiten {iberpriift hat.

* Folgende empfehlenswerte Literatur wurde zur Ausarbeitung dieses Beitrages beniitzt: Rie-
mann, Fritz, Grundformen helfender Parterschaft, Miinchen, 19793; Faber, H., van der Schoot,
E., Praktikum des seelsorgerlichen Gesprichs, Gottingen, 1974%; Heimler, Adolf, Psychotherapie
— Meditation — Seelsorge — ein Dreiecksverhiltnis? unverdffentlichtes Manuskript, 1976; Kilpe-
lainen, Irja, Zuhéren und Helfen in Seelsorge und Beratung, Gottingen, 1973 ; Buber, M., Der Weg
des Menschen nach der chassidischen Lehre, Heidelberg, 1967 ; Caruso, 1., Die erste Begegnung in
der klinischen Psychologie, unveroffentlichtes Manuskript, Salzburg 1973.





