Psychologische Gesichtspunkte 257

Der geistliche Fihrer ist vollig zuriickgetreten; denn Gott selbst teilt sich im
Geheimnis seiner Liebe dem suchenden, gliubigen Menschen mit.

,,Die Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten; ndmlich darin, daf3
der Liebende dem Geliebten gibt und mitteilt, was er hat.* (EB Nr. 231)

Psychologische Gesichtspunkte zum Thema:
Geistliche Fiihrung*

Pauline Koppler, Miinchen

Geistliche Fiihrung hat mit menschlicher Erfahrung zu tun, mit dem Hinhéren
des Menschen auf Gottes Geist, aber auch mit seinem Hinhdren auf Menschen,
die weiterhelfen. Schon das zeigt, daB3 geistliche Fiihrung mit der Psychologie,
der Wissenschaft von der menschlichen Erfahrung verschrankt ist. Heute
spricht man sogar davon, da3 Psychologie und Psychotherapie drauf und dran
sind, den Seelsorger und geistlichen Fiihrer abzuldsen und zu ersetzen. Viele
Menschen, die in vergangenen Jahrhunderten den Priester aufsuchten, gehen
heute in die Beratungsstunde eines Psychotherapeuten.

Sicherlich gibt es viele Uberschneidungen beider Dienste. Doch man muf3
sich davor hiiten, nun beides - geistliche Fiihrung und psychologische Bera-
tung — zu identifizieren; aber ebenso auch vor dem anderen Extrem, beides be-
ziehungslos nebeneinander laufen zu lassen.

Man wird heute vielleicht sogar sagen diirfen, dafl gerade bei den Fachpsy-
chologen die Zuriickhaltung gegeniiber den Mdoglichkeiten psychologischer
Hilfeleistung grof} ist, wihrend psychologische Laien, darunter manche Seel-
sorger, ein iibergroBes, fast religiéses Vertrauen in die Psychologie zu haben
scheinen. Ubertreibungen miissen auf jeden Fall abgebaut werden — Ubertrei-
bungen in Ablehnung wie Ubertreibungen in Hochschétzung der Psychologie
oder auch Psychotherapie. Dann kann eine kritische Wertschidtzung wachsen,
die sich an Grenzen und Schwierigkeiten {iberpriift hat.

* Folgende empfehlenswerte Literatur wurde zur Ausarbeitung dieses Beitrages beniitzt: Rie-
mann, Fritz, Grundformen helfender Parterschaft, Miinchen, 19793; Faber, H., van der Schoot,
E., Praktikum des seelsorgerlichen Gesprichs, Gottingen, 1974%; Heimler, Adolf, Psychotherapie
— Meditation — Seelsorge — ein Dreiecksverhiltnis? unverdffentlichtes Manuskript, 1976; Kilpe-
lainen, Irja, Zuhéren und Helfen in Seelsorge und Beratung, Gottingen, 1973 ; Buber, M., Der Weg
des Menschen nach der chassidischen Lehre, Heidelberg, 1967 ; Caruso, 1., Die erste Begegnung in
der klinischen Psychologie, unveroffentlichtes Manuskript, Salzburg 1973.



Pauline Koppler 258
Drei Ebenen der Personlichkeit

Um Grenzen und Uberschneidungen zwischen Psychologie und Seelsorge
oder auch geistlicher Fithrung zu iiberschauen, kénnen die drei Beziehungsfel-
der hilfreich sein, die Adolf Heimler in seinem Manuskript, Psychotherapie —
Meditation — Seelsorge (1976) beschreibt.

Von der Zielsetzung her beurteilt
— will die Psychologie (Psychotherapie) die Entfaltungsmoglichkeiten des
Menschen erschlieBen und seine Gestaltungskrifte wecken;

— moéchte die Meditation im Menschen die Frage nach Sinn und die Erfahrung
des Sinnvollen verlebendigen;

— hilft die Seelsorge dem Menschen in seinem Verhiltnis zu Gott, erschlief3t in
ihm also den Glauben, die Hoffnung, die Liebe.

Diese etwas schematische Sichtweise wird lebendig, sobald man die Grund-
vollziige des menschlichen Daseins auf die Ebenen einzeichnet; dadurch be-
kommt die statische Betrachtungsweise eine Dynamik, die das Ineinanderwir-
ken der drei Ebenen verstidndlich macht.

— Psychotherapie und psychologische Hilfen 6ffnen den Weg zur Ich-findung
und Selbstwerdung; sic mochten also einem werde-gehemmten und innerlich
zerbrochenen Dasein Hilfe leisten.

— Medition befreit von Selbstverhaftung, leitet eine Distanzierung vom
Selbstbezug ein, lenkt den Blick ab vom zu engen ,,Ich‘‘; sie mochte also das
ich-verhaftete und weiterhin auch dadurch ding-bezogene Dasein heilen.

— Seelsorge fiihrt diese Entwicklung weiter zur ganzheitlichen Sinndeutung
und zur Selbsthingabe an Gott; der Mensch wird befreit vom Verstricktsein in
die eigene Schuld, auch von der Schuld, die iiber dieser Zeit lastet; er wird be-
freit von der dngstlichen Sorge um die eigene Existenz.

Die Grundbvollziige der drei Ebenen sind zwar verschieden, aber gehen an
der Grenze ineinander iiber und bedingen sich — wenigstens teilweise — gegen-
seitig. Der therapeutische Grundvollzug der Selbstwerdungist eine Bedingung
fiir den meditativen Grundvollzug der Selbstdistanzierung und des Suchens
nach Sinn. Beides wiederum ist Voraussetzung fiir den dialogischen Grund-
vollzug der Selbsthingabe (an einen Menschen — an Gott).

Doch die Beziehung zueinander ist nicht nur linear im Sinne einer zeitlich-
kausalen Abfolge; die Reifung beginnt nicht einfachhin mit psychologischer
Selbstfindung, auf die dann irgendwann die meditative Erweiterung auf den
Sinn und zuletzt dann die religiose Hingabe erfolgt. Alle drei Ebenen durch-
dringen sich stiandig. Ohne ein gewisses MaB an reifer Ich-Findung gibt es
keine gesunde Selbstdistanz; aber wie in einer Riickkoppelung wirkt die
Selbstdistanzierung auf den ProzeB der Selbstfindung zuriick. Ahnlicherweise
kann ein Mensch sich nur hingeben an Gott oder an einen Mitmenschen, wenn



Psychologische Gesichtspunkte 259

er gelernt hat, von sich abzusehen, und dariiber hinaus, wenn er psychologisch
sich selbst gefunden hat. Aber auch umgekehrt ist die wahrhafte Selbstfindung
nur dann gegeben, wenn ein Mensch sich hingibt, an Gott, an den Mitmen-
schen.

Das Verflochtensein der drei Ebenen mit ihren Grundvollziigen zeigt, daB3 es
falsch ist, Selbstwerdung und Ich-Findung mit Egoismus gleichzusetzen. Es
gibt zwar manche Verkiirzungen der Selbstwerdung, die in egozentrischer
Selbstbezogenheit enden. Aber wer sich um wahre Selbstentfaltung bemiiht,
weil auch, daB es dabei nicht um das Hegen und Pflegen von selbstbezogenen
Vorlieben geht, sondern um einen Werdeproze3, der oft hart und leidvoll ist.
Wo Selbst-Verwirklichung bei sich selbst stehenbleibt, wo der Blick nur auf
das ,,Ich‘‘ gerichtet ist, fiihrt der Weg nicht zur Entfaltung des Selbst, sondern
zu dessen Unfreiheit. Kein gesunder Mensch besteht nur aus Ich-Bediirfnis-
sen; das Sehnen nach Du- und Wir-Erfahrung ist in ihm mindestens ebenso tief
verankert wie das nach der Ich-Entfaltung. Der Mensch wird erst wirklich
Mensch, wenn er nicht auf sich selbst blickt, sondern in Beziehungen eintritt.

Selbstentfaltung darf also niemals nackter Selbstzweck sein. Das,,Wozu* ist
entscheidend. Wozu will ich mich selbst finden? Wozu dient meine Entfaltung?
Aber alle Finalitat, alles Fragen nach dem Ziel setzt an bei dem, der sich auf das
Ziel ausrichtet. Ohne die Frage nach dem Selbst und dessen Reife hatte das
weitere Fragen keinen Boden. In der christlichen Tradition ist die Selbster-
kenntnis eine tragende Sdule alles weiteren — allerdings eine Selbsterkenntnis,
die in der Tiefe das Angewiesensein findet.

Martin Buber hat das Gesagte knapp und umfassend charakterisiert: Der
Mensch soll bei sich beginnen, aber nicht bei sich enden; sich erfassen, aber
sich nicht mit sich befassen. Hier ist die erste Ebene gedffnet zur dritten, zur
Hingabe an ein GroBeres, an einen GroBeren.

Hingabe an etwas Gr68eres fiihrt auch zur Bereitschaft, da3 ein Mensch sich
dem personalen Anruf Gottes 6ffnen kann. Auch diesen weiteren Weg hat
Martin Buber oft beschrieben, wie sich die Hingabe an ein menschliches Du
erweitert zur Offnung fiir den personalen Gott.

Psychologische und psychotherapeutische Arbeit an der Selbstwerdung des
Menschen kann also mithelfen, seine Empfangsbereitschaft fiir das Du (eines
Menschen oder Gottes) zu verstirken. Die von Heimler beschriebene Medita-
tion wird dabei zu einer Art Vermittlung zwischen den beiden Ebenen, die von
beiden Grundvollziigen (Selbstwerden — Hingabe) etwas beinhaltet. Das seel-
sorgliche Gesprich und geistliche Fithrung — und durch sie die betende und
glaubende Hingabe an Gott — werden umgekehrt eine tiefgreifende therapeu-
tische Wirkung haben.



Pauline Koppler 260

Fiihrender und Gefiihrter

Die Rollenverteilung in dieser Beziehung

In seiner duBeren Konstellation scheint das interpersonale Feld zwischen geist-
lichem Fiihrer und dem Gefiihrten eindeutig zu sein: Da ist einer, der geistliche
Erfahrung und geistliches Wissen hat; und da ist der andere, der von ihm Hilfe
fiir seinen geistlichen Weg erwartet. Diese helfende Beziehung hat von ihrer
dufleren Struktur einen eindeutigen Richtungssinn: vom Fiihrerenden zum
Gefiihrten. Als Gegensatz dazu kénnen Freundschaft — oder andere Bezie-
hungen — genannt werden, wo Gegenseitigkeit herrscht.

In dieser helfenden, seelsorglichen Beziehung kommt also jedem der beiden
Partner eine klar unterschiedene Rolle zu. Fiir den Psychologen und Thera-

"peuten bringt dieses Rollenspiel in seiner Unterschiedlichkeit keine Schwie-
rigkeit. Beide haben ein Fachwissen zur Verfiigung und sind schon deshalb
dem andern voraus. Die einseitige Beziehungsrichtung bleibt ohne Miihe be-
wahrt.

Zwischen geistlich Fiihrenden und Gefiihrtem, zwischen Seelsorger und
Glaubigen ist das Beziehungsfeld nicht so eindeutig geordnet. Zwar soll der
geistliche Fiihrer ein Fortgeschrittener auf dem geistlichen Weg sein, aber er
wird sich meist (hoffentlich!) nicht als solchen betrachten. Je weiter er im geist-
lichen Leben gekommen ist, desto weniger wird er sich als Fortgeschrittener
vorkommen. Und daher kommt es ihm schwer an, von einem anderen als
,.geistlicher Fithrer erwahlt zu werden. Oftmals wird es der Fall sein, daf3 der
,.geistliche Fiihrer* den Gefiihrten und der Seelsorger den Glaubigen fiir reifer
und heiligméaBiger hélt als sich selbst.

Ein Mensch mit wenig Erfahrung ist nun versucht, die Spannung zwischen
der Anforderung und der Erfahrung von sich selbst dadurch zu mindern, daf§ er
aus der einseitigen Beziehungsrichtung eine gegenseitige Beziehung macht.
Doch damit wiirde der Beratungs- und Fithrungsprozef gefihrdet, wenn nicht
sogar unmdglich gemacht.

Es ist also — wenigstens in der Theorie — zwischen geistlicher Fithrung und
geistlicher Freundschaft zu unterscheiden. Auf der Ebene der Freundschaft ist
die Beziehung gegenseitigz. Wo diese Freundschaft eine geistliche wird,
schauen beide Freunde gemeinsam auf ihr Ziel, stiitzen, korrigieren und be-
stiarken sich gegenseitig. Das gemeinsame Gehen auf dem Weg zu Gott wird
zur Erfahrung, die beiden Freunden geschenkt ist. Der ,,Wir*‘-Charakter des
Erlebens festigt einen jeden der beiden in seiner Gottesbeziehung. In der geist-
lichen Fiihrung hingegen stellt sich der eine gleichsam an den Rand des Weges
und weist den andern in sein Gehen ein. Es ist wichtig, da3 dieser Unterschied
auch in der Praxis der geistlichen Fiihrung bewuf3t bleibt.



Psychologische Gesichtspunkte 261

Wenn der geistliche Fithrer anzuerkennen lernt, daf er, trotz seiner Méngel
und Unfihigkeiten, den anderen Menschen begleiten, fithren darf und kann,
wird ihm vielleicht gerade daraus eine wichtige Erfahrung geschenkt. Es kann
ihm existentiell aufgehen, daB nicht er es ist, nicht seine Fahigkeiten es sind, die
anderen helfen, sondern daf3 er ein Medium, ein Katalysator fiir das Wirken
Gottes in der Seele eines Menschen sein darf.

Die Bedeutung des Unbewufiten

Mit dieser Abgrenzung ist das Beziehungsfeld noch nicht geniigend aufge-
schliisselt. Bis jetzt sicht es noch aus, daB Antwort und Frage eindeutig zu be-
stimmen sind: Ein Ratsuchender braucht und wiinscht sich Hilfe — der Berater
gibt ihm Rat. Ein Suchender auf dem geistlichen Weg braucht und wiinscht
Fiihrung — der geistliche Fithrer gewdhrt sie ihm.

So mag der geistliche Weg im bewuften Bereich wahrgenommen werden.
Doch auf der unbewuf3ten Ebene mischen sich in diese eindeutigen Haltungen
viele andere Erfahrungen ein: Die Angst vor der Miihe des Heilungsprozesses
und dem Schmerz der Bekehrung; Widerstinde, die in der Vergangenheit ge-
gen den Wunsch nach Heiligung aufgebaut wurden; Note, ob der Weg wirklich
zum rechten Ziel fithrt; und vieles andere. Es ist notwendig, dies zu reflektie-
ren und in die Uberlegungen einzubeziehen.

Gerade die ,,unbewullten‘‘ Faktoren in der Begegnung zwischen Mensch
und Mensch spielen eine entscheidende Rolle. Zwischen zwei Menschen wird
im Gesprich und im Austausch nicht nur das wirksam, was an theoretischem
Wissen hin und her gereicht wird. Es wirkt auch ein —und vielleicht sogar noch
mehr —, was ein Mensch an Personlichkeit, an innerer Reife und Offenheit, an
Festigkeit und Demut mitbringt. Und das liegt zum groBten Teil hinter den
ausgesprochenen Worten, in dem Bereich, den man verallgemeinernd das
,,UnbewuBte*‘ nennen darf.

Wer also einen anderen Menschen begleitet — nicht nur als Therapeut, son-
dern auch als geistlicher Fithrer —, muB3 diese Einfliisse aus dem UnbewuBten
kennen, muB lernen, sie aufzudecken und damit umzugehen. Solche Einfliisse
kénnen namlich ebensogut hilfreich wie hinderlich werden fiir den konkreten
Vollzug der geistlichen Fiihrung.

Wichtig ist vor allem, daf es dabei um Leben geht. Im Leben aber lassen sich
keine statischen Grenzen ziehen. Man kann nicht einfach bestimmen: hilfrei-
che Impulse aus dem Unterbewuf3ten lasse ich bewullt werden, hinderliche
aber unterdriicke ich.

Es ist wichtig, diesen ProzeB der BewuBtwerdung, des Hochkommens der
Impulse, nicht abzustoppen; und es ist ebenso wichtig, dafl man mit diesen Im-



Pauline Koppler 262

pulsen umzugehen lernt, ihre Hinweise ernst nimmt und die damit angemelde-
ten Anliegen in die bewufite Personlichkeitsstruktur einordnet.

Nur in einem lebendigen Umgang mit diesen Impulsen kann sich zeigen, wie
und inwieweit sie zur Hilfe oder zur Gefahr der personliche Reife werden. Und
nur im ProzeB dieses Umgangs kann jemand entscheiden, ob und wieweit er
dies alles seinem geistlichen Fiihrer vortrigt. Denn auch dieses Gesprach ist
ein lebendiger ProzeB3, der nicht in ein vorgefafites fertiges Schema hineinge-
prefit werden darf.

Deshalb miissen solche Impulse zuerst zugelassen und dann beobachtet
werden; sie sind nach ihrer Wurzel und nach ihrer Frucht zu befragen; oftmals
ist es sogar hilfreich, sie ganz bewuBt ins Spiel und ins Gesprich zu bringen. So
wird der Betreffende lernen, zu unterscheiden, mit ihnen umzugehen und ih-
ren positiven Einfluf in rechter Weise einzusetzen. Die ignatianische ,,Unter-
scheidung der Geister* bietet das klassische, in seiner psychologischen Trag-
weite nur selten recht eingeschétzte Instrumentarium fiir diesen ProzeB: und
hebt zugleich diesen psychologischen Proze$3 auf die Ebene der geistlichen
Person-Werdung hinauf.

Chance und Gefahr der Ubertragung

Ein fiir geistliche Fiihrung wichtiger EinfluB aus dem Unbewuften — vielleicht
der wichtigste — trigt in der Psychoanalyse den Namen: Ubertragung. Damit
ist der Gesamtbereich jener unbewufSten Gefiihle und Affekte beriihrt, die ei-
ner in die Begegnung mit einem andern Menschen mitbringt und aus denen er
dann — unbewuf3t — einiges auf den anderen Menschen ,,iibertrégt*‘. Also eine
Art Voreingenommenheit (die sich auch sehr positiv auswirken kann!), mit der
das Urteil und der Umgang mit dem anderen Menschen beeinflu3t werden.
Die friihe Kindheit ist die Periode, in der sich beim Menschen Schemata ent-
wickeln, die im Gefiihl, nicht so sehr im Wissen wurzeln, und die in jede spétere
Bezichung einflieBen.

Wohl jeder Mensch, der vor einem steht, erregt wie von selbst Gefiihle der
Bewunderung, Zuneigung, Anhénglichkeit oder auch Angst, Eifersucht, Ab-
neigung, Neid — ohne daf} er sich schon geduB3ert und ohne daB man sich ein
gemaéBes Urteil iiber ihn gebildet hat. Dieses unbewufBte Gefiihl begleitet in ir-
gendeinem MaBle jede menschliche Begegnung.

Ubertragung von seiten des Gefiihrten

Es gibt Situationen und Menschen, wo die Wahrscheinlichkeit der Ubertra-
gung grofer ist als sonstwo. Dazu gehort die Situation der geistlichen Fiihrung
und der Beruf des Seelsorgers. Wie in einem Archetypus sammeln sich in sei-



Psychologische Gesichtspunkte 263

nem Bild verschiedenste menschliche Rollen: Der Lehrer, der Vater, die Mut-
ter, der Freund, der Meister usw. Daher kann es nur allzuschnell geschehen,
dafl ein Mensch, der sich in eine geistliche Fiihrung begibt, das Gefiihl mit-
bringt, das eigentlich dem Lehrer, dem Vater, dem Freund usw. gegolten hat;
Gefiihle, die aus der Situation des Kleinkindes, des Schiilers, einer groBen Hil-
flosigkeit gewachsen sind.

Die Gefiihle selbst konnen positiv oder negativ sein, bejahend, freundlich
bereit, oder feindselig, ablehnend, verschlossen. Beides hinwiederum ist oft-
mals durch Widerstdnde unterdriickt. Positive Gefiihle 1468t man nicht gerne
aufkommen, wenn man sich in die geistliche Fithrung hineinbegibt, weil man
Abhingigkeit und Bemutterung fiirchtet; die negativen unterdriickt man viel-
leicht, weil man den Abbruch der Beziehung fiirchtet, wenn diese ablehnenden
Gefiihle auftauchen und bemerkt werden. Aber das alles spielt sich zunéchst
unter der Oberfldche des bewuBBten Lebens ab, wie auch die Gefiihle nicht in
der Reflexion des Verstandes, sondern im instinktiven Ahnen liegen.

Esist also zunéchst notwendig, die Widerstdnde aufzugeben und den Gefiih-
len, den Impulsen des UnbewuB3ten Raum zu geben; dadurch wird man erken-
nen, was in einem vor sich geht. Wo die Widerstinde bleiben, flieBen diese Im-
pulse dennoch ein. — Solange sie aber unbewuf3t und ungestaltet bleiben, kon-
nen sie die gesunde Erfahrung der Begegnung verzerren. Es ist wie bei einer
Krankheit, die erst recht erkannt sein muf3, damit der Heilungsprozef in guter
Weise eingeleitet werden kann. Und es ist wie bei einem Gesundungsprozef3,
wo ebenfalls erkannt werden muf3, welche Faktoren ihn bewirken und fordern,
um dann diesen guten Einfliissen breiteren Raum zu gewéhren.

Ein Beispiel moge diesen Prozef3 erldutern:

Ich begegne einem Priester und weill nach kurzer Zeit: Er ist fiir mich
der geistliche Fiihrer, den ich schon seit langem suche. Im ersten Ge-
spréich schon habe ich volles Vertrauen zu ihm gewonnen; dafiir bin ich
sehr dankbar. Wir vereinbaren also geistliche Gespréche in einem an-
gemessenen Rhythmus.

Doch bald merke ich, da3 in mir etwas nicht stimmt. An der Oberfla-
che geht es mir zwar gut. Ich habe keinen Grund zum Mifimut. Dennoch
fithle ich mich in meiner Haut nicht wohl und in meinem innersten Zen-
trum bin ich leer. Woher diese Leere? Lange Zeit finde ich keinen Grund
dafiir; bis ich eines Tages — vielleicht durch einen Traum —entdecke, was
ich vor mir selbst versteckt hielt und nicht wahrhaben wollte: Ich ver-
misse meinen geistlichen Fiihrer! Ich habe Sehnsucht nach ihm! Doch ich
will mir dieses Gefiihl nicht erlauben; denn es ist kindisch, ihn zu vermis-
sen, wo ich mich doch selbst entschlossen habe, ihn nur alle vier Wochen
aufzusuchen, und auf diese Zeitspanne eingestellt bin. Und auBerdem ist



Pauline Koppler 264

es nicht nur kindisch, sondern auch ungehdrig, nach ihm Sehnsucht zu
haben. Es kommt mir wie eine Vereinnahmung, wie ein Zugriff vor. Ich
habe keine rechte Erklirung fiir mein Gefiihl. Infiziert von psychologi-
schem Wissen ahne ich zwar, da irgendwelche Ubertragungen mit im
Spiel sein konnten, aber ich verscheuche diese Gedanken. Ich befehle
mir, diesen Priester nicht als Ubertragungsfigur zu benutzen; mein Un-
bewulltes tut es trotzdem.
Und das kommt in dem nichsten Gesprich auf. Ich verschweige nim-
lich meinem geistlichen Fiihrer, daf ich ihn vermit habe und erzihle
dies und jenes und mache daraus Wichtiges. Dabei ertappe ich mich im
Bemiihen, besonders scharfsinnig zu sein, damit ich auch ,,Wesentli-
ches‘“ von mir aussage. Irgendwie mdchte ich in einem giinstigen Licht
dastehen. Nach dem Gesprich ist es mir flau im Magen. Alles, was ich
gesagt habe, kommt mir diinn und schal und nichtssagend vor, obwohl es
das, von der Sache her beurteilt, nicht war. Ich mache nochmals kehrt,
gehe zuriick und sage: ,,Das, was ich gesagt habe, iiber meinen Weg in
den vergangenen vier Wochen, stimmt alles, aber es ist nicht alles. Das,
was mich am meisten bewegt hat, habe ich nicht gesagt: Ich habe Sie sehr
vermif3t!*
- Im Gegensatz zu mir ist mein geistlicher Fithrer dariiber nicht unwillig.
Er akzeptiert dieses Gefiihl und schilt mit mir sehr geschickt und behut-
sam den Kern meines Empfindens heraus. Ich habe Gefiihle, die ich
meinem Vater gegeniiber hatte, auf ihn iibertragen. Das zu erkennen,
wire nicht schwierig gewesen, aber diese Erkenntnis zuzulassen,
brauchte Zeit, brauchte die Hilfe und das Verstdndnis des geistlichen
Fiihrers. Als es geschehen war, fiihlte ich mich in der Beziehung zu die-
sem Menschen wieder frei und war in meiner Selbstdarstellung echter
und wahrhaftiger.
Das Beispiel zeigt beides: die Chance, die in der Ubertragung liegt, und auch
die Gefahr. Als Chance ist zu werten, daB die positive Ubertragung diesem
Priester einen Vertrauensvorschufl gab. Denn ohne ein hohes MaB an Ver-
trauen ist geistliche Fiihrung nicht moglich. Zwar beinhaltet Vertrauen immer
auch ein Risiko, weil es vom Beratenden ausgeniitzt werden kann. Aber wenn
man dieses Risiko nicht eingeht, kommt es von vornherein zu keiner Bezie-
hung. DaB} ich in obigem Fall dieses Risiko eingehen konnte, dazu hat meine
positive Ubertragung wesentlich beigetragen.

Zu einer Gefahr wird die Ubertragung dann, wenn sie nicht als solche er-
kannt wird. Im aufgezeigten Beispiel hitte der geistliche Fiihrer Méglichkeiten
gehabt, sich falsch zu verhalten:

— Wenn er mein Gefiihl abgewehrt, kritisiert oder bagatellisiert hétte, so wie
ich selbst es getan habe. Die Folge wire gewesen, daf} ich wahrscheinlich mit



Psychologische Gesichtspunkte 265

Schuldgefiihlen weggegangen wire — beschidmt iiber meine Empfindungen.

— Er hitte aber auch meine so eindeutige Sympathie fiir sich buchen, seiner
Liebenswiirdigkeit, seiner Wirkung auf andere, zuschreiben kénnen. Dann
wire er insgeheim eitler Selbstgefilligkeit verfallen. Und dies hitte unsere
Beziehung unnétig belastet.

DaB er beides nicht getan hat, klingt — aus der Distanz betrachtet — gar nicht
so weltbewegend. Aber mitten im aktuellen Geschehen eines Gespréchs einen
solchen Durchblick zu gewinnen und sich vor allem richtig zu verhalten, ist
ganz und gar nicht einfach. Wer eigene Beziehungen auf entsprechende Vor-
kommnisse durchleuchtet, weil3, wieviel Wachsamkeit und auch Selbstdiszi-
plin dafiir nétig sind.

Ein geistlicher Fiihrer muB also die Ubertragung als ein natiirliches Phéno-
men einschitzen und anerkennen. Er soll mit groBer Wachsamkeit sich selber
gegeniiber versuchen, weder fiir alle ihm entgegengebrachte Sympathie noch
fiir jeden Widerstand oder gar HaB gegen sich die Ursache einzig und allein bei
sich selbst zu suchen.

Diese wache Distanz zu den Geschehnissen auf der Gefiihlsebene stellt
groBe Anforderungen an die Person des geistlichen Fiihrers. Es handelt sich ja
nicht einfach um einen Austausch von Informationen; es geht um Erfahrungen
und Vorgénge im eigenen Ich; und das ist maBgebend fiir den geistlichen Rei-
fungsprozef eines Menschen. Dabei aber ist die Gefahr sozusagen ,,natiirlich*,
daf} ein geistlicher Fithrer aus dem personlichen Engagement heraus diese wa-
che Distanz iiberspringen mdchte; daB} er, je grofler seine Anteilnahme ist, um
so leichter den Mechanismus der Ubertragung iibersieht. Doch das wiire zum
Schaden fiir die geistliche Fiihrung.

Gegeniibertragung von seiten des geistlichen Fiihrers

Der geistliche Fiihrer muf} auch seine eigene Gegeniibertragung kennen und
zu deren Verarbeitung fihig sein. Damit ist der unbewuf3te Einflufl der Ge-
fiihle gemeint, die sich im Berater und geistlichen Fiihrer als Reaktion auf das
melden, was der Gesprdchspartner ihm entgegenbringt. Auch im Berater kann
sowohl Zuneigung als auch Abneigung erwachen. Er darf also nicht blind sein
fiir das, was in ihm vorgeht. Der Blick auf den Gesprachspartner darf ihn nicht
hindern, sich selber gegeniiber aufmerksam und wachsam zu sein. Auch seine
Gefiihle darf er weder verdridngen, noch ihnen unreflektierend nachgeben; er
soll gelernt haben, sie bewuB3t zu verarbeiten und sie positivim Gesprich ein-
zusetzen.

Die Gegeniibertragung ist jedem aus verschiedenen Begegnungen bekannt.
Man reagiert auf ein bestimmtes Verhalten eines Menschen immer schon in
naiv spontaner Weise.



Pauline Koppler 266

— Es kann sein, daB einer mit besonders viel Warme und Geduld dem begeg-
net, der mit einem sprechen will und dann doch kaum etwas iiber die Lippen
bringt.

— Es kann aber auch sein, daB einer in einer solchen Situation drgerlich und
ungehalten wird; oder daB8 er den hilflosen anderen mit einem Wortschwall
iiberschiittet; oder daB er verlegen und hilflos wird angesichts der Blockade im
anderen.

— Auf anmaBende und freche AuBerungen des Gesprichspartners kann man
beleidigt oder besonders aggressiv reagieren; man kann zynisch oder unsicher
werden; andere beginnen, den Gesprichspartner zu belehren; bei anderen
steigt die Wut hoch und sie beschimpfen ihn.

— Die Sympathie, die einem entgegengebracht wird, beantworten einige mit
Angst, andere reagieren mit Abwehr oder mit Verachtung oder auch mit ei-
nem Gefiihl von Eitelkeit und Selbstgefalligkeit.

Ein Beispiel moge den Vorgang erldutern (nach Irja Kilpeldinen, Zu-

héren und Helfen in Seelsorge und Beratung):

Jemand kommt zum Seelsorgsgesprich, sieht den Partner kurz an, zieht

die Hand, die zum GruB8 ausgestreckt war, wieder zuriick und sagt: Wie

sonderbar Sie aussehen! Mit Ihnen kann ich nicht reden.

Es handelt sich offensichtlich um ein iibertragenes Gefiihl. Wer nun
gekrinkt, schockiert oder erbost darauf antwortet, fillt der Gegeniiber-
tragung zum Opfer; kein weiteres Gesprich wird zustandekommen.
Wenn es aber gelingt, das Gespréach auf den Grund dieser schockieren-
den Ablehnung zu lenken, dann kann es folgendermafen weitergehen:
R.: Wie sonderbar Sie aussehen! Mit Ihnen kann ich nicht reden. (wen-

* det sich ab)

B.: Sie meinen, ich sihe unheimlich aus. Kénnte es sein, daB ich Sie an
jemanden erinnere, den Sie frither gesehen haben?

R.: Ja, Sie erinnern mich genau an meine Tante Astrid, die verschroben
war.

B.: Kann sein, daB ich so aussehe, wie Tante Astrid. Aber wenn Sie mich
nun trotzdem etwas genauer anschauen wiirden, sehe ich eventuell
doch nicht genauso aus wie Tante Astrid.

R.: (wendet sich langsam zu) Ja, das stimmt. Nur der erste Eindruck war
so seltsam. Ich hatte das gleiche Gefiihl wie damals, als Tante Astrid
eintrat ... (das Gesprich geht weiter).

Das kurze Gesprich stellt natiirlich nur ein Beispiel dar fiir oftmals langwierige
Prozesse. Der psychologische Berater und der geistliche Fiihrer miissen wis-
sen, daB solche Vorgéinge oft mithsam einzuleiten und schwierig durchzuhalten
sind.



Psychologische Gesichtspunkte 267

Eine Kinderkrankheit jeder Beratungstitigkeit besteht darin, da8 man zu
schnell zum Ziel kommen will, da man mit Ungeduld den Erfolg anstrebt.
Selbstverstindlich geht auch ein geistlicher Fiihrer in das Gespréch hinein mit
dem Willen, die rechten Ratschlidge zu geben. Aber gerade hier konnen Unge-
duld und eine Art von Leistungswillen die rechte Entwicklung beim Gefiihrten
hemmen.

Oftmals liegt namlich in dem Vorsatz, unbedingt zu helfen und zu einem po-
sitiven Ergebnis zu kommen, der Anspruch, da sich die Probleme des Rat-
suchenden nach dem Wissen und Kénnen des Beraters zu richten haben.

Wer geistlich fiihren will, muf} aber wissen, daB der eigentliche Fiihrer Got-
tes Geist im Menschen ist. Ungeduld und Leistungswillen von seiten des geist-
lichen Fiihrers konnen diese eigentliche Mitte verstellen und verdunkeln. Psy-
chologisch ausgedriickt aber wiirde das bedeuten: Der geistliche Fiihrer ist
selbst der Ubertragungssituation zum Opfer gefallen.

Ratschlige fiir den geistlichen Fiihrer

Wer sich mit der christlichen Uberlieferung zur ,.geistlichen Fiihrung* be-
schéftigt, wird erstaunt sein, wie sehr manche moderne psychologische Ein-
sicht mit der Weisheit der Vergangenheit iibereinstimmt. Auch folgende psy-
chologische Hilfen zur geistlichen Fithrung, die das Ausgefiihrte zusammen-
fassen, sind innerhalb der Tradition reich zu belegen.

,»Sich fiihren lassen®

Um die Klippen im Feld geistlicher Fiihrung zu umgehen, gibt es eine Grund-
forderung. In der Piddagogik wie in der Psychoanalyse und eben auch in der
geistlichen Fiihrung ist sie von entscheidender Bedeutung: Ein Erziecher muf3
ein Erzogener sein; ein Analytiker muB selbst ein Analysierter sein; ein geistli-
cher Fiihrer muB ein Gefiihrter sein und sich weiterhin fiihren lassen.

Alle psychotherapeutischen Schulen verlangen, daf} jeder, der mit einer be-
stimmten Methode arbeiten will, den therapeutischen Prozef an sich selbst er-
lebt haben muB. Theoretisches Wissen alleine geniigt nicht: man muf an sich
selbst die Therapie erfahren haben, muf eine Lehranalyse bei einem erfahre-
nen Analytiker unternommen haben. Dabei wird man als ,,Schiiler* zu sich
selbst gefiihrt; man wird dem eigenen ,,Schatten‘ als der Negativ-Seite seiner
eigenen Psyche konfrontiert; man lernt mit sich selbst umzugehen, die eigenen
— falschen wie auch guten — Verhaltensweisen kennen. Nur so kann man der
Gefahr von Tauschungen und Verzerrungen, wie sie aus dem eigenen Unbe-
wuBten emporsteigen, in rechter Weise begegnen. Der spitere Berater oder
geistliche Fiihrer wird mit seiner personlichen ,,Gleichung® konfrontiert, lernt



Pauline Koppler 268

damit umgehen, lernt abschitzen, wie er und sein eigenes UnbewuBtes auf an-
dere Menschen reagiert.

Hier kommt die uralte Tradition der ,,geistlichen Schulen* neu zum Tragen;
auch dort wurde weniger ein Wissen, sondern eine Erfahrung weitergegeben,
eine Erfahrung, die nur iiber Erfahrung zu vermitteln ist. Aber auch abgesehen
davon kann nur derjenige einem anderen Menschen wirksam auf seinem Weg
zu Gott helfen, der sich selbst von Gott fithren 148t, der auf die Stimme des
Geistes hort, der ein Gespiir dafiir bekommen hat, wie differenziert die Anre-
gungen sind, die Gott in jede menschliche Seele hineinsenkt.

Hinzu kommen die vielfaltigen praktischen Hilfen, die ein geistlicher Fiihrer
aus dem eigenen Gefiihrt-Werden durch einen anderen Menschen erhilt. So
ist zum Beispiel die Methode der nicht-direktiven Gesprachsfiihrung, die also
keiner vorher geplanten Logik, sondern den spontanen Gesprichssituationen
folgt, etwas, was man auch erlernen und methodisch beobachten kann.

,,Gleichschwebend aufmerken‘

Der geistliche Fiihrer soll sich bemiihen, die Haltung der ,,gleichschwebenden
Aufmerksamkeit*, wie sie vom Psychoanalytiker gefordert ist, zu erlernen.
Damit ist eine entspannte und gelassene Haltung des Hinhdrens gemeint.
Diese stellt sich erst nach vielem Miihen und immer wiederkehrenden Riick-
schlagen ein. Im Zustand dieser Aufmerksamkeit kann der Berater einfach
schauen, horen; hilt an nichts fest; ist bereit, sich neu belehren zu lassen,
ohne den Gesprichspartnern festzulegen; ist bereit fiir iiberraschende Wendun-
genin Gesprach und Therapie, ohne dabei iiber den Partner erschrocken zu sein.

Diese gleichschwebende Aufmerksamkeit mufl — wenigstens streckenweise
— auch in der geistlichen Fiihrung mafgebend sein. Nur so kann man die wah-
ren Bewegungen im Partner entdecken. Ignatius von Loyola verlangt von dem,
der Exerzitien gibt, etwas Entsprechendes: ,,Der die Ubungen gibt, soll sich
weder zu der einen Seite wenden oder hinneigen, noch zu der anderen, sondern
in der Mitte stehend wie eine Waage unmittelbar den Schépfer mit dem Ge-
schopf wirken lassen und das Geschépf mit seinem Schépfer und Herrn.* (EB
Nr. 15) Der geistliche Fiihrer soll also nicht selbst etwas in die Waagschale le-
gen, sondern nur das Ziinglein der Waage zwischen Gott und Mensch sein.

Durch die gleichschwebende Aufmerksamkeit beobachtet man Vorurteile
gegeniiber dem Gespréchspartner und auch Bewegungen der eigenen Affekte,
d. h. die Gegeniibertragung. Man lernt, auf kleine Signale aufmerken, die sich
in einem selber melden und die aber den Partner wieder beeinflussen. Der
geistliche Fiihrer muB im Blick auf den anderen auch sich selber im Blick be-
halten, mul wahrnehmen, wie er,,da‘ ist: gelost, aufmerksam, wach oder ver-
krampft, ungeduldig, unnatiirlich.



Psychologische Gesichtspunkte 269

,, Vorher und nachher reflektieren‘

Schon vor dem Gesprich soll der geistliche Fiihrer den Blick auf sich selbst
richten, welche Signale aus seinem Gefiihlsbereich aufsteigen: Wie erwarte ich
den, der zum Gespriach kommt? Erwacht da ein St6hnen oder Angst oder aus-
gesprochene Unlust oder Aggression oder Freude, lockere Bereitschaft und
personliche Zuneigung?

Nach dem Gesprich soll er den Blick nochmals auf sich und seine Gefiihle
richten. Wie man von dem, der in Beratung kommt, erwartet, da} er das Ge-
spriach nachklingen 188t und an ihm nacharbeitet, so sollen auch der Berater
oder der geistliche Fiihrer sich mit dem Gespréch nachher noch einmal befas-
sen. Aus der Distanz heraus wird er sich leichter iiber die Einstellung zu einem
bestimmten Menschen klar. Der Berater kann damit zwei extreme Fehlhaltun-
gen kontrollieren: das leidenschaftliche Interesse einerseits und die todliche
Langeweile andererseits. Beides ist oft Ausdruck einer uniiberwundenen Ge-
geniibertragung. Sowohl iibertriebene Faszination als auch uniiberwindliche
Abneigung verunmoglichen dem Berater, seinen Partner mit gleichschweben-
der Aufmerksamkeit zu begleiten.

In der geistlichen Tradition der christlichen Spiritualitit spielt ebenfalls die
,,Reflexion* eine wichtige Rolle. Ignatius von Loyola hat ihr eine fast grofiere
Bedeutung zugemessen als der eigentlichen Gebetserfahrung.

Die Art und Weise, wie jemand sich diese Haltungen erarbeitet, ist von Per-
son zu Person verschieden. Fiir jeden aber ist einerseits Ubung und Reflexion
in der Erlernung einer Gesprichsmethode wichtig, und andererseits muf} er
von Fall zu Fall neue Hilfen suchen, um seine Einstellung zum Menschen, der
zum Gesprich kommt, ins Lot zu bringen.

Der geistliche Fiihrer aber sollte sich vor einer Beratungsstunde stets be-
wuflt machen, da8 Gott jeden Menschen liebt —so wie er ist! —und daB Gott es
ist, der ihn fiihrt. Damit findet eine psychologische Methode ihre geistliche
Mitte. Es ist heilsam, vor einem Gesprich zu lesen, was Paulus (1 Kor 13) iber
die Liebe sagt, von der jeder geistliche Fiihrer etwas verkorpern sollte:

Die Liebe ist langmiitig,

die Liebe ist giitig,

die Liebe ist nicht eifersiichtig,

nicht prahlerisch, nicht aufgeblasen,
sie handelt nicht unschicklich.

Sie sucht nicht das Ihre,

1aBt sich nicht erbittern,

trégt das Bose nicht nach.

Sie hat nicht Freude am Unrecht,

hat vielmehr Freude an der Wahrheit.





