
Psychologische Gesichtspunkte 257 

Der geistliche Führer ist völlig zurückgetreten; denn Gott selbst teilt sich im 
Geheimnis seiner Liebe dem suchenden, gläubigen Menschen mit. 

•Die Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten; nämlich darin, daß 
der Liebende dem Geliebten gibt und mitteilt, was er hat." (EB Nr. 231) 

Psychologische Gesichtspunkte zum Thema: 
Geistliche Führung* 

Pauline Koppler, München 

Geistliche Führung hat mit menschlicher Erfahrung zu tun, mit dem Hinhören 
des Menschen auf Gottes Geist, aber auch mit seinem Hinhören auf Menschen, 
die weiterhelfen. Schon das zeigt, daß geistliche Führung mit der Psychologie, 
der Wissenschaft von der menschlichen Erfahrung verschränkt ist. Heute 
spricht man sogar davon, daß Psychologie und Psychotherapie drauf und dran 
sind, den Seelsorger und geistlichen Führer abzulösen und zu ersetzen. Viele 
Menschen, die in vergangenen Jahrhunderten den Priester aufsuchten, gehen 
heute in die Beratungsstunde eines Psychotherapeuten. 

Sicherlich gibt es viele Überschneidungen beider Dienste. Doch man muß 
sich davor hüten, nun beides - geistliche Führung und psychologische Bera- 
tung - zu identifizieren; aber ebenso auch vor dem anderen Extrem, beides be- 
ziehungslos nebeneinander laufen zu lassen. 

Man wird heute vielleicht sogar sagen dürfen, daß gerade bei den Fachpsy- 
chologen die Zurückhaltung gegenüber den Möglichkeiten psychologischer 
Hilfeleistung groß ist, während psychologische Laien, darunter manche Seel- 
sorger, ein übergroßes, fast religiöses Vertrauen in die Psychologie zu haben 
scheinen. Übertreibungen müssen auf jeden Fall abgebaut werden • Übertrei- 
bungen in Ablehnung wie Übertreibungen in Hochschätzung der Psychologie 
oder auch Psychotherapie. Dann kann eine kritische Wertschätzung wachsen, 
die sich an Grenzen und Schwierigkeiten überprüft hat. 

* Folgende empfehlenswerte Literatur wurde zur Ausarbeitung dieses Beitrages benützt: Rie- 
mann, Fritz, Grundformen helfender Partnerschaft, München, 19793; Faber, H., van der Schoot, 
E., Praktikum des seelsorgerlichen Gesprächs, Göttingen, 19745; Heimler, Adolf, Psychotherapie 
- Meditation • Seelsorge • ein Dreiecksverhältnis? unveröffentlichtes Manuskript, 1976; Kilpe- 
läinen,Irja, Zuhören und Helfen in Seelsorge und Beratung, Göttingen, 1973; Buber, M.,Der Weg 
des Menschen nach der chassidischen Lehre, Heidelberg, 1967; Caruso, I., Die erste Begegnung in 
der klinischen Psychologie, unveröffentlichtes Manuskript, Salzburg 1973. 



Pauline Koppler 258 

Drei Ebenen der Persönlichkeit 

Um Grenzen und Überschneidungen zwischen Psychologie und Seelsorge 
oder auch geistlicher Führung zu überschauen, können die drei Beziehungsfel- 
der hilfreich sein, die Adolf Heimler in seinem Manuskript, Psychotherapie - 
Meditation - Seelsorge (1976) beschreibt. 

Von der Zielsetzung her beurteilt 
- will die Psychologie (Psychotherapie) die Entfaltungsmöglichkeiten des 
Menschen erschließen und seine Gestaltungskräfte wecken; 
- möchte die Meditation im Menschen die Frage nach Sinn und die Erfahrung 
des Sinnvollen verlebendigen; 
- hilft die Seelsorge dem Menschen in seinem Verhältnis zu Gott, erschließt in 
ihm also den Glauben, die Hoffnung, die Liebe. 

Diese etwas schematische Sichtweise wird lebendig, sobald man die Grund- 
vollzüge des menschlichen Daseins auf die Ebenen einzeichnet; dadurch be- 
kommt die statische Betrachtungsweise eine Dynamik, die das Ineinanderwir- 
ken der drei Ebenen verständlich macht. 
- Psychotherapie und psychologische Hilfen öffnen den Weg zur Ich-findung 
und Selbstwerdung; sie möchten also einem werde-gehemmten und innerlich 
zerbrochenen Dasein Hilfe leisten. 
- Meditation befreit von Selbstverhaftung, leitet eine Distanzierung vom 
Selbstbezug ein, lenkt den Blick ab vom zu engen •Ich"; sie möchte also das 
ich-verhaftete und weiterhin auch dadurch ding-bezogene Dasein heilen. 
- Seelsorge führt diese Entwicklung weiter zur ganzheitlichen Sinndeutung 
und zur Selbsthingabe an Gott; der Mensch wird befreit vom Verstricktsein in 
die eigene Schuld, auch von der Schuld, die über dieser Zeit lastet; er wird be- 
freit von der ängstlichen Sorge um die eigene Existenz. 

Die Grundvollzüge der drei Ebenen sind zwar verschieden, aber gehen an 
der Grenze ineinander über und bedingen sich - wenigstens teilweise - gegen- 
seitig. Der therapeutische Grundvollzug der Selbstwerdung ist eine Bedingung 
für den meditativen Grundvollzug der Selbstdistanzierung und des Suchens 
nach Sinn. Beides wiederum ist Voraussetzung für den dialogischen Grund- 
vollzug der Selbsthingabe (an einen Menschen - an Gott). 

Doch die Beziehung zueinander ist nicht nur linear im Sinne einer zeitlich- 
kausalen Abfolge; die Reifung beginnt nicht einfachhin mit psychologischer 
Selbstfindung, auf die dann irgendwann die meditative Erweiterung auf den 
Sinn und zuletzt dann die religiöse Hingabe erfolgt. Alle drei Ebenen durch- 
dringen sich ständig. Ohne ein gewisses Maß an reifer Ich-Findung gibt es 
keine gesunde Selbstdistanz; aber wie in einer Rückkoppelung wirkt die 
Selbstdistanzierung auf den Prozeß der Selbstfindung zurück. Ähnlicherweise 
kann ein Mensch sich nur hingeben an Gott oder an einen Mitmenschen, wenn 



Psychologische Gesichtspunkte 259 

er gelernt hat, von sich abzusehen, und darüber hinaus, wenn er psychologisch 
sich selbst gefunden hat. Aber auch umgekehrt ist die wahrhafte Selbstfindung 
nur dann gegeben, wenn ein Mensch sich hingibt, an Gott, an den Mitmen- 
schen. 

Das Verflochtensein der drei Ebenen mit ihren Grundvollzügen zeigt, daß es 
falsch ist, Selbstwerdung und Ich-Findung mit Egoismus gleichzusetzen. Es 
gibt zwar manche Verkürzungen der Selbstwerdung, die in egozentrischer 
Selbstbezogenheit enden. Aber wer sich um wahre Selbstentfaltung bemüht, 
weiß auch, daß es dabei nicht um das Hegen und Pflegen von selbstbezogenen 
Vorlieben geht, sondern um einen Werdeprozeß, der oft hart und leidvoll ist. 
Wo Selbst-Verwirklichung bei sich selbst stehenbleibt, wo der Blick nur auf 
das •Ich" gerichtet ist, führt der Weg nicht zur Entfaltung des Selbst, sondern 
zu dessen Unfreiheit. Kein gesunder Mensch besteht nur aus Ich-Bedürfnis- 
sen; das Sehnen nach Du- und Wir-Erfahrung ist in ihm mindestens ebenso tief 
verankert wie das nach der Ich-Entfaltung. Der Mensch wird erst wirklich 
Mensch, wenn er nicht auf sich selbst blickt, sondern in Beziehungen eintritt. 

Selbstentfaltung darf also niemals nackter Selbstzweck sein. Das •Wozu" ist 
entscheidend. Wozu will ich mich selbst finden? Wozu dient meine Entfaltung? 
Aber alle Finalität, alles Fragen nach dem Ziel setzt an bei dem, der sich auf das 
Ziel ausrichtet. Ohne die Frage nach dem Selbst und dessen Reife hätte das 
weitere Fragen keinen Boden. In der christlichen Tradition ist die Selbster- 
kenntnis eine tragende Säule alles weiteren - allerdings eine Selbsterkenntnis, 
die in der Tiefe das Angewiesensein findet. 

Martin Buber hat das Gesagte knapp und umfassend charakterisiert: Der 
Mensch soll bei sich beginnen, aber nicht bei sich enden; sich erfassen, aber 
sich nicht mit sich befassen. Hier ist die erste Ebene geöffnet zur dritten, zur 
Hingabe an ein Größeres, an einen Größeren. 

Hingabe an etwas Größeres führt auch zur Bereitschaft, daß ein Mensch sich 
dem personalen Anruf Gottes öffnen kann. Auch diesen weiteren Weg hat 
Martin Buber oft beschrieben, wie sich die Hingabe an ein menschliches Du 
erweitert zur Öffnung für den personalen Gott. 

Psychologische und psychotherapeutische Arbeit an der Selbstwerdung des 
Menschen kann also mithelfen, seine Empfangsbereitschaft für das Du (eines 
Menschen oder Gottes) zu verstärken. Die von Heimler beschriebene Medita- 
tion wird dabei zu einer Art Vermittlung zwischen den beiden Ebenen, die von 
beiden Grundvollzügen (Selbstwerden - Hingabe) etwas beinhaltet. Das seel- 
sorgliche Gespräch und geistliche Führung - und durch sie die betende und 
glaubende Hingabe an Gott - werden umgekehrt eine tiefgreifende therapeu- 
tische Wirkung haben. 



Pauline Koppler 260 

Führender und Geführter 

Die Rollenverteilung in dieser Beziehung 

In seiner äußeren Konstellation scheint das interpersonale Feld zwischen geist- 
lichem Führer und dem Geführten eindeutig zu sein: Da ist einer, der geistliche 
Erfahrung und geistliches Wissen hat; und da ist der andere, der von ihm Hilfe 
für seinen geistlichen Weg erwartet. Diese helfende Beziehung hat von ihrer 
äußeren Struktur einen eindeutigen Richtungssinn: vom Führerenden zum 
Geführten. Als Gegensatz dazu können Freundschaft - oder andere Bezie- 
hungen • genannt werden, wo Gegenseitigkeit herrscht. 

In dieser helfenden, seelsorglichen Beziehung kommt also jedem der beiden 
Partner eine klar unterschiedene Rolle zu. Für den Psychologen und Thera- 
peuten bringt dieses Rollenspiel in seiner Unterschiedlichkeit keine Schwie- 
rigkeit. Beide haben ein Fachwissen zur Verfügung und sind schon deshalb 
dem andern voraus. Die einseitige Beziehungsrichtung bleibt ohne Mühe be- 
wahrt. 

Zwischen geistlich Führenden und Geführtem, zwischen Seelsorger und 
Gläubigen ist das Beziehungsfeld nicht so eindeutig geordnet. Zwar soll der 
geistliche Führer ein Fortgeschrittener auf dem geistlichen Weg sein, aber er 
wird sich meist (hoffentlich!) nicht als solchen betrachten. Je weiter er im geist- 
lichen Leben gekommen ist, desto weniger wird er sich als Fortgeschrittener 
vorkommen. Und daher kommt es ihm schwer an, von einem anderen als 
•geistlicher Führer" erwählt zu werden. Oftmals wird es der Fall sein, daß der 
•geistliche Führer" den Geführten und der Seelsorger den Gläubigen für reifer 
und heiligmäßiger hält als sich selbst. 

Ein Mensch mit wenig Erfahrung ist nun versucht, die Spannung zwischen 
der Anforderung und der Erfahrung von sich selbst dadurch zu mindern, daß er 
aus der einseitigen Beziehungsrichtung eine gegenseitige Beziehung macht. 
Doch damit würde der Beratungs- und Führungsprozeß gefährdet, wenn nicht 
sogar unmöglich gemacht. 

Es ist also - wenigstens in der Theorie - zwischen geistlicher Führung und 
geistlicher Freundschaft zu unterscheiden. Auf der Ebene der Freundschaft ist 
die Beziehung gegenseitig. Wo diese Freundschaft eine geistliche wird, 
schauen beide Freunde gemeinsam auf ihr Ziel, stützen, korrigieren und be- 
stärken sich gegenseitig. Das gemeinsame Gehen auf dem Weg zu Gott wird 
zur Erfahrung, die beiden Freunden geschenkt ist. Der ,,Wir"-Charakter des 
Erlebens festigt einen jeden der beiden in seiner Gottesbeziehung. In der geist- 
lichen Führung hingegen stellt sich der eine gleichsam an den Rand des Weges 
und weist den andern in sein Gehen ein. Es ist wichtig, daß dieser Unterschied 
auch in der Praxis der geistlichen Führung bewußt bleibt. 



Psychologische Gesichtspunkte 261 

Wenn der geistliche Führer anzuerkennen lernt, daß er, trotz seiner Mängel 
und Unfähigkeiten, den anderen Menschen begleiten, führen darf und kann, 
wird ihm vielleicht gerade daraus eine wichtige Erfahrung geschenkt. Es kann 
ihm existentiell aufgehen, daß nicht er es ist, nicht seine Fähigkeiten es sind, die 
anderen helfen, sondern daß er ein Medium, ein Katalysator für das Wirken 
Gottes in der Seele eines Menschen sein darf. 

Die Bedeutung des Unbewußten 

Mit dieser Abgrenzung ist das Beziehungsfeld noch nicht genügend aufge- 
schlüsselt. Bis jetzt sieht es noch aus, daß Antwort und Frage eindeutig zu be- 
stimmen sind: Ein Ratsuchender braucht und wünscht sich Hilfe - der Berater 
gibt ihm Rat. Ein Suchender auf dem geistlichen Weg braucht und wünscht 
Führung - der geistliche Führer gewährt sie ihm. 

So mag der geistliche Weg im bewußten Bereich wahrgenommen werden. 
Doch auf der unbewußten Ebene mischen sich in diese eindeutigen Haltungen 
viele andere Erfahrungen ein: Die Angst vor der Mühe des Heilungsprozesses 
und dem Schmerz der Bekehrung; Widerstände, die in der Vergangenheit ge- 
gen den Wunsch nach Heiligung aufgebaut wurden; Nöte, ob der Weg wirklich 
zum rechten Ziel führt; und vieles andere. Es ist notwendig, dies zu reflektie- 
ren und in die Überlegungen einzubeziehen. 

Gerade die •unbewußten" Faktoren in der Begegnung zwischen Mensch 
und Mensch spielen eine entscheidende Rolle. Zwischen zwei Menschen wird 
im Gespräch und im Austausch nicht nur das wirksam, was an theoretischem 
Wissen hin und her gereicht wird. Es wirkt auch ein - und vielleicht sogar noch 
mehr •, was ein Mensch an Persönlichkeit, an innerer Reife und Offenheit, an 
Festigkeit und Demut mitbringt. Und das liegt zum größten Teil hinter den 
ausgesprochenen Worten, in dem Bereich, den man verallgemeinernd das 
•Unbewußte" nennen darf. 

Wer also einen anderen Menschen begleitet - nicht nur als Therapeut, son- 
dern auch als geistlicher Führer -, muß diese Einflüsse aus dem Unbewußten 
kennen, muß lernen, sie aufzudecken und damit umzugehen. Solche Einflüsse 
können nämlich ebensogut hilfreich wie hinderlich werden für den konkreten 
Vollzug der geistlichen Führung. 

Wichtig ist vor allem, daß es dabei um Leben geht. Im Leben aber lassen sich 
keine statischen Grenzen ziehen. Man kann nicht einfach bestimmen: hilfrei- 
che Impulse aus dem Unterbewußten lasse ich bewußt werden, hinderliche 
aber unterdrücke ich. 

Es ist wichtig, diesen Prozeß der Bewußtwerdung, des Hochkommens der 
Impulse, nicht abzustoppen; und es ist ebenso wichtig, daß man mit diesen Im- 



Pauline Koppler 262 

pulsen umzugehen lernt, ihre Hinweise ernst nimmt und die damit angemelde- 
ten Anliegen in die bewußte Persönlichkeitsstruktur einordnet. 

Nur in einem lebendigen Umgang mit diesen Impulsen kann sich zeigen, wie 
und inwieweit sie zur Hilfe oder zur Gefahr der persönliche Reife werden. Und 
nur im Prozeß dieses Umgangs kann jemand entscheiden, ob und wieweit er 
dies alles seinem geistlichen Führer vorträgt. Denn auch dieses Gespräch ist 
ein lebendiger Prozeß, der nicht in ein vorgefaßtes fertiges Schema hineinge- 
preßt werden darf. 

Deshalb müssen solche Impulse zuerst zugelassen und dann beobachtet 
werden; sie sind nach ihrer Wurzel und nach ihrer Frucht zu befragen; oftmals 
ist es sogar hilfreich, sie ganz bewußt ins Spiel und ins Gespräch zu bringen. So 
wird der Betreffende lernen, zu unterscheiden, mit ihnen umzugehen und ih- 
ren positiven Einfluß in rechter Weise einzusetzen. Die ignatianische •Unter- 
scheidung der Geister" bietet das klassische, in seiner psychologischen Trag- 
weite nur selten recht eingeschätzte Instrumentarium für diesen Prozeß: und 
hebt zugleich diesen psychologischen Prozeß auf die Ebene der geistlichen 
Person-Werdung hinauf. 

Chance und Gefahr der Übertragung 

Ein für geistliche Führung wichtiger Einfluß aus dem Unbewußten - vielleicht 
der wichtigste - trägt in der Psychoanalyse den Namen: Übertragung. Damit 
ist der Gesamtbereich jener unbewußten Gefühle und Affekte berührt, die ei- 
ner in die Begegnung mit einem andern Menschen mitbringt und aus denen er 
dann • unbewußt • einiges auf den anderen Menschen •überträgt". Also eine 
Art Voreingenommenheit (die sich auch sehr positiv auswirken kann!), mit der 
das Urteil und der Umgang mit dem anderen Menschen beeinflußt werden. 
Die frühe Kindheit ist die Periode, in der sich beim Menschen Schemata ent- 
wickeln, die im Gefühl, nicht so sehr im Wissen wurzeln, und die in jede spätere 
Beziehung einfließen. 

Wohl jeder Mensch, der vor einem steht, erregt wie von selbst Gefühle der 
Bewunderung, Zuneigung, Anhänglichkeit oder auch Angst, Eifersucht, Ab- 
neigung, Neid - ohne daß er sich schon geäußert und ohne daß man sich ein 
gemäßes Urteil über ihn gebildet hat. Dieses unbewußte Gefühl begleitet in ir- 
gendeinem Maße jede menschliche Begegnung. 

Übertragung von seifen des Geführten 

Es gibt Situationen und Menschen, wo die Wahrscheinlichkeit der Übertra- 
gung größer ist als sonstwo. Dazu gehört die Situation der geistlichen Führung 
und der Beruf des Seelsorgers. Wie in einem Archetypus sammeln sich in sei- 



Psychologische Gesichtspunkte 263 

nem Bild verschiedenste menschliche Rollen: Der Lehrer, der Vater, die Mut- 
ter, der Freund, der Meister usw. Daher kann es nur allzuschnell geschehen, 
daß ein Mensch, der sich in eine geistliche Führung begibt, das Gefühl mit- 
bringt, das eigentlich dem Lehrer, dem Vater, dem Freund usw. gegolten hat; 
Gefühle, die aus der Situation des Kleinkindes, des Schülers, einer großen Hil- 
flosigkeit gewachsen sind. 

Die Gefühle selbst können positiv oder negativ sein, bejahend, freundlich 
bereit, oder feindselig, ablehnend, verschlossen. Beides hinwiederum ist oft- 
mals durch Widerstände unterdrückt. Positive Gefühle läßt man nicht gerne 
aufkommen, wenn man sich in die geistliche Führung hineinbegibt, weil man 
Abhängigkeit und Bemutterung fürchtet; die negativen unterdrückt man viel- 
leicht, weil man den Abbruch der Beziehung fürchtet, wenn diese ablehnenden 
Gefühle auftauchen und bemerkt werden. Aber das alles spielt sich zunächst 
unter der Oberfläche des bewußten Lebens ab, wie auch die Gefühle nicht in 
der Reflexion des Verstandes, sondern im instinktiven Ahnen liegen. 

Es ist also zunächst notwendig, die Widerstände aufzugeben und den Gefüh- 
len, den Impulsen des Unbewußten Raum zu geben; dadurch wird man erken- 
nen, was in einem vor sich geht. Wo die Widerstände bleiben, fließen diese Im- 
pulse dennoch ein. - Solange sie aber unbewußt und ungestaltet bleiben, kön- 
nen sie die gesunde Erfahrung der Begegnung verzerren. Es ist wie bei einer 
Krankheit, die erst recht erkannt sein muß, damit der Heilungsprozeß in guter 
Weise eingeleitet werden kann. Und es ist wie bei einem Gesundungsprozeß, 
wo ebenfalls erkannt werden muß, welche Faktoren ihn bewirken und fördern, 
um dann diesen guten Einflüssen breiteren Raum zu gewähren. 

Ein Beispiel möge diesen Prozeß erläutern: 
Ich begegne einem Priester und weiß nach kurzer Zeit: Er ist für mich 
der geistliche Führer, den ich schon seit langem suche. Im ersten Ge- 
spräch schon habe ich volles Vertrauen zu ihm gewonnen; dafür bin ich 
sehr dankbar. Wir vereinbaren also geistliche Gespräche in einem an- 
gemessenen Rhythmus. 

Doch bald merke ich, daß in mir etwas nicht stimmt. An der Oberflä- 
che geht es mir zwar gut. Ich habe keinen Grund zum Mißmut. Dennoch 
fühle ich mich in meiner Haut nicht wohl und in meinem innersten Zen- 
trum bin ich leer. Woher diese Leere? Lange Zeit finde ich keinen Grund 
dafür; bis ich eines Tages•vielleicht durch einen Traum - entdecke, was 
ich vor mir selbst versteckt hielt und nicht wahrhaben wollte: Ich ver- 
misse meinen geistlichen Führer! Ich habe Sehnsucht nach ihm! Doch ich 
will mir dieses Gefühl nicht erlauben; denn es ist kindisch, ihn zu vermis- 
sen, wo ich mich doch selbst entschlossen habe, ihn nur alle vier Wochen 
aufzusuchen, und auf diese Zeitspanne eingestellt bin. Und außerdem ist 



Pauline Koppler 264 

es nicht nur kindisch, sondern auch ungehörig, nach ihm Sehnsucht zu 
haben. Es kommt mir wie eine Vereinnahmung, wie ein Zugriff vor. Ich 
habe keine rechte Erklärung für mein Gefühl. Infiziert von psychologi- 
schem Wissen ahne ich zwar, daß irgendwelche Übertragungen mit im 
Spiel sein könnten, aber ich verscheuche diese Gedanken. Ich befehle 
mir, diesen Priester nicht als Übertragungsfigur zu benutzen; mein Un- 
bewußtes tut es trotzdem. 

Und das kommt in dem nächsten Gespräch auf. Ich verschweige näm- 
lich meinem geistlichen Führer, daß ich ihn vermißt habe und erzähle 
dies und jenes und mache daraus Wichtiges. Dabei ertappe ich mich im 
Bemühen, besonders scharfsinnig zu sein, damit ich auch •Wesentli- 
ches" von mir aussage. Irgendwie möchte ich in einem günstigen Licht 
dastehen. Nach dem Gespräch ist es mir flau im Magen. Alles, was ich 
gesagt habe, kommt mir dünn und schal und nichtssagend vor, obwohl es 
das, von der Sache her beurteilt, nicht war. Ich mache nochmals kehrt, 
gehe zurück und sage: •Das, was ich gesagt habe, über meinen Weg in 
den vergangenen vier Wochen, stimmt alles, aber es ist nicht alles. Das, 
was mich am meisten bewegt hat, habe ich nicht gesagt: Ich habe Sie sehr 
vermißt!" 

Im Gegensatz zu mir ist mein geistlicher Führer darüber nicht unwillig. 
Er akzeptiert dieses Gefühl und schält mit mir sehr geschickt und behut- 
sam den Kern meines Empfindens heraus. Ich habe Gefühle, die ich 
meinem Vater gegenüber hatte, auf ihn übertragen. Das zu erkennen, 
wäre nicht schwierig gewesen,  aber  diese Erkenntnis zuzulassen, 
brauchte Zeit, brauchte die Hilfe und das Verständnis des geistlichen 
Führers. Als es geschehen war, fühlte ich mich in der Beziehung zu die- 
sem Menschen wieder frei und war in meiner Selbstdarstellung echter 
und wahrhaftiger. 

Das Beispiel zeigt beides: die Chance, die in der Übertragung liegt, und auch 
die Gefahr. Als Chance ist zu werten, daß die positive Übertragung diesem 
Priester einen Vertrauensvorschuß gab. Denn ohne ein hohes Maß an Ver- 
trauen ist geistliche Führung nicht möglich. Zwar beinhaltet Vertrauen immer 
auch ein Risiko, weil es vom Beratenden ausgenützt werden kann. Aber wenn 
man dieses Risiko nicht eingeht, kommt es von vornherein zu keiner Bezie- 
hung. Daß ich in obigem Fall dieses Risiko eingehen konnte, dazu hat meine 
positive Übertragung wesentlich beigetragen. 

Zu einer Gefahr wird die Übertragung dann, wenn sie nicht als solche er- 
kannt wird. Im aufgezeigten Beispiel hätte der geistliche Führer Möglichkeiten 
gehabt, sich falsch zu verhalten: 
- Wenn er mein Gefühl abgewehrt, kritisiert oder bagatellisiert hätte, so wie 
ich selbst es getan habe. Die Folge wäre gewesen, daß ich wahrscheinlich mit 



Psychologische Gesichtspunkte 265 

Schuldgefühlen weggegangen wäre - beschämt über meine Empfindungen. 
- Er hätte aber auch meine so eindeutige Sympathie für sich buchen, seiner 
Liebenswürdigkeit, seiner Wirkung auf andere, zuschreiben können. Dann 
wäre er insgeheim eitler Selbstgefälligkeit verfallen. Und dies hätte unsere 
Beziehung unnötig belastet. 

Daß er beides nicht getan hat, klingt - aus der Distanz betrachtet - gar nicht 
so weltbewegend. Aber mitten im aktuellen Geschehen eines Gesprächs einen 
solchen Durchblick zu gewinnen und sich vor allem richtig zu verhalten, ist 
ganz und gar nicht einfach. Wer eigene Beziehungen auf entsprechende Vor- 
kommnisse durchleuchtet, weiß, wieviel Wachsamkeit und auch Selbstdiszi- 
plin dafür nötig sind. 

Ein geistlicher Führer muß also die Übertragung als ein natürliches Phäno- 
men einschätzen und anerkennen. Er soll mit großer Wachsamkeit sich selber 
gegenüber versuchen, weder für alle ihm entgegengebrachte Sympathie noch 
für jeden Widerstand oder gar Haß gegen sich die Ursache einzig und allein bei 
sich selbst zu suchen. 

Diese wache Distanz zu den Geschehnissen auf der Gefühlsebene stellt 
große Anforderungen an die Person des geistlichen Führers. Es handelt sich ja 
nicht einfach um einen Austausch von Informationen; es geht um Erfahrungen 
und Vorgänge im eigenen Ich; und das ist maßgebend für den geistlichen Rei- 
fungsprozeß eines Menschen. Dabei aber ist die Gefahr sozusagen •natürlich", 
daß ein geistlicher Führer aus dem persönlichen Engagement heraus diese wa- 
che Distanz überspringen möchte; daß er, je größer seine Anteilnahme ist, um 
so leichter den Mechanismus der Übertragung übersieht. Doch das wäre zum 
Schaden für die geistliche Führung. 

Gegenübertragung von Seiten des geistlichen Führers 

Der geistliche Führer muß auch seine eigene Gegenübertragung kennen und 
zu deren Verarbeitung fähig sein. Damit ist der unbewußte Einfluß der Ge- 
fühle gemeint, die sich im Berater und geistlichen Führer als Reaktion auf das 
melden, was der Gesprächspartner ihm entgegenbringt. Auch im Berater kann 
sowohl Zuneigung als auch Abneigung erwachen. Er darf also nicht blind sein 
für das, was in ihm vorgeht. Der Blick auf den Gesprächspartner darf ihn nicht 
hindern, sich selber gegenüber aufmerksam und wachsam zu sein. Auch seine 
Gefühle darf er weder verdrängen, noch ihnen unreflektierend nachgeben; er 
soll gelernt haben, sie bewußt zu verarbeiten und sie positiv im Gespräch ein- 
zusetzen. 

Die Gegenübertragung ist jedem aus verschiedenen Begegnungen bekannt. 
Man reagiert auf ein bestimmtes Verhalten eines Menschen immer schon in 
naiv spontaner Weise. 



Pauline Koppler 266 

- Es kann sein, daß einer mit besonders viel Wärme und Geduld dem begeg- 
net, der mit einem sprechen will und dann doch kaum etwas über die Lippen 
bringt. 
- Es kann aber auch sein, daß einer in einer solchen Situation ärgerlich und 
ungehalten wird; oder daß er den hilflosen anderen mit einem Wortschwall 
überschüttet; oder daß er verlegen und hilflos wird angesichts der Blockade im 
anderen. 
- Auf anmaßende und freche Äußerungen des Gesprächspartners kann man 
beleidigt oder besonders aggressiv reagieren; man kann zynisch oder unsicher 
werden; andere beginnen, den Gesprächspartner zu belehren; bei anderen 
steigt die Wut hoch und sie beschimpfen ihn. 
- Die Sympathie, die einem entgegengebracht wird, beantworten einige mit 
Angst, andere reagieren mit Abwehr oder mit Verachtung oder auch mit ei- 
nem Gefühl von Eitelkeit und Selbstgefälligkeit. 

Ein Beispiel möge den Vorgang erläutern (nach Irja Kilpeläinen, Zu- 
hören und Helfen in Seelsorge und Beratung): 
Jemand kommt zum Seelsorgsgespräch, sieht den Partner kurz an, zieht 
die Hand, die zum Gruß ausgestreckt war, wieder zurück und sagt: Wie 
sonderbar Sie aussehen! Mit Ihnen kann ich nicht reden. 

Es handelt sich offensichtlich um ein übertragenes Gefühl. Wer nun 
gekränkt, schockiert oder erbost darauf antwortet, fällt der Gegenüber- 
tragung zum Opfer; kein weiteres Gespräch wird Zustandekommen. 
Wenn es aber gelingt, das Gespräch auf den Grund dieser schockieren- 
den Ablehnung zu lenken, dann kann es folgendermaßen weitergehen: 
R.: Wie sonderbar Sie aussehen! Mit Ihnen kann ich nicht reden, (wen- 

det sich ab) 
B.: Sie meinen, ich sähe unheimlich aus. Könnte es sein, daß ich Sie an 

jemanden erinnere, den Sie früher gesehen haben? 
R.: Ja, Sie erinnern mich genau an meine Tante Astrid, die verschroben 

war. 
B.: Kann sein, daß ich so aussehe, wie Tante Astrid. Aber wenn Sie mich 

nun trotzdem etwas genauer anschauen würden, sehe ich eventuell 
doch nicht genauso aus wie Tante Astrid. 

R.: (wendet sich langsam zu) Ja, das stimmt. Nur der erste Eindruck war 
so seltsam. Ich hatte das gleiche Gefühl wie damals, als Tante Astrid 
eintrat... (das Gespräch geht weiter). 

Das kurze Gespräch stellt natürlich nur ein Beispiel dar für oftmals langwierige 
Prozesse. Der psychologische Berater und der geistliche Führer müssen wis- 
sen, daß solche Vorgänge oft mühsam einzuleiten und schwierig durchzuhalten 
sind. 



Psychologische Gesichtspunkte 267 

Eine Kinderkrankheit jeder Beratungstätigkeit besteht darin, daß man zu 
schnell zum Ziel kommen will, daß man mit Ungeduld den Erfolg anstrebt. 
Selbstverständlich geht auch ein geistlicher Führer in das Gespräch hinein mit 
dem Willen, die rechten Ratschläge zu geben. Aber gerade hier können Unge- 
duld und eine Art von Leistungswillen die rechte Entwicklung beim Geführten 
hemmen. 

Oftmals liegt nämlich in dem Vorsatz, unbedingt zu helfen und zu einem po- 
sitiven Ergebnis zu kommen, der Anspruch, daß sich die Probleme des Rat- 
suchenden nach dem Wissen und Können des Beraters zu richten haben. 

Wer geistlich führen will, muß aber wissen, daß der eigentliche Führer Got- 
tes Geist im Menschen ist. Ungeduld und Leistungswillen von seiten des geist- 
lichen Führers können diese eigentliche Mitte verstellen und verdunkeln. Psy- 
chologisch ausgedrückt aber würde das bedeuten: Der geistliche Führer ist 
selbst der Übertragungssituation zum Opfer gefallen. 

Ratschläge für den geistlichen Führer 

Wer sich mit der christlichen Überlieferung zur •geistlichen Führung" be- 
schäftigt, wird erstaunt sein, wie sehr manche moderne psychologische Ein- 
sicht mit der Weisheit der Vergangenheit übereinstimmt. Auch folgende psy- 
chologische Hilfen zur geistlichen Führung, die das Ausgeführte zusammen- 
fassen, sind innerhalb der Tradition reich zu belegen. 

•Sich führen lassen" 

Um die Klippen im Feld geistlicher Führung zu umgehen, gibt es eine Grund- 
forderung. In der Pädagogik wie in der Psychoanalyse und eben auch in der 
geistlichen Führung ist sie von entscheidender Bedeutung: Ein Erzieher muß 
ein Erzogener sein; ein Analytiker muß selbst ein Analysierter sein; ein geistli- 
cher Führer muß ein Geführter sein und sich weiterhin führen lassen. 

Alle psychotherapeutischen Schulen verlangen, daß jeder, der mit einer be- 
stimmten Methode arbeiten will, den therapeutischen Prozeß an sich selbst er- 
lebt haben muß. Theoretisches Wissen alleine genügt nicht: man muß an sich 
selbst die Therapie erfahren haben, muß eine Lehranalyse bei einem erfahre- 
nen Analytiker unternommen haben. Dabei wird man als •Schüler" zu sich 
selbst geführt; man wird dem eigenen •Schatten" als der Negativ-Seite seiner 
eigenen Psyche konfrontiert; man lernt mit sich selbst umzugehen, die eigenen 
- falschen wie auch guten - Verhaltensweisen kennen. Nur so kann man der 
Gefahr von Täuschungen und Verzerrungen, wie sie aus dem eigenen Unbe- 
wußten emporsteigen, in rechter Weise begegnen. Der spätere Berater oder 
geistliche Führer wird mit seiner persönlichen •Gleichung" konfrontiert, lernt 



Pauline Koppler 268 

damit umgehen, lernt abschätzen, wie er und sein eigenes Unbewußtes auf an- 
dere Menschen reagiert. 

Hier kommt die uralte Tradition der •geistlichen Schulen" neu zum Tragen; 
auch dort wurde weniger ein Wissen, sondern eine Erfahrung weitergegeben, 
eine Erfahrung, die nur über Erfahrung zu vermitteln ist. Aber auch abgesehen 
davon kann nur derjenige einem anderen Menschen wirksam auf seinem Weg 
zu Gott helfen, der sich selbst von Gott führen läßt, der auf die Stimme des 
Geistes hört, der ein Gespür dafür bekommen hat, wie differenziert die Anre- 
gungen sind, die Gott in jede menschliche Seele hineinsenkt. 

Hinzu kommen die vielfältigen praktischen Hilfen, die ein geistlicher Führer 
aus dem eigenen Geführt-Werden durch einen anderen Menschen erhält. So 
ist zum Beispiel die Methode der nicht-direktiven Gesprächsführung, die also 
keiner vorher geplanten Logik, sondern den spontanen Gesprächssituationen 
folgt, etwas, was man auch erlernen und methodisch beobachten kann. 

,, Gleichsch webend aufmerken'' 

Der geistliche Führer soll sich bemühen, die Haltung der •gleichschwebenden 
Aufmerksamkeit", wie sie vom Psychoanalytiker gefordert ist, zu erlernen. 
Damit ist eine entspannte und gelassene Haltung des Hinhörens gemeint. 
Diese stellt sich erst nach vielem Mühen und immer wiederkehrenden Rück- 
schlägen ein. Im Zustand dieser Aufmerksamkeit kann der Berater einfach 
schauen, hören; hält an nichts fest; ist bereit, sich neu belehren zu lassen, 
ohne den Gesprächspartnern festzulegen; ist bereit für überraschende Wendun- 
gen in Gespräch und Therapie, ohne dabei über den Partner erschrocken zu sein. 

Diese gleichschwebende Aufmerksamkeit muß • wenigstens streckenweise 
• auch in der geistlichen Führung maßgebend sein. Nur so kann man die wah- 
ren Bewegungen im Partner entdecken. Ignatius von Loyola verlangt von dem, 
der Exerzitien gibt, etwas Entsprechendes: •Der die Übungen gibt, soll sich 
weder zu der einen Seite wenden oder hinneigen, noch zu der anderen, sondern 
in der Mitte stehend wie eine Waage unmittelbar den Schöpfer mit dem Ge- 
schöpf wirken lassen und das Geschöpf mit seinem Schöpfer und Herrn." (EB 
Nr. 15) Der geistliche Führer soll also nicht selbst etwas in die Waagschale le- 
gen, sondern nur das Zünglein der Waage zwischen Gott und Mensch sein. 

Durch die gleichschwebende Aufmerksamkeit beobachtet man Vorurteile 
gegenüber dem Gesprächspartner und auch Bewegungen der eigenen Affekte, 
d. h. die Gegenübertragung. Man lernt, auf kleine Signale aufmerken, die sich 
in einem selber melden und die aber den Partner wieder beeinflussen. Der 
geistliche Führer muß im Blick auf den anderen auch sich selber im Blick be- 
halten, muß wahrnehmen, wie er •da" ist: gelöst, aufmerksam, wach oder ver- 
krampft, ungeduldig, unnatürlich. 



Psychologische Gesichtspunkte 269 

,, Vorher und nachher reflektieren" 

Schon vor dem Gespräch soll der geistliche Führer den Blick auf sich selbst 
richten, welche Signale aus seinem Gefühlsbereich aufsteigen: Wie erwarte ich 
den, der zum Gespräch kommt? Erwacht da ein Stöhnen oder Angst oder aus- 
gesprochene Unlust oder Aggression oder Freude, lockere Bereitschaft und 
persönliche Zuneigung? 

Nach dem Gespräch soll er den Blick nochmals auf sich und seine Gefühle 
richten. Wie man von dem, der in Beratung kommt, erwartet, daß er das Ge- 
spräch nachklingen läßt und an ihm nacharbeitet, so sollen auch der Berater 
oder der geistliche Führer sich mit dem Gespräch nachher noch einmal befas- 
sen. Aus der Distanz heraus wird er sich leichter über die Einstellung zu einem 
bestimmten Menschen klar. Der Berater kann damit zwei extreme Fehlhaltun- 
gen kontrollieren: das leidenschaftliche Interesse einerseits und die tödliche 
Langeweile andererseits. Beides ist oft Ausdruck einer unüberwundenen Ge- 
genübertragung. Sowohl übertriebene Faszination als auch unüberwindliche 
Abneigung verunmöglichen dem Berater, seinen Partner mit gleichschweben- 
der Aufmerksamkeit zu begleiten. 

In der geistlichen Tradition der christlichen Spiritualität spielt ebenfalls die 
•Reflexion" eine wichtige Rolle. Ignatius von Loyola hat ihr eine fast größere 
Bedeutung zugemessen als der eigentlichen Gebetserfahrung. 

Die Art und Weise, wie jemand sich diese Haltungen erarbeitet, ist yon Per- 
son zu Person verschieden. Für jeden aber ist einerseits Übung und Reflexion 
in der Erlernung einer Gesprächsmethode wichtig, und andererseits muß er 
von Fall zu Fall neue Hilfen suchen, um seine Einstellung zum Menschen, der 
zum Gespräch kommt, ins Lot zu bringen. 

Der geistliche Führer aber sollte sich vor einer Beratungsstunde stets be- 
wußt machen, daß Gott jeden Menschen liebt - so wie er ist! - und daß Gott es 
ist, der ihn führt. Damit findet eine psychologische Methode ihre geistliche 
Mitte. Es ist heilsam, vor einem Gespräch zu lesen, was Paulus (1 Kor 13) über 
die Liebe sagt, von der jeder geistliche Führer etwas verkörpern sollte: 

Die Liebe ist langmütig, 
die Liebe ist gütig, 
die Liebe ist nicht eifersüchtig, 
nicht prahlerisch, nicht aufgeblasen, 
sie handelt nicht unschicklich. 
Sie sucht nicht das Ihre, 
läßt sich nicht erbittern, 
trägt das Böse nicht nach. 
Sie hat nicht Freude am Unrecht, 
hat vielmehr Freude an der Wahrheit. 




