
Drei Formen der Gelassenheit 
Zur Theologie der ignatianischen Exerzitien 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Der Sünder - auf dem Weg zur Gelassenheit 

Die ignatianischen Exerzitien kennzeichnet mit jeder wünschbaren Deutlich- 
keit ein Doppelrhythmus, dessen erster Takt die notwendige Vorbereitung des 
zweiten ist. Vom Fundament, ja schon von der •Ersten Vorbemerkung" an, 
wird mit unerbittlicher Konsequenz ein Einziges eingeübt: die•indiferencia": 
negativ als Überwindung aller •ungeordneten Neigungen", die den Menschen 
vorweg bestimmen, dem ihn Lockenden zu folgen, das ihm Peinliche zu mei- 
den, wobei sich das •Ungeordnete" der Neigungen durchaus hinter den allen 
Menschen •natürlichen" Strebungen verbergen kann: wer wollte schon •Ge- 
sundheit nicht mehr als Krankheit begehren, Reichtum nicht mehr als Armut, 
Ehre nicht mehr als Ehrlosigkeit, langes Leben nicht mehr als kurzes"! Der 
Maßstab für das, was hier •Unordnung" heißt, liegt aber offenbar nicht in ei- 
ner Idee und einem Ideal der Humanität, er ist kein anthropologischer, son- 
dern von vornherein ein transzendenter, theologischer: der Wille Gottes über 
dem Menschen, über jedem einzelnen im besonderen. Damit dieser •göttliche 
Wille gesucht und gefunden" werde und er über das Leben •disponieren" 
(disponer) kann, wird die indiferencia eingeübt, um die •Seele in Bereitstel- 
lung zu versetzen (disponer)", positiv diesen höheren Willen •zu suchen und 
zu finden". Das theologische Menschenbild, das im •Fundament" als einzig 
normatives vorgestellt wird, ist nicht das der •religiösen Selbstverwirkli- 
chung", sondern das des Über-sich-hinaus des Menschen auf •Gottes Lob- 
preis, Verehrung und Dienst". Nur in dieser Transzendenz •rettet er seine 
Seele". Und •alles übrige, was es auf Erden noch gibt", alle weltliche Imma- 
nenz ist auf dieses transzendente Ziel hin gegeben und auszurichten. 

Indiferencia um jeden Preis. In sie üben die zu meisternden seelischen Ge- 
stimmtheiten ein: Tröstungs- und Trostlosigkeitserfahrungen, um ihretwillen 
soll sich einer, der •ungeordnet an einer Sache hängt, unter Aufbietung aller 
Kräfte zum Gegenteil dessen, wozu er eine ungeordnete Neigung hat, hinbe- 
wegen, ... sich auf dieses Gegenteil hin einstimmen (affectarse), indem er dar- 
auf in Gebeten und anderen geistlichen Übungen hindrängt und von Gott un- 
serem Herrn das Gegenteil erbittet". Dieser vielleicht übertrieben scheinende 
Rat wird spätestens dann als normal und notwendig vorkommen, wenn es für 
den Christen um die Nachfolge des leidenden Christus gehen wird, der für sich 
Schmerz, Schmach, kurzes Leben gewählt hat. 



Drei Formen der Gelassenheit 271 

Je näher die Exerzitien ihrem Hauptzweck und Höhepunkt, der •Erwäh- 
lung" (elecciön) kommen, desto intensiver wird um die indiferencia gerungen, 
bis hin zu so subtilen, fast kasuistischen Betrachtungen wie der von den •drei 
Menschenpaaren", wobei die Zweiten die entscheidenden sind: sie wollen von 
dem nicht durchaus rechtmäßig erworbenen Geld und der Anhänglichkeit 
daran •zwar lassen, aber so, daß sie im Besitz der erworbenen Sache bleiben, 
dergestalt, daß Gott dorthin kommen soll, wohin sie selber wollen"; während 
die Dritten •die Anhänglichkeit so lassen wollen, daß ebensowenig eine Nei- 
gung sie bestimmt, die erworbene Sache zu behalten, als sie nicht zu behalten". 
Das •Lassen" wird, wie gesagt, dem natürlichen Menschen immer Schwierig- 
keit bereiten, so daß er, um in die rechte •Gelassenheit" zu gelangen, um ein 
durch Gott Beraubt-werden •bitten soll, auch wenn es gegen das Fleisch 
wäre". 

Die Leere der Indifferenz in den Exerzitien ist von ganz anderer Art als die 
Leere, wie sie in manchen fernöstlichen Praktiken gesucht wird; aber sie ist im 
Grunde radikaler als diese. Denn während die letzteren sich nicht darum 
kümmern, was im vergangenen Leben theologisch Unordnung, also Sünde ge- 
wesen sein mag, verwenden die Exerzitien die ganze •erste Woche" darauf, 
sündige Unordnung auszuräumen, wobei vielleicht erstmals in ein Leben das 
Licht des göttlichen Gerichts, des vollen Ernstes des Kreuzes einfällt. Aber 
diese erste Woche der Reinigung ist nicht Selbstzweck, sondern Vorbereitung: 
Abbau aller Illusionen über scheinbar aus eigener Kraft Aufgebautes und Er- 
reichtes, Demütigung bis zur Einsicht in die eigene Verlorenheit - hinge die 
Existenz nicht immer noch an dem unzerreißbaren Faden der Gnade Gottes. 
Die Sündenbetrachtungen schaffen nicht nur eine große Leere, sie öffnen ei- 
nen gähnenden Abgrund und ermöglichen, im tiefen Erschrecken vor der ei- 
genen Unordnung, eine Sehnsucht nach der wahren Ordnung des Lebens. Im 
Doppelsinn von disponer wird im ersten Takt des Exerzitienrhythmus der erste 
Sinn erreicht: sich (durch Indifferenz) disponieren, damit der zweite Sinn sich 
durchsetzen kann: daß Gott über mich disponiere. 

Die zweite bis vierte Woche dient diesem zweiten: in der Betrachtung des 
Lebens, Leidens und Auferstehens Jesu, in der Nachfolge von Situation zu Si- 
tuation wird, falls •ich nicht taub bin für seinen Ruf", seine Wahl sich ereignen 
und von mir verstanden werden. Er wählt, wir wählen, was er für uns wählt. 
Wir wissen jetzt, •wie wir uns bereiten sollen (disponer), damit wir in jedem 
Stand oder Leben, das Gott unser Herr uns schenkt, um es zu erwählen (nos 
diere par a eligir) zur Vollkommenheit gelangen können". Zu diesem von 
Ewigkeit her für uns von Gott Erwählten hin sind wir geschaffen; indem wir 
Gottes Wahl wählen, verwirklichen wir unsere eigene Idee, und das ist die 
höchste Freiheit. Was aber Gott für uns wählt, ist auf jeden Fall eine Sendung 
in der Nachfolge Christi, innerhalb seiner Kirche, ein •charisma", wenn man 



Hans Urs von Balthasar 272 

diesen Begriff mit dem der Sendung zusammenfallen läßt. Nur wenn wir uns 
mit unserer Sendung identifizieren, werden wir im tiefsten, theologischen Sinn 
eine Person. 

Man kann diesen Satz an den Heiligen verifizieren, zum Beispiel an Paulus 
oder an Augustinus oder an Franziskus oder an Ignatius, bei denen das von 
Gott her gesehen Ungeordnete ausgebrannt werden mußte, damit sie, ihren 
Auftrag ergreifend, zu den Einmaligen wurden, als die sie durch die Jahrhun- 
derte Geschichte prägen durften. Die Beispiele machen auch verständlich, daß 
es den Exerzitien primär und zentral um eine einmalige, die Ganzheit des Le- 
bens ins Spiel bringende, deshalb nicht rückgängig zu machende Wahl geht, in 
der ich meine eigene Identität in Gott finde. 

Maria - die von Anfang an Gelassene 

Die Exerzitien lieben und empfehlen den Gebetsweg •durch Maria zu Jesus, 
durch Jesus zum Vater". Dies muß nach der Logik der Exerzitien besagen, daß 
Maria - und dann Jesus - eine bestimmte archetypische Stellung zu ihrer Idee 
und ihrem angestrebten Ideal zukommt. Für Maria ist der Aufweis leicht, hat 
sie doch - nach der katholischen Dogmatik - aufgrund ihrer unbefleckten 
Empfängnis und Sündelosigkeit die vollkommene Haltung der Kreatur, ihre 
indiferencia zu Gott immer schon erreicht. Sie braucht um Überwindung von 
ungeordneten Neigungen nicht zu ringen. Sie ist in jedem Augenblick ihres 
Daseins bereit für den göttlichen Ruf, wobei wir aber auch die naturhaften 
Schranken ihrer Kreatürlichkeit, die ihre Bereitschaft nicht stören, wahrneh- 
men. Sie braucht eine Zeit der Reifung, bis der ausdrückliche Ruf an sie er- 
geht: diese Diastase zwischen Bereitschaft und Ruf kennzeichnet am deutlich- 
sten ihre reine Kreatürlichkeit und unterscheidet sie vom Menschsein ihres 
Sohnes. In der Zeit ihrer Bereitschaft vor dem Ergehen des Rufes kann sie 
Entschlüsse fassen, die scheinbar ihrer nachherigen Berufung widersprechen • 
ihre Ehe mit Joseph -, aber tiefer gesehen sich ihrer Berufung einfügen, sogar 
als notwendiges Element: soll doch ihr Sohn aufgrund dieser Verbindung mit 
Joseph zurecht als •Sohn Davids" gelten können. Ferner kann sie in der Szene 
der Berufung ohne jede Unordnung perplex sein, wie sie sich dem Willen Got- 
tes gemäß zu benehmen hat (•Wie soll dies geschehen...?"), und das Nichtver- 
stehen, das von ihr bei der Szene des Zwölfjährigen berichtet wird, hat sie ge- 
wiß weitgehend bis hin zum Kreuz begleitet, es ist geradezu in ihrem Jawort 
eingeschlossen, daß sie sehr vieles dessen, was sie im Gehorsam tun und leiden 
muß, im gehorsamen Vollzug nicht versteht. Um wieviel weniger vollkommen, 
ja um wieviel weniger menschlich erschiene sie uns ohne diese Nacht, durch die 
sie dauernd und steigend hindurch muß, bis zur Szene der Pietä. In der Schwie- 
rigkeit ihres Lebens wird sie - trotz oder wegen ihrer Makellosigkeit - zur Für- 



Drei Formen der Gelassenheit 273 

Sprecherin für die Sünder, deren meist ganz verschiedene Ratlosigkeit aus Ver- 
irrung herkommt. Sie kann mit uns Sündern •mit-leiden" und wie ihr Sohn 
durch Leiden den grundsätzlich bejahten Gehorsam an Gott tiefer •lernen" 
(Hebr 5,8). Aber dieser ganze Weg, den sie in Mühsal zu gehen hat, liegt in der 
Mitte des Willens Gottes, der erhaltenen Berufung als Mutter des Messias. 

Um dieser absoluten Richtigkeit ihres Schreitens willen erbittet der Exerzi- 
tand ihre Vermittlung. Sie möge ihn auf den rechten Ausgangspunkt bringen - 
die Überwindung aller •ungeordneten Neigungen", die indiferencia des unbe- 
dingten Jasagens der Magd des Herrn -, in dem sie sich auskennt, weil sie im- 
mer schon von diesem Punkt ausgegangen ist. 

Jesus - Einheit von Gelassenheit und Sendung 

Man könnte zunächst geneigt sein, die Berufung Jesu in analoger Weise wie die 
seiner Mutter zu sehen, etwa indem man die Taufe im Jordan als den Augen- 
blick bezeichnete, da ihm seine Erwählung zur besonderen Gottessohnschaft 
geoffenbart worden wäre. Er wäre dann bis zu diesem Zeitpunkt ein Mensch 
wie andere gewesen (denn der einmalige Sohn des Vaters kann man nicht sein, 
ohne es zu wissen), aber so könnte er durch die nachträglich kundgetane Er- 
wählung auch nur bis zum Adoptivsohn aufrücken. Dann müßten die schon 
sehr frühen und sehr geprägten Aussagen über seine naturhafte Gottessohn- 
schaft fromme Übertreibungen sein - und doch sind die ganze paulinische und 
später die johanneische Christologie, die großen theologischen Ausdeutungen 
des Christusereignisses, ganz auf dieser (jede Adoption übersteigenden) na- 
turhaften und damit ewigen Sohnschaft aufgebaut. 

Hält man an dieser fest, dann ist im Bewußtsein Jesu eine zeitliche Diastase 
zwischen Bereitschaft des Menschen Jesus und seiner Sendung vom Vater 
nicht möglich, auch wenn man ein Wachstum und eine Entfaltung seines Sen- 
dungsbewußtseins entsprechend den Stufen menschlichen Reifens durchaus 
annehmen kann, ja muß. Diese Diastase ist deshalb unmöglich, weil es das 
Wort Gottes ist, das Mensch wird, einer, •der nicht aus dem Begehren des Flei- 
sches, nicht aus dem Willen des Mannes, sondern aus Gott geboren ist". Dieser 
Eine, aus Gott Geborene oder Gezeugte ist auch der von Gott in die Welt Ge- 
sendete, und daß dieser Gesendete Mensch wird, ist bereits ein Akt, der erste, 
seiner Sendung. Die Sendung aber ist nichts als der zeitliche Aspekt seines 
ewigen Ausgangs aus dem Vater, wie Thomas ausdrücklich sagt: •Der zeitliche 
Hervorgang ist seinem Wesen nach kein anderer als der ewige Hervorgang, er 
fügt lediglich einen Bezug auf eine zeitliche Wirkung hinzu" (1 Sent dl4 ql al 
sol). Deshalb ist die Annahme einer menschlichen Natur Funktion der ihr vor- 
ausliegenden Sendung, und jedes Gehaben und Verhalten dieser Natur ist auf 
diese Sendung bezogen. 



Hans Urs von Balthasar 21A 

Zu diesem Verhalten gehört nun ganz gewiß die Indifferenz, das restlos Hin- 
gegebensein und Verfügbarsein für die göttliche Sendung. In dieser abstrakten 
Betrachtungsweise, die das Gehaben des Menschensohnes unter Ausklamme- 
rung der Fleischwerdung des Wortes zu fassen sucht, lassen sich Äußerungen 
wie die folgende, heute oft gehörte verstehen: •Jesus war der ganz Gott über- 
antwortete Mensch", oder: •Das Selbstverständnis dieses Menschen bestand 
grundlegend darin, Gott in jedem Akt seines Lebens als den sich durchsetzen- 
den Gott da sein zu lassen", somit in einer •Gelassenheit", die zugleich •hoher 
Anspruch" war (F. Jüngel). Aber eine solche Gelassenheit, die •Gott da sein 
läßt", gelangt letztlich nicht über die Stufe des Marianischen hinaus. Sie erklärt 
nicht, daß dieser Mensch nicht etwa nur eine •Hohlform" ist (wie man heute 
auch sagen hört), durch die hindurch die Stimme Gottes tönt, sondern daß er 
selber das Wort Gottes spricht, ]aals das Wort Gottes spricht (•Ich aber sage 
euch"), also das Wort Gottes ist. 

Somit gibt es konkret keinen Moment, in welchem man die Menschheit Chri- 
sti dem Wort Gottes (in indiferencia, Gelassenheit, Übergabe etc.) gegenüber- 
stehend betrachten kann, vielmehr kann sich diese Menschheit nie anders ver- 
stehen, denn als die Gegenwart einer sie als ganze begründenden Sendung. 
Man kann höchstens sagen, daß in der menschlichen Natur Christi die Indiffe- 
renz der immer schon von der objektiven Sendung und dem subjektiven Sen- 
dungsbewußtsein in Anspruch genommene und restlos durchfüllte Raum ist, 
der als solcher freilich zum Wesensbestand einer Menschennatur gehört und 
ihr Kostbarstes, ihre Freiheit besagt, und zwar eine zu ihren höchsten Möglich- 
keiten gelangte Freiheit. •Wenn der Sinn von Inkarnation das Sich-Geben 
Gottes bis zum äußersten ist, dann ist die menschliche Freiheit Jesu die expo- 
nierteste endliche Freiheit, die es gibt, will sagen jene, deren freier Gehorsam, 
deren freies Sich-Geben an den Vater das unselbstverständlichste Sich-Geben 
bedeutet. Aber gerade hier ist es kein Widerspruch, daß dieses Sich-Geben zu- 
gleich in der unfehlbaren Eindeutigkeit der göttlichen Freiheit, des göttlichen 
Sich-Gebens innesteht. Die höchste Dramatik und die reinste Gelöstheit 
schlagen in eins."1 Die Dramatik aber rührt daher, daß dieser Freiheit die Er- 
fahrung der Widerstandsfähigkeit der Sünder gegen Gottes Willen aufgebür- 
det wird, die in der Versuchung wie am Ölberg durcherfahren werden muß, 
aber in der unerschütterlichen Sendungsindifferenz Jesu (•nicht mein Wille, 
der deine geschehe") bestanden wird2. Wenn die zeitliche Sendung dem Wesen 
nach identisch ist mit dem ewigen Hervorgang des Sohnes aus dem Vater, und 
diese zeitliche Sendung nicht etwa bloß der göttlichen Person des Logos (im 
Gegensatz zum Menschen Jesus) zugeschrieben werden kann, sondern durch- 

1 Klaus Hemmerle, Thesen zu einer trinitarischen Ontotogie, Einsiedeln, Johannesverlag 1967,65. 
2 Vgl. dazu: Kennt uns Jesus - Kennen wir ihn? Freiburg, Herder 21980. 



Drei Formen der Gelassenheit 275 

aus dem, worin der Logos seine Sendung ausführt, dann muß der Mensch Jesus 
wissen, daß Grund und Ziel seiner Existenz identisch ist mit dem Auftrag - 
nicht etwa des dreieinigen Gottes, sondern seines göttlichen Vaters, die Welt 
mit Gott zu versöhnen, wie immer der Vater diesen seinen Auftrag, den er, Je- 
sus, auszuführen hat, gestalten wird. Das letzte Wie braucht er gar nicht zu wis- 
sen, ja er will es gar nicht wissen, die entscheidende •Stunde" überläßt er dem 
Vater. Er lebt •heute, morgen und am dritten Tag" seinem Auftrag, in einer 
immerwährenden Einigung mit dem Willen des Vaters, den ihm der Heilige 
Geist offenbart, aber durchaus diesen Geist auch in sich selber tragend und 
somit aus seiner (gar nicht hohlräumigen) Spontaneität den göttlichen Auftrag 
gestaltend. So erscheint er uns in den Evangelien, er, der Eine, der nicht in zwei 
sich gegenüberstehende Bewußtseine und Iche zerlegbar ist, sondern sich be- 
wußt ist, daß das Tiefste in ihm - seine Person - der Auftrag des Vaters ist, den 
er nicht, wie die Propheten, nur durchzugeben hat, sondern vielmehr zu sein 
hat. 

Natürlich sind diese Aussagen keine Lösung des christologischen Myste- 
riums, und um noch tiefer darin einzudringen, bedürfte es eines größeren 
Raumes als des uns hier zur Verfügung stehenden. Aber abschließend wird 
doch eines klar: die völlige Einzigartigkeit der Sendung und des Sendungsbe- 
wußtseins Jesu entrückt ihn uns nicht, sondern stellt ihn gerade als das Urbild 
und Vorbild vor Augen, in dessen Nachfolge wir treten sollen. Wenn in uns die 
Bereitschaft (indiferencia) und die Sendung auch nicht ursprünglich zusam- 
menfallen, so ist es uns doch möglich, unsere Bereitschaft, wenn einmal die 
Sendung ergeht (und sie kann auch stufenweise und in immer neuen Wendun- 
gen ergehen), restlos in ihren Dienst zu stellen. Dies hat Maria gekonnt, da ihre 
Bereitschaft von jeher eine vollkommene war. Wir haben es zu lernen, indem 
wir (in der Schule der Exerzitien) unsere Bereitschaft von den ungeordneten 
Neigungen läutern, realistisch (gemäß den Übungen der ersten Woche) vom 
Schmutz unserer Sünden, denn ohne die ebenso realistische Umkehr - im 
•Gespräch" des Sünders mit seinem Opfer, dem gekreuzigten Gottmenschen, 
bleibt jede Meditation reine Illusion. Weil uns diese Umkehr, diese Reue und 
(General-)Beichte unerläßlich notwendig sind, kann Ignatius mit solchem fast 
übertrieben scheinendem Nachdruck auf dem Erkämpfen einer wahren und 
nicht eingebildeten Indifferenz beharren. Noch in den Vorbemerkungen zur 
Wahl warnt er nachdrücklich vor einer Lebenswahl ohne Indifferenz. •Gar 
viele täuschen sich in dieser Hinsicht, indem sie aus einer schiefen oder 
schlechten Wahl eine göttliche Berufung machen, denn jegliche Berufung, die 
von Gott kommt, ist immer lauter und durchsichtig (limpia), ohne Beimi- 
schung des ,Fleisches' oder irgendeiner andern ungeordneten Neigung." 




