Drei1 Formen der Gelassenheit

Zur Theologie der ignatianischen Exerzitien

Hans Urs von Balthasar, Basel

Der Siinder — auf dem Weg zur Gelassenheit

Die ignatianischen Exerzitien kennzeichnet mit jeder wiinschbaren Deutlich-
keit ein Doppelrhythmus, dessen erster Takt die notwendige Vorbereitung des
zweiten ist. Vom Fundament, ja schon von der ,,Ersten Vorbemerkung‘ an,
wird mit unerbittlicher Konsequenz ein Einziges eingeiibt: die,,indiferencia‘:
negativ als Uberwindung aller ,,ungeordneten Neigungen*, die den Menschen
vorweg bestimmen, dem ihn Lockenden zu folgen, das ihm Peinliche zu mei-
den, wobei sich das ,,Ungeordnete‘‘ der Neigungen durchaus hinter den allen
Menschen ,,natiirlichen‘‘ Strebungen verbergen kann: wer wollte schon ,,Ge-
sundheit nicht mehr als Krankheit begehren, Reichtum nicht mehr als Armut,
Ehre nicht mehr als Ehrlosigkeit, langes Leben nicht mehr als kurzes*“! Der
Mafstab fiir das, was hier ,,Unordnung‘‘ hei3t, liegt aber offenbar nicht in ei-
ner Idee und einem Ideal der Humanitét, er ist kein anthropologischer, son-
dern von vornherein ein transzendenter, theologischer: der Wille Gottes iiber
dem Menschen, iiber jedem einzelnen im besonderen. Damit dieser ,,g6ttliche
Wille gesucht und gefunden‘ werde und er iiber das Leben ,,disponieren
(disponer) kann, wird die indiferencia eingeiibt, um die ,,Seele in Bereitstel-
lung zu versetzen (disponer)‘, positiv diesen héheren Willen ,,zu suchen und
zu finden‘“. Das theologische Menschenbild, das im ,,Fundament‘ als einzig
normatives vorgestellt wird, ist nicht das der ,,religiésen Selbstverwirkli-
chung®, sondern das des Uber-sich-hinaus des Menschen auf ,,Gottes Lob-
preis, Verehrung und Dienst*. Nur in dieser Transzendenz ,,rettet er seine
Seele*“. Und ,,alles iibrige, was es auf Erden noch gibt‘, alle weltliche Imma-
nenz ist auf dieses transzendente Ziel hin gegeben und auszurichten.
Indiferencia um jeden Preis. In sie {iben die zu meisternden seelischen Ge-
stimmtheiten ein: Trostungs- und Trostlosigkeitserfahrungen, um ihretwillen
soll sich einer, der ,,ungeordnet an einer Sache héngt, unter Aufbietung aller
Krifte zum Gegenteil dessen, wozu er eine ungeordnete Neigung hat, hinbe-
wegen, ... sich auf dieses Gegenteil hin einstimmen (affectarse), indem er dar-
auf in Gebeten und anderen geistlichen Ubungen hindréingt und von Gott un-
serem Herrn das Gegenteil erbittet“. Dieser vielleicht ibertrieben scheinende
Rat wird spétestens dann als normal und notwendig vorkommen, wenn es fiir
.den Christen um die Nachfolge des leidenden Christus gehen wird, der fiir sich
Schmerz, Schmach, kurzes Leben gewihlt hat.



Drei Formen der Gelassenheit 271

Je niher die Exerzitien ihrem Hauptzweck und H6hepunkt, der ,,Erwih-
lung* (eleccién) kommen, desto intensiver wird um die indiferencia gerungen,
bis hin zu so subtilen, fast kasuistischen Betrachtungen wie der von den ,,drei
Menschenpaaren‘, wobei die Zweiten die entscheidenden sind: sie wollen von
dem nicht durchaus rechtmiBig erworbenen Geld und der Anhinglichkeit
daran ,,zwar lassen, aber so, daf sie im Besitz der erworbenen Sache bleiben,
dergestalt, da Gott dorthin kommen soll, wohin sie selber wollen‘‘; wihrend
die Dritten ,,die Anhédnglichkeit so lassen wollen, dal ebensowenig eine Nei-
gung sie bestimmt, die erworbene Sache zu behalten, als sie nicht zu behalten*.
Das ,,Lassen‘* wird, wie gesagt, dem natiirlichen Menschen immer Schwierig-
keit bereiten, so daf er, um in die rechte ,,Gelassenheit* zu gelangen, um ein
durch Gott Beraubt-werden ,.bitten soll, auch wenn es gegen das Fleisch
ware‘.

Die Leere der Indifferenz in den Exerzitien ist von ganz anderer Art als die
Leere, wie sie in manchen ferndstlichen Praktiken gesucht wird; aber sie istim
Grunde radikaler als diese. Denn wihrend die letzteren sich nicht darum
kiimmern, was im vergangenen Leben theologisch Unordnung, also Siinde ge-
wesen sein mag, verwenden die Exerzitien die ganze ,,erste Woche‘* darauf,
siindige Unordnung auszurdumen, wobei vielleicht erstmals in ein Leben das
Licht des gottlichen Gerichts, des vollen Ernstes des Kreuzes einfilit. Aber
diese erste Woche der Reinigung ist nicht Selbstzweck, sondern Vorbereitung:
Abbau aller Illusionen iiber scheinbar aus eigener Kraft Aufgebautes und Er-
reichtes, Demiitigung bis zur Einsicht in die eigene Verlorenheit — hinge die
Existenz nicht immer noch an dem unzerreiBbaren Faden der Gnade Gottes.
Die Siindenbetrachtungen schaffen nicht nur eine gro3e Leere, sie 6ffnen ei-
nen giahnenden Abgrund und ermdéglichen, im tiefen Erschrecken vor der ei-
genen Unordnung, eine Sehnsucht nach der wahren Ordnung des Lebens. Im
Doppelsinn von disponer wird im ersten Takt des Exerzitienrhythmus der erste
Sinn erreicht: sich (durch Indifferenz) disponieren, damit der zweite Sinn sich
durchsetzen kann: daB3 Gott liber mich disponiere.

Die zweite bis vierte Woche dient diesem zweiten: in der Betrachtung des
Lebens, Leidens und Auferstehens Jesu, in der Nachfolge von Situation zu Si-
tuation wird, falls ,,ich nicht taub bin fiir seinen Ruf*, seine Wahl sich ereignen
und von mir verstanden werden. Er wihlt, wir wahlen, was er fiir uns wéhlt.
Wir wissen jetzt, ,,wie wir uns bereiten sollen (disponer), damit wir in jedem
Stand oder Leben, das Gott unser Herr uns schenkt, um es zu erwihlen (nos
diere para eligir) zur Vollkommenheit gelangen konnen. Zu diesem von
Ewigkeit her fiir uns von Gott Erwéhlten hin sind wir geschaffen; indem wir
Gottes Wahl wihlen, verwirklichen wir unsere eigene Idee, und das ist die
hochste Freiheit. Was aber Gott fiir uns wahlt, ist auf jeden Fall eine Sendung
in der Nachfolge Christi, innerhalb seiner Kirche, ein ,,charisma‘‘, wenn man



Hans Urs von Balthasar 272

diesen Begriff mit dem der Sendung zusammenfallen 1468t. Nur wenn wir uns
mit unserer Sendung identifizieren, werden wir im tiefsten, theologischen Sinn
eine Person.

Man kann diesen Satz an den Heiligen verifizieren, zum Beispiel an Paulus
oder an Augustinus oder an Franziskus oder an Ignatius, bei denen das von
Gott her gesehen Ungeordnete ausgebrannt werden mufite, damit sie, ihren
Auftrag ergreifend, zu den Einmaligen wurden, als die sie durch die Jahrhun-
derte Geschichte pragen durften. Die Beispiele machen auch verstindlich, da3
es den Exerzitien primir und zentral um eine einmalige, die Ganzheit des Le-
bens ins Spiel bringende, deshalb nicht riickgangig zu machende Wahl geht, in
der ich meine eigene Identitit in Gott finde.

Maria — die von Anfang an Gelassene

Die Exerzitien lieben und empfehlen den Gebetsweg ,,durch Maria zu Jesus,
durch Jesus zum Vater‘‘. Dies muB nach der Logik der Exerzitien besagen, daf3
Maria — und dann Jesus — eine bestimmte archetypische Stellung zu ihrer Idee
und ihrem angestrebten Ideal zukommt. Fiir Maria ist der Aufweis leicht, hat
sie doch — nach der katholischen Dogmatik — aufgrund ihrer unbefleckten
Empfingnis und Siindelosigkeit die vollkommene Haltung der Kreatur, ihre
indiferencia zu Gott immer schon erreicht. Sie braucht um Uberwindung von
ungeordneten Neigungen nicht zu ringen. Sie ist in jedem Augenblick ihres
Daseins bereit fiir den gottlichen Ruf, wobei wir aber auch die naturhaften
Schranken ihrer Kreatiirlichkeit, die ihre Bereitschaft nicht stéren, wahrneh-
men. Sie braucht eine Zeit der Reifung, bis der ausdriickliche Ruf an sie er-
geht: diese Diastase zwischen Bereitschaft und Ruf kennzeichnet am deutlich-
sten ihre reine Kreatiirlichkeit und unterscheidet sie vom Menschsein ihres
Sohnes. In der Zeit ihrer Bereitschaft vor dem Ergehen des Rufes kann sie
Entschliisse fassen, die scheinbar ihrer nachherigen Berufung widersprechen —
ihre Ehe mit Joseph —, aber tiefer gesehen sich ihrer Berufung einfiigen, sogar
als notwendiges Element: soll doch ihr Sohn aufgrund dieser Verbindung mit
Joseph zurecht als ,,Sohn Davids* gelten konnen. Ferner kann sie in der Szene
der Berufung ohne jede Unordnung perplex sein, wie sie sich dem Willen Got-
tes gemiB zu benehmen hat (,,Wie soll dies geschehen...?*‘), und das Nichtver-
stehen, das von ihr bei der Szene des Zwolfjahrigen berichtet wird, hat sie ge-
wil weitgehend bis hin zum Kreuz begleitet, es ist geradezu in ihrem Jawort
eingeschlossen, daB sie sehr vieles dessen, was sie im Gehorsam tun und leiden
muf, im gehorsamen Vollzug nicht versteht. Um wieviel weniger vollkommen,
ja um wieviel weniger menschlich erschiene sie uns ohne diese Nacht, durch die
sie dauernd und steigend hindurch muB, bis zur Szene der Pieta. In der Schwie-
rigkeit ihres Lebens wird sie — trotz oder wegen ihrer Makellosigkeit — zur Fiir-



Drei Formen der Gelassenheit 273

sprecherin fiir die Siinder, deren meist ganz verschiedene Ratlosigkeit aus Ver-
irrung herkommt. Sie kann mit uns Siindern ,,mit-leiden‘ und wie ihr Sohn
durch Leiden den grundsitzlich bejahten Gehorsam an Gott tiefer ,,lernen*
(Hebr 5,8). Aber dieser ganze Weg, den sie in Miihsal zu gehen hat, liegt in der
Mitte des Willens Gottes, der erhaltenen Berufung als Mutter des Messias.

Um dieser absoluten Richtigkeit ihres Schreitens willen erbittet der Exerzi-
tand ihre Vermittlung. Sie mdge ihn auf den rechten Ausgangspunkt bringen —
die Uberwindung aller ,,ungeordneten Neigungen®, die indiferencia des unbe-
dingten Jasagens der Magd des Herrn —, in dem sie sich auskennt, weil sie im-
mer schon von diesem Punkt ausgegangen ist.

Jesus — Einheit von Gelassenheit und Sendung

Man konnte zunichst geneigt sein, die Berufung Jesu in analoger Weise wie die
seiner Mutter zu sehen, etwa indem man die Taufe im Jordan als den Aungen-
blick bezeichnete, da ihm seine Erwihlung zur besonderen Gottessohnschaft
geoffenbart worden wire. Er wire dann bis zu diesem Zeitpunkt ein Mensch
wie andere gewesen (denn der einmalige Sohn des Vaters kann man nicht sein,
ohne es zu wissen), aber so konnte er durch die nachtriglich kundgetane Er-
wihlung auch nur bis zam Adoptivsohn aufriicken. Dann miiten die schon
sehr frithen und sehr geprigten Aussagen iiber seine naturhafte Gottessohn-
schaft fromme Ubertreibungen sein — und doch sind die ganze paulinische und
spater die johanneische Christologie, die groBen theologischen Ausdeutungen
des Christusereignisses, ganz auf dieser (jede Adoption iibersteigenden) na-
turhaften und damit ewigen Sohnschaft aufgebaant.

Halt man an dieser fest, dann ist im BewnBtsein Jesu eine zeitliche Diastase
zwischen Bereitschaft des Menschen Jesus und seiner Sendung vom Vater
nicht mdglich, auch wenn man ein Wachstum und eine Entfaltung seines Sen-
dungsbewuBtseins entsprechend den Stufen menschlichen Reifens durchaus
annehmen kann, ja muBl. Diese Diastase ist deshalb unméglich, weil es das
Wort Gottes ist, das Mensch wird, einer, ,,der nicht aus dem Begehren des Flei-
sches, nicht aus dem Willen des Mannes, sondern aus Gott geboren ist*. Dieser
Eine, aus Gott Geborene oder Gezeugte ist auch der von Gott in die Welt Ge-
sendete, und daB dieser Gesendete Mensch wird, ist bereits ein Akt, der erste,
seiner Sendung. Die Sendung aber ist nichts als der zeitliche Aspekt seines
ewigen Ausgangs aus dem Vater, wie Thomas ausdriicklich sagt: ,, Der zeitliche
Hervorgang ist seinem Wesen nach kein anderer als der ewige Hervorgang, er
fugt lediglich einen Bezug auf eine zeitliche Wirkung hinzu* (1 Sent d14 q1 al
sol). Deshalb ist die Annahme einer menschlichen Natur Funktion der ihr vor-
ausliegenden Sendung, und jedes Gehaben und Verhalten dieser Natur ist auf
diese Sendung bezogen.



Hans Urs von Balthasar 274

Zu diesem Verhalten gehdrt nun ganz gewiB die Indifferenz, das restlos Hin-
gegebensein und Verfiigbarsein fiir die gottliche Sendung. In dieser abstrakten
Betrachtungsweise, die das Gehaben des Menschensohnes unter Ausklamme-
rung der Fleischwerdung des Wortes zn fassen sucht, lassen sich AuBerungen
wie die folgende, heute oft gehorte verstehen: ,,Jesus war der ganz Gott tiber-
antwortete Mensch*‘, oder: ,,Das Selbstverstindnis dieses Menschen bestand
grundlegend darin, Gott in jedem Akt seines Lebens als den sich durchsetzen-
den Gott da sein zu lassen*, somit in einer ,,Gelassenheit®, die zugleich ,,hoher
Anspruch* war (F. Jiingel). Aber eine solche Gelassenheit, die ,,Gott da sein
148t gelangt letztlich nicht iiber die Stufe des Marianischen hinaus. Sie erklért
nicht, daB dieser Mensch nicht etwa nur eine ,,Hohlform* ist (wie man heute
anch sagen hort), durch die hindurch die Stimme Gottes tont, sondern daB er
selber das Wort Gottes spricht, ja als das Wort Gottes spricht (,,/ch aber sage
euch), also das Wort Gottes ist.

Somit gibt es konkret keinen Moment, in welchem man die Menschheit Chri-
sti dem Wort Gottes (in indiferencia, Gelassenheit, Ubergabe etc.) gegeniiber-
stehend betrachten kann, vielmehr kann sich diese Menschheit nie anders ver-
stehen, denn als die Gegenwart einer sie als ganze begriindenden Sendung.
Man kann hdchstens sagen, daB in der menschlichen Natur Christi die Indiffe-
renz der immer schon von der objektiven Sendung und dem subjektiven Sen-
dungsbewuBtsein in Anspruch genommene und restlos durchfiillte Raum ist,
der als solcher freilich zum Wesensbestand einer Menschennatur gehort und
ihr Kostbarstes, ihre Freiheit besagt, und zwar eine zu ihren hochsten Moglich-
keiten gelangte Freiheit. ,,Wenn der Sinn von Inkarnation das Sich-Geben
Gottes bis zum dufBersten ist, dann ist die menschliche Freiheit Jesu die expo-
nierteste endliche Freiheit, die es gibt, will sagen jene, deren freier Gehorsam,
deren freies Sich-Geben an den Vater das unselbstverstindlichste Sich-Geben
bedeutet. Aber gerade hier ist es kein Widerspruch, da3 dieses Sich-Geben zu-
gleich in der unfehlbaren Eindeutigkeit der gottlichen Freiheit, des gottlichen
Sich-Gebens innesteht. Die hochste Dramatik und die reinste Geldstheit
schlagen in eins.*“* Die Dramatik aber riihrt daher, daB dieser Freiheit die Er-
fahrung der Widerstandsfahigkeit der Siinder gegen Gottes Willen aufgebiir-
det wird, die in der Versuchung wie am Olberg durcherfahren werden mu8,
aber in der unerschiitterlichen Sendungsindifferenz Jesu (,,nicht mein Wille,
der deine geschehe‘) bestanden wird2. Wenn die zeitliche Sendung dem Wesen
nach identisch ist mit dem ewigen Hervorgang des Sohnes ans dem Vater, und
diese zeitliche Sendung nicht etwa bloB der géttlichen Person des Logos (im
Gegensatz zum Menschen Jesus) zugeschrieben werden kann, sondern durch-

1 Klaus Hemmerle, Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, Einsiedeln, Johannesverlag 1967, 65.
2 Vgl. dazu: Kennt uns Jesus — Kennen wir ihn? Freiburg, Herder 21980.



Drei Formen der Gelassenheit 275

aus dem, worin der Logos seine Sendung ausfiihrt, dann muB3 der Mensch Jesus
wissen, daB Grund und Ziel seiner Existenz identisch ist mit dem Auftrag —
nicht etwa des dreieinigen Gottes, sondern seines gottlichen Vaters, die Welt
mit Gott zu versohnen, wie immer der Vater diesen seinen Auftrag, den er, Je-
sus, auszufiihren hat, gestalten wird. Das letzte Wie braucht er gar nicht za wis-
sen, ja er will es gar nicht wissen, die entscheidende ,,Stunde** iiberldB3t er dem
Vater. Er lebt ,,heute, morgen und am dritten Tag* seinem Auftrag, in einer
immerwihrenden Einigung mit dem Willen des Vaters, den ihm der Heilige
Gelist offenbart, aber durchaus diesen Geist auch in sich selber tragend und
somit aus seiner (gar nicht hohlrdumigen) Spontaneitit den gottlichen Auftrag
gestaltend. So erscheint er uns in den Evangelien, er, der Eine, der nicht in zwei
sich gegeniiberstehende BewuBtseine und Iche zerlegbar ist, sondern sich be-
wuBt ist, daB3 das Tiefste in ihm — seine Person — der Auftrag des Vaters ist, den
er nicht, wie die Propheten, nur durchzugeben hat, sondern vielmehr zu sein
hat.

Natiirlich sind diese Aussagen keine Losung des christologischen Myste-
riums, und um noch tiefer darin einzudringen, bediirfte es eines gréBeren
Raumes als des uns hier zur Verfiigung stehenden. Aber abschlieBend wird
doch eines klar: die vollige Finzigartigkeit der Sendung und des Sendungsbe-
wuBtseins Jesu entriickt ihn uns nicht, sondern stellt ihn gerade als das Urbild
und Vorbild vor Augen, in dessen Nachfolge wir treten sollen. Wenn in uns die
Bereitschaft (indiferencia) und die Sendung auch nicht urspriinglich zusam-
menfallen, so ist es uns doch méglich, unsere Bereitschaft, wenn einmal die
Sendung ergeht (und sie kann auch stufenweise und in immer neuen Wendun-
gen ergehen), restlos in ihren Dienst zu stellen. Dies hat Maria gekonnt, da ihre
Bereitschaft von jeher eine vollkommene war. Wir haben es zu lernen, indem
wir (in der Schule der Exerzitien) unsere Bereitschaft von den ungeordneten
Neigungen ldutern, realistisch (gemiB den Ubungen der ersten Woche) vom
Schmutz unserer Siinden, denn ohne die ebenso realistische Umkehr — im
,,Gesprach‘ des Siinders mit seinem Opfer, dem gekreuzigten Gottmenschen,
bleibt jede Meditation reine Illusion. Weil uns diese Umkehr, diese Reue und
(General-)Beichte unerlaBlich notwendig sind, kann Ignatius mit solchem fast
iibertrieben scheinendem Nachdruck auf dem Erkdmpfen einer wahren und
nicht eingebildeten Indifferenz beharren. Noch in den Vorbemerkungen zur
Wahl warnt er nachdriicklich vor einer Lebenswahl ohne Indifferenz. ,,Gar
viele tauschen sich in dieser Hinsicht, indem sie aus einer schiefen oder
schlechten Wahl eine gottliche Berufung machen, denn jegliche Berufung, die
von Gott kommt, ist immer lauter und durchsichtig (limpia), ohne Beimi-
schung des ,Fleisches‘ oder irgendeiner andern ungeordneten Neigung.*





