AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Sammlung in der Sendung

Zu Gespriachen iiber die Spiritualitdt von Seelsorger-Gruppen*

Das ,,Zeitalter der Gruppe'* ist wohl endgiiltig auch fiir die Kirche angebrochen. Uber-
all sucht man nach Zusammenschluf3, nach Schulterschluf3, nach Gemeinsamkeit. Un-
ter jenen, die sich in einem besonderen MaB gesendet wissen im Dienst des Evange-
liums und der Kirche, ist diese Suche um so spiirbarer. Oft nehmen wir blo8 hilflose
Signale wahr, Zeichen dafiir, da8 die Zeit des ,,pastoralen Einzelkdmpfers* kaum
wiederzubringen ist und daf eine Alternative dazu manchem beéngstigend unklar
erscheint. Es sind die Jiingeren und die Jiingsten, die ihren Wunsch nach dem gemein-
samen Weg zu einer Bedingung fiir ihren Dienst iiberhaupt werden lassen. —In diesem
Zeitalter der Gruppe blithen innerhalb und auBerhalb der Kirche Gruppenphilosophien
und Gruppenideologien. Kurzlebiges wichst neben Lebenstrichtigem und Lebens-
fahigem. Kann man im geistlichen Bereich solche Gedanken einfachhin iibernehmen?
Nicht ohne Einschriankung, nicht ohne Ergéinzung. — Das von Amerika her geprigte
Gruppenverstidndnis ist von einem demokratischen Optimismus getragen: Eine Gruppe
hat in sich selber die Kraft, sich Normen zu setzen, ihren spezifischen Weg zu finden.

Gruppe gegen Schule?

Im geistlichen Bereich gelte das gerade nicht, hilt man mir bei unseren Gespriachen
entgegen. Mancherorts gibt man zu bedenken, eine Gruppe wachse nicht einfach ausih-
rer Eigendynamik heraus; andere Kréfte seien da bestimmend. Allerdings, wer so re-
det, ist meistens einer gepréigten Spiritualitét verpflichtet. Er betont, es sei unumgéng-
lich, daB der einzelne oder die Gruppe sich in die Schule eines geistlichen Meisters be-
gebe. Im Geist dieses Fiihrers, in dessen besonderer Durchformung des Evangeliums
miisse einer zu leben beginnen. — In der Geschichte der Spiritualitdt wird man diesen
Weg geradezu als den ,,Normalfall* betrachten. Ich hatte diesen Zugang im vorausge-
gangenen Beitrag, ungenau freilich, als ,,Spiritualitdt von oben‘‘ gekennzeichnet. Eine
an neueren Gruppenmodellen sich orientierende Gemeinschaft von Seelsorgern wird
vermutlich meistens einer gegenldufigen ,,Spiritualitdt von unten* zuzuordnen sein.
Ein solcher Ausdruck kann nun erst recht zu Miverstindnissen verleiten. Im Gegen-
satz zur Schule des Meisters ginge es auf diesem Weg darum, die Elemente einer je neu
geprigten Geistigkeit, sozusagen im dauernden Experiment, aufgrund des Umgangs
mit dem Evangelium und im Vertrauen auf die fithrende Kraft des Geistes nach und

* Dies ist der dritte und letzte Beitrag, den der Autor im Zusammenhang mit seiner gleichlanten-
den Doktorthese (Verdffentlichung fiir 1982, Benziger-Verlag, geplant) schrieb. Vorangegangen
ist: Seelsorgergruppen im Blickfeld? (138-143) und Wie geistlich seid ihr Geistlichen? Reflexionen
iiber Gesprich in Seelsorgergruppen (213-218). Die Eigenart der Berichterstattung, die zugleich
informieren wie werten, urteilen wie planen will, bringt es mit sich, da8 der Stil in einem gewissen
Schwebezustand bleibt. Feststellungen, Wiinsche, Angste und Hoffnungen durchdringen einan-
der. Doch damit ist auch die Sitnation fiir das angebrochene ,,Zeitalter der Gruppe** gekennzeich-
net. Die Schriftleitung -



Aus dem Leben der Kirche 292

nach selbst zu einem Ganzen zusammenzufiigen. Wie ich aus einer Vielzahl von Ge-
sprichen entnehmen konnte, ist dieser Zugang in der konkret gelebten seelsorgerlichen
Spiritualitat als Normalfall zu bezeichnen. Oft ist das seelsorgerliche Tun der AnlaB,
dauernd neue Elemente in die persénliche Spiritualitit einzufiigen. Vor allem wird die
Herausforderung, die der Dienst bestéindig mit sich bringt, zum formenden Element
seines spezifischen GlaubensbewuBtseins.

Eine Gruppe von Seelsorgern wird im Dienst inneres Wachsen erfahren, sofern sie
freilich nicht schon zu Anfang einer spezifischen Spiritualitit verpflichtet ist. Doch im
gegenseitigen Austausch wird auch hier ein reicheres Bild entstehen, wird gegenseitige
Befruchtung stattfinden. — Die Frage ist aber nicht abzuweisen: Nach welchen Grund-
gedanken, nach welchen Kriterien wichst eine solche gemeinsame Ausrichtung? Wo
sind ihre ,,Fixpunkte**, wo ihr Anhalt? Und so findet sich immer &fters die Bereitschaft,
den Wert der ,,Schule* wieder zu beachten und in irgendeiner Weise fruchtbar zu ma-
chen.

Welchem Gruppenweg, dem ,,von oben‘‘ gewiesenen, strukturierten, oder dem ,,von
unten her* experimentierten, gesuchten ist nach allem, was unter Seelsorgergruppen zu
erfahren war, recht zu geben? AnlaB zu leichtfertigem Gruppenoptimismus besteht
keiner. Gemeinsam einen geistlichen Weg zu suchen, muf} eine Kunst genannt werden.
Nicht im Sinn des Unmdglichen, aber im Sinn von Weisheit — geistgewirktem Ge-
schenk.

Auch wenn beiunseren Gesprichen gegeniiber einem spezifisch religiosen Ausdruck
und praktisch gegeniiber jeder religidsen Wortwahl Skepsis herrschte, so blieb es trotz-
dem keine Ausnahme, daB einer meinte, fiir die Seelsorger, wie sie sich hier in Gruppen
zusammenfanden, sei als ,,Modell*“ der Jiingerkreis um Jesus maBgebend. Denn auf Je-
sus wollten alle héren und schauen. Briiderlich versuche man den Weg gemeinsam zu
gehen, den er weist — und so auch die Sendung zu erfiillen, in die sich alle Gruppenmit-
glieder von ihm gerufen wissen. Nur mit groBter Zuriickhaltung wiirden andere Ge-
spriichspartner freilich einer solchen Sicht zustimmen. Hier soll die Frage unbeantwor-
tet bleiben: wie weit diese Bestrebungen auch bis zu dem Christus hinfinden wollen,
durch den und in dem alles ist. — In jedem Fall aber werden sie als etwas Ganzmenschli-
ches erlebt. Dieses Merkmal ist sozusagen ihr Echtheitssiegel quer durch alle Gespra-
che hindurch.

Schon in der Atmosphire soll sich das niederschlagen, im Beistand — Solidaritit ge-
nannt —, kurz in der Briiderlichkeit, bekomme ich immer wieder zu horen. In einem
idealen Fall wire es Aufgabe dieser Atmosphire, Ruhe, echte Sammlung zu schenken
oder einfach méglich zu machen. GewissermaBen wiirde eine solche Sammlung schon
zur Seelsorge am Seelsorger, zur Sorge um sein Heil-Werden! Kann die Gruppe solches
leisten, vermitteln? Schleicht sich hier nicht eben eine verhingnisvolle Gruppenideolo-
gie ein? Uber-Erwartungen und Uberforderungen schwingen an.

,Ist Gott fiir uns bloB ein stummer Begleiter?*

So némlich lautet die Frage eines der Seelsorger an seine Mitbriider. Er stellt sie,weil in
dieser Gruppe kaum eine ausdriickliche gemeinsame Anrede an Gott zustande kam. Man
konnte sich auf keinen gemeinsamen geistlichen Vollzug, auf kein Gebet einigen. Im



Aus dem Leben der Kirche 293

Gegenteil: der Wunsch nach gemeinsamem Gebet wurde zu einem Element der Spal-
tung, anstatt Einheit zu stiften. Hier stoBen wir an schmerzliche Grenzen, mit denen vor
allem eine ,,Spiritnalitét von unten‘‘ zu rechnen hat. Kommunikationsstdrungen treten
auf, die nur mit viel Takt anzugehen sind. Damit eine Gruppe wirklich geistliche Hilfe
fiir den Seelsorger bieten kann, miiite ein minimaler spiritueller Konsens als Aus-
gangsbasis vorhanden sein. Dabei ginge es weniger um ein Angleichen in den ,,Grund-
schritten des Geistlichen‘‘, sodann um das Finden von ,,geistlichen Stilelementen, die
von allen mitvollziehbar sind. Eine derartige Ubereinkunft erfordert ein gutes Stiick
Trene. Diese bedeutet nicht Erstarrung; sie schlie3t das Experiment nicht aus. Vorldu-
fig bleibt dabei manches, weil man zuerst erfahren muf3, welche Befruchtung die tégli-
che Seelsorgeerfahrung fiir den gemeinsamen geistlichen Weg erbringt.

Nicht zuletzt geht es um eine theologische Grundiibereinstimmung. Besteht sie nicht,
so werden Konflikte innerhalb einer Gruppe von Seelsorgern viel zu gro3. Differenzen
klaffen auf, die, anstatt eine fruchtbare Spannung zu schaffen, umschlagen in ein be-
stindiges Kreisen um sich selbst oder ein Leiden aneinander. Die Grenze ist zudem
recht bald erreicht, da solche Unterschiede, da ein entsprechendes theologisches ,,Ge-
falle* sich negativ in der Gemeindearbeit anszuwirken beginnt.

Es gibt Gruppen, die im BewuBtsein dieser Zusammenhéinge wihrend des Verlaufs
ihrer ,,Griindung* Zeiten der Einkehr, der geistlichen Findung einschalteten. Sie woll-
ten mit biblischer Vertiefung ein gemeinsames Fundament kldren und geistlich — vor
dem sendenden Herrn — verantworten. Ohne eine geistliche Ubereinkunft, die még-
lichst konkret wird, die gemeinsame Elemente festhilt, kann der Versuch, mit einer
Gruppe von Seelsorgern auf den Weg zu gehen und die Erwartung, eine ,,Spiritualitat
vonunten‘‘ werde wachsen, in Enttdnschung und in einer entsprechenden Verschlende-
rung von Kriften enden. Im schlimmsten Fall bleibt tatséchlich blo3 Gruppenideologie!

Die Frage jenes jungen Menschen: ,,Seid Ihr geistliche Geistliche?* kénnte umge-
formt und neu angewendet werden: ,,Macht Eure Gemeinschaft die Mitglieder geistli-
cher?“ Irgendwie, so wiirde man meinen, miifite es moglich sein, ein Fazit zu ziehen und
eine Antwort zu wagen. Etliche Gruppen tun das und finden zum Ja. Wie immer man
die geistliche Dimension in erster Linie zu verstehen glaubt, mir scheint, der einzelne
erfahre dort dauerhafte Stiitzung, wo es gelingt, einander geistliche Inhalte auch mitzu-
teilen. Kurz und vielleicht ungenau gesagt: eine Gruppe macht dann geistlicher, wenn
sie zum gemeinsamen Gebet findet, irgendwann und irgendwie.

Die eine oder andere Gruppe vermag tatsdchlich den Raum zu schenken, in dem ei-
ner ans Verzweckung und bloBer Funktion heraustreten kann, um mit andern ins Lob
einzustimmen, um den Angelpunkt, nimlich Jesus Christus wieder zu orten, um sich
von ihm in diesem Leben und in dieser Sendung nen in Dienst nehmen zu lassen. Gott
bleibt fiir sie als Begleiter nicht stumm, gerade in ihrer Gemeinsamkeit nicht. Das ge-
meinsame Dasein und Tun wird als Geschenk bewuBt — weil die Gnade allem voraus-
geht.

Guru und Weiser, doch woher?

Beinahe scheint es, eine solche Gruppe werde nach und nach geistlich ,,antark*. Kann
sie Begleiter entbehren? Hat sie nicht einmal der Geburtshelfer bedurft? Wenn sie doch



Aus dem Leben der Kirche 204

Seelsorge am Seelsorger zu bestreiten vermag! Benotigt sie nicht doch Weisung, auch
wenn sie sich keiner geistlichen Schule verpflichtet weil? Immer wieder ertonte in un-
seren Gesprichen der Ruf nach dem Begleiter von auBen, dem Supervisor, dem Bera-
ter, nach dem Spiritual oder wie immer man ihn nennen will und er genannt wurde. Ei-
nige sprachen nicht blof scherzhaft vom Guru, vom Weisen.

Mehr als einmal fragt man sich: Weshalb nicht jemand aus der Bistumsleitung, sozu-
sagen als lebendige Briicke hin zum Bischof? Man spricht so etwas aus in der Hoffnung,
daB der Betreffende zugleich das Vertrauen des Bischofs und der Gruppe genief3e. —
Woher immer der Begleiter stammen mag, jedenfalls soll gerade er ein geistlicher
Geistlicher sein. Nicht wenige Gruppen halten vergeblich Ausschau nach einem sol-
chen Gesprachspartner. Aufgrund verschiedener Gespriche dréingt sich die Vermu-
tung auf, daB Kloster mit tragfahigen geistlichen Personlichkeiten in dieser Frage sozu-
sagen bahnbrechend wirken kdnnten.

Ob die jeweilige Gruppe von Seelsorgern ihrerseits andern Seelsorgern einen Beifrag
zu vermitteln habe, wird dann und wann gefragt. Es zeigt sich, daB es als Beitrag erfah-
ren wird, wenn die Gruppe deutlich mehr zu geben vermag, als wenn die einzelnen all-
ein ihren Dienst innerhalb der Ortskirche verrichten wiirden. Dabei muB notgedrungen
geraume Zeit verstreichen, bis Ortskirche und Presbyterium eine Bereicherung wirk-
lich verspiiren. Fiir die Gruppe bedeutet das Bewéhrung. — Weif sich allerdings eine
Gruppe nicht von der Ortskirche gehalten und akzeptiert, dann wird sie kaum eine
Chance auf Uberleben haben, vor allem dann nicht, wenn sie sich nicht auf solides
,,geistliches Hinterland“ abstiitzen kann. Dem Bischof gehdrt das Amt der Priifung der
in der Gruppe und iiber die Gruppe hinaus wirkenden Charismen. Ihm falit die Auf-
gabe der Ermutigung und Stiitzung zu. In diesem Sinn ist er in allererster Linie der
Weise und der Berater. Wohl nur durch eine derartige personale, emotionell gedeckte
Bindung kann das wachsen, was wir den wachen Sinn des Seelsorgers fiir das Ganze der
Kirche — was wir den ,,sensus ecclesiae‘‘ nennen.

Alternativer Lebensstil

Immer neu halten meine Gesprichspartner fest, Spiritualitdt in dieser Auspragung von
seelsorgerlicher Gemeinsamkeit sei unausweichlich eine Frage des Lebensstils. Richtig
verstanden wachse da eine Alternative zu einer blo8 biirgerlichen Gesinnung: im Tei-
len, in der Gastfreundschaft, in der moglichst groBen Anspruchslosigkeit. — Die Frage
des Lebensstils wird immer dentlicher zu einer Schicksalsfrage fiir den Christen iiber-
haupt. Zu gut markieren die Jugendunruhen den Uberdru8 am bloBen Verbrauchen.
Diffus genug zwar driickt dieses Ausschlagen die verzweifelte Suche einer Generation
aus.

Zeichen zu sein mitten in einer schrankenlosen Konsumgesellschaft gehdrt meines
Erachtens zur zwangslaufigen, mithin zur evangelischen Bernfung einer Gruppe von
Seelsorgern. Zeichen soll sie auch dafiir sein, daB nicht alle Lebensbereiche mit eiserner
Notwendigkeit irgendeiner Verzweckung anheimfallen miissen. Dies aber ist sie
von selbst in ihrem Freisein vor Gott, besonders wenn sie in Gemeinschaft vor ihm ver-
weilt. So gesehen wird die Eucharistiefeier schlechthin zum Konvergenzpunkt aller
Merkmale eines alternativen Stils.



Aus dem Leben der Kirche 295

Unterschiedlicher Lebensstil hieB fiir meine Gesprichspartner in keiner Weise ein-
heitlicher Lebensstil — auch nicht innerhalb der gleichen Gruppe. Zu gut wissen mittler-
weile auch Laientheologen, daB sie nicht den Platz von Priestern ausfiillen kdnnen —
was sie meist auch gar nicht wollen. Thnen ist bewuBt, daB sie demzufolge auch keine
Kopie eines priesterlichen Lebensstils zu erbringen haben. Was sich jedoch aus den Ge-
sprichen ebenso deutlich herausschilt: ihren spezifischen Platz und ihren Stil haben die
Laientheologen bisher nur bedingt gefunden. Ofters betonen sie, die konkrete Gruppe
von Seelsorgern, in die sie sich eingliedern konnten, und alles, was diese an Leben zeiti-
ge, ermogliche es ihnen, ihre Rolle einigermafen zu finden, so daB sich nach und nach
eine eigenstindige Spiritualitit ausformen konne.

Aufs ganze gesehen wirkt es sich als stindige Belastung aus, daB die Rolle des Laien
im kirchlichen Dienst nicht besser geklirt ist. Damit aber geht Hand in Hand eine Ver-
unsicherung des Standortes des zlibatiren Priesters. Personlich bin ich nach all den
Gesprichen iiberzeugt, daB sich fiir den Zolibat— und selbst fiir den Pflichtzolibat— ver-
stirkte Griinde ergeben: eben innerhalb dieses weitreichenden Spektrums von Charis-
men und Diensten. Um so profilierter allerdings miiBte eine spezifisch priesterliche Spi-
ritualitit wirken, um so deutlicher auch ihre Kraft aus dem sakramentalen Bereich
schopfen. Hier wiire dann neu die Frage nach einem priesterlichen Lebensstil zu stellen.

Modelle oder Kriterien?

Die Frage 148t nicht auf sich warten: Gibt es Modelle nach all dem Gesehenen, Gehor-
ten, Gesagten? Die Antwort ist fiirs erste schnell gegeben: Modelle sind kaum anzubie-
ten. Doch eine Vielzahl von Kriterien sind ernstzunehmen. Die theologischen, die
geistlichen Gesichtspunkte fiir den zu wihlenden Weg sind vorrangig. Sie wurden min-
destens andeutungsweise in diesem und im vorausgehenden Aufsatz genannt. Die Kri-
terien praktischer Art mochte ich stichwortartig anfiihren.

— Eine erste ,,Bedingung der Méglichkeit* fiir eine Seelsorgergruppe im genannten
Sinn ist die schon umrissene: Je vielfiltiger eine Gruppe zasammengesetzt ist, um so
deutlicher wird die Ausgangsbasis sein miissen, auf der sie auch in geistlicher Hin-
sichz steht —um so klarer muf ein geistlicher Konsens ausgesprochen, nicht blof gefiihlt
sein. Noch einmal sei daran erinnert: Will eine solche Gruppe eine gewisse Dauer und
Konsistenz haben, wird sie sich um geistliche Stilelemente bemiihen miissen, mit denen
sie sich eben identifizieren kann. Wie vielfiltig diese Elemente sein konnen, kam zum
Vorschein. Meines Erachtens miiften briiderliche Atmosphire und Anbetung Platz
finden.

— Die dargestellten Versuche schlagen fehl, wenn sie nicht begleitet sind von seiten der
kirchlichen Verantwortlichen. Das gleiche geschieht, wenn innerhalb der Seelsorger-
gruppe nicht ein starkes kirchliches BewuBtsein, ein ,,sensus ecclesiae® lebt, aus dem
eine entsprechende emotionelle Bindung entspringt.

— In Hinblick auf das ganze Presbyterium sind Angst- und Neidreaktionen gegeniiber
solchen Gruppen von Anfang an in Betracht za ziechen. Eine Seelsorgergruppe wird
eine erhdhte Bereitschaft zeigen miissen, im Ganzen des Presbyteriums prisent zu sein,
sowie zuzahdren und sich in andere Seelsorger einzufiihlen. Dank einer solchen Behut-



Aus dem Leben der Kirche 296

samkeit wird sie fahig sein, splirbare Beitrédge zu leisten zur Verlebendigung dieser Ge-
meinschaft der Gesendeten.

— Gegeniiber den Pfarreien kénnen spezifische Spiritualititen und ein ausgeprigtes
GruppenbewuBtsein nur dann fruchtbar werden, wenn sie mit der nétigen Zuriickhal-
tung gelebt werden. Sie werden zwar nnweigerlich das Pfarreileben prigen. Geschehen
sollte das freilich nur mir der Zustimmung der Glaubigen. Ich meine, Ordensgruppen
mit einer ausgewogenen spirituellen Ausrichtung sollten vermehrt Pfarreiarbeit leisten,
um mit ihrer ganz eigenen Geistigkeit die jeweilige Pfarrei und das Gesamt der Seel-
sorge zu befruchten.

—Welche Pfarreien eignen sich denn besonders fiir eine Seelsorge im Team, wurde oft
gefragt. Als grobes Kriterium ist anzugeben: eine missionarische Situation —etwa in der
groBstddtischen Agglomeration — scheint fiir die zur Diskussion stehenden Gruppen
besser geeignet zu sein als eine traditionell bestimmte. — Fiir die jeweilige Gruppe ist
zudem eine moglichst grofe Einheitlichkeit des Arbeitsfeldes forderlich. Nur wenn ein
starker spiritueller Zusammenhalt gegeben ist, kann eine Seelsorgergruppe bei stark
disparatem Arbeitsfeld auch als Lebensgruppe weiterbestehen. Aus dem Gesagten er-
gibt sich auch, daf solche Gruppen nicht ohne weiteres verschiebbar sind. Die jeweili-
gen Pfarreien sind oft stark an eine bestimmte Gruppe gebunden — oder die Gruppen
ihrerseits an die konkreten Gegebenheiten eines Seelsorgefeldes.

—Viel intensiver als bisher miiten meines Erachtens die Méglichkeiten zur Bildung von
Regionalpfarreien, beziehungsweise zu einer regionalen Seelsorge erwogen werden. Da
wir in bezug auf den Priestermangel langsam aber deutlich auf ,,siidamerikanische Zu-
stinde‘ hinsteuern, wird die Vereinzelung der Seelsorger in den Landgebieten wohl am

empfindlichsten spiirbar. Spirituelle Zentren, gebildet durch die Seelsorger selbst, hit-
ten die Aufgabe, zu sammeln.

— Wie denn verschiedene Gruppen entstanden seien, interessierte immer wieder. Einige
hatten sich eindeutig anhand eines spirituellen Leitmotivs gebildet. Sie sind meistens
aus einem weiteren geistlichen Umfeld herausgewachsen, so die Focolarini- oder die
Schoénstatt-Gruppen, sowie die franziskanischen Fraternitdten. Fiir sie alle ist der Halt
in einer gréBeren Gemeinschaft und die spirituelle Beheimatung wesentlich. — Andere
Gruppen, vor allem vom Typus des Pfarr-Teams, hatten sich mehr oder weniger um die
priigende Personlichkeit eines Pfarrers herum geschart. Nicht selten stehen oder fallen
sic mit seiner Person. Vergessen wir aber nicht, da eine Pfarrei meist sehr stark auf
eine solche Gruppe zuriickwirkt und sie ihrerseits prigt. — Zwei unterschiedliche Ak-
zente ergeben sich fiir das Pfarr-Team: entweder es strukturiert und orientiert sich stark
an seinen Funktionen oder es anerkennt ausdriicklich bestimmte spirituelle Maximen
fiir sein Zusammenwirken. — Des weiteren gibt es den Typus des Freundeskreises. Oft
finden sich jiingere Seelsorger, die sich wihrend der Studienzeit gekannt haben, spiter
in Gruppen zusammen, um fiir einen gemeinsam verantworteten Einsatz zu Verfiigung
stehen. Eine so entstandene Gruppe bringt wie von selbst ein gewisses spirituelles oder
einfach theologisches Selbstverstidndnis mit sich. Ich beobachtete gerade in solchen
Gemeinschaften ein respekterheischendes Ringen um eine geistliche Mitte, den Ver-
such, Seelsorge besser zu verantworten.

—Vorrangig sind Wege des Zusammengehens zwischen Priestern und Laienseelsorgern



Aus dem Leben der Kirche 297

sowie anderen Diensttriigern in der Seelsorge zu erproben. Dieser Form von Gemein-
samkeit werden die Priester Aufmerksamkeit und Sorgfalt schenken miissen. Eine
geistliche und menschliche Kommunikation ,,iiber Distanz* ist da einzuiiben. .Und
geistliche Mitteilung habe ich eine Schicksalsfrage fiir die Seelsorge, fiir unsere Kirche
schlechthin genannt.

Was nicht gepflanzt und gepflegt wird ...

Darum eine letzte und grundlegende ,,Bedingung der Moglichkeit*: Die Fahigkeit zum
Zusammenwirken in jeder Hinsicht, die Fihigkeit zum Austausch benétigt Einiibung.
Seit jeher war das so: Geistliches Leben und iibender Vollzug sind untrennbar. Alle ge-
nannten, theologischen oder praktischen Kriterien helfen wenig, wenn nicht schon
wiahrend der Ausbildung eine Hinfiihrung zu geistlicher Erfahrung geschicht, wenn
nicht die Glaubensverantwortung in der kleinen Gruppe eingeiibt und gepflegt wird. —
Gleichgiiltig sogar, ob die konkrete Seelsorge stirker oder weniger stark in Gruppen
geschieht. Gruppenfihigkeit in dieser geistlichen Hinsicht scheint mir in jedem Fall
vonnoten.

— Die Frage ist auch zu stellen, wie weit dieses geistlich bestimmte Zusammenspiel
von Priestern und anderen kirchlichen Mitarbeitern wéihrend der Ausbildungszeit ein-
geiibt werden muf; wie weit schon in der Konzeption der Ausbildungsstitten einer In-
tegration verschiedener Dienste Rechnung zu tragen ist. Bei aller gegenseitigen Bezug-
nahme von priesterlichem Amt und anderen kirchlichen Diensten miissen freilich
Wachstum und Entfaltung einer spezifisch priesterlichen Spiritualitit gewahrt bleiben.

Bei der Frage nach dem Beitrag des Priesterseminars zur geistlichen Bildung erhielt
ich damals, 1977, oft ein erschiitterndes, trockenes: ,,Nichts!‘ zur Antwort. Da dann
auch die Frage nach der Hilfe zur geistlichen Kommunikation ebenso beantwortet wur-
de, erstaunt nicht. Allzuviele Seelsorger spiirten ein ,,spirituelles Defizit*, fiir das sie
ihre Ausbildungsstitte verantwortlich machten. — Angesichts der desintegrierenden
Krifte, die aufgrund unserer kulturellen und soziologischen Lage intensiv auch auf den
Seelsorger einwirken, sucht dieser einen Raum des Schutzes und der Geborgenheit. Er
brauchtihn, um seine - lebensnotwendige — spirituelle Geborgenheit zu bewahren! Wie
wichtig wire es da, wenn das Priesterseminar, die Ausbildungsstitte, geistliche Heimat
wdre.

Der Riickzug in ein Ghetto bietet sich an. Wie sehr der ,,Marsch ins Ghetto* unter
soziologischem Zwang zu stehen scheint— damit die Identitiit gerettet werde —, so wenig
darf aber die Bewegung zur Sammlung den Seelsorger ins Ghetto fiihren. Das Evange-
lium erhilt seine Kraft erst, wenn der Gesammelte und die Versammlung ihre Sendung
erahnen.

Wenn der Titel dieses Aufsatzes — und meiner ganzen Arbeit — »Sammlung in der
Sendung’‘ heiBt, so mag mancher Gruppenideologie wittern. Ich hoffe, es war verstind-
lich zu machen, worum es geht, nidmlich um die Spannung, die ein Seelsorger heute
wohl mehr denn je erlebt: um die fruchtbare und notwendige Spannung zwischen
Sammlung und Sendung. Sammiung verweist auf die Mitte, der ein Seelsorger ver-
pflichtet ist, auf Jesus Christus. Er sammelt bei sich den einzelnen und die Gemein-
schaft der Seelsorger — damit sie sich finden und in seiner Zuversicht sich senden lassen.

Martin Kopp, Ziirich





