
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Sammlung in der Sendung 
Zu Gesprächen über die Spiritualität von Seelsorger-Gruppen* 

Das •Zeitalter der Gruppe" ist wohl endgültig auch für die Kirche angebrochen. Über- 
all sucht man nach Zusammenschluß, nach Schulterschluß, nach Gemeinsamkeit. Un- 
ter jenen, die sich in einem besonderen Maß gesendet wissen im Dienst des Evange- 
liums und der Kirche, ist diese Suche um so spürbarer. Oft nehmen wir bloß hilflose 
Signale wahr, Zeichen dafür, daß die Zeit des •pastoralen Einzelkämpfers" kaum 
wiederzubringen ist und daß eine Alternative dazu manchem beängstigend unklar 
erscheint. Es sind die Jüngeren und die Jüngsten, die ihren Wunsch nach dem gemein- 
samen Weg zu einer Bedingung für ihren Dienst überhaupt werden lassen. - In diesem 
Zeitalter der Gruppe blühen innerhalb und außerhalb der Kirche Gruppenphilosophien 
und Gruppenideologien. Kurzlebiges wächst neben Lebensträchtigem und Lebens- 
fähigem. Kann man im geistlichen Bereich solche Gedanken einfachhin übernehmen? 
Nicht ohne Einschränkung, nicht ohne Ergänzung. - Das von Amerika her geprägte 
Gruppenverständnis ist von einem demokratischen Optimismus getragen: Eine Gruppe 
hat in sich selber die Kraft, sich Normen zu setzen, ihren spezifischen Weg zu finden. 

Gruppe gegen Schule? 

Im geistlichen Bereich gelte das gerade nicht, hält man mir bei unseren Gesprächen 
entgegen. Mancherorts gibt man zu bedenken, eine Gruppe wachse nicht einfach aus ih- 
rer Eigendynamik heraus; andere Kräfte seien da bestimmend. Allerdings, wer so re- 
det, ist meistens einer geprägten Spiritualität verpflichtet. Er betont, es sei unumgäng- 
lich, daß der einzelne oder die Gruppe sich in die Schule eines geistlichen Meisters be- 
gebe. Im Geist dieses Führers, in dessen besonderer Durchformung des Evangeliums 
müsse einer zu leben beginnen. - In der Geschichte der Spiritualität wird man diesen 
Weg geradezu als den •Normalfall" betrachten. Ich hatte diesen Zugang im vorausge- 
gangenen Beitrag, ungenau freilich, als •Spiritualität von oben" gekennzeichnet. Eine 
an neueren Gruppenmodellen sich orientierende Gemeinschaft von Seelsorgern wird 
vermutlich meistens einer gegenläufigen •Spiritualität von unten" zuzuordnen sein. 
Ein solcher Ausdruck kann nun erst recht zu Mißverständnissen verleiten. Im Gegen- 
satz zur Schule des Meisters ginge es auf diesem Weg darum, die Elemente einer je neu 
geprägten Geistigkeit, sozusagen im dauernden Experiment, aufgrund des Umgangs 
mit dem Evangelium und im Vertrauen auf die führende Kraft des Geistes nach und 

* Dies ist der dritte und letzte Beitrag, den der Autor im Zusammenhang mit seiner gleichlauten- 
den Doktorthese (Veröffentlichung für 1982, Benziger-Verlag, geplant) schrieb. Vorangegangen 
ist: Seelsorgergruppen im Blickfeld? (138-143) und Wie geistlich seid ihr Geistlichen? Reflexionen 
über Gespräch in Seelsorgergruppen (213-218). Die Eigenart der Berichterstattung, die zugleich 
informieren wie werten, urteilen wie planen will, bringt es mit sich, daß der Stil in einem gewissen 
Schwebezustand bleibt. Feststellungen, Wünsche, Ängste und Hoffnungen durchdringen einan- 
der. Doch damit ist auch die Situation für das angebrochene •Zeitalter der Gruppe" gekennzeich- 
net. Die Schriftleitung 



Aus dem Leben der Kirche 292 

nach selbst zu einem Ganzen zusammenzufügen. Wie ich aus einer Vielzahl von Ge- 
sprächen entnehmen konnte, ist dieser Zugang in der konkret gelebten seelsorgerlichen 
Spiritualität als Normalfall zu bezeichnen. Oft ist das seelsorgerliche Tun der Anlaß, 
dauernd neue Elemente in die persönliche Spiritualität einzufügen. Vor allem wird die 
Herausforderung, die der Dienst beständig mit sich bringt, zum formenden Element 
seines spezifischen Glaubensbewußtseins. 

Eine Gruppe von Seelsorgern wird im Dienst inneres Wachsen erfahren, sofern sie 
freilich nicht schon zu Anfang einer spezifischen Spiritualität verpflichtet ist. Doch im 
gegenseitigen Austausch wird auch hier ein reicheres Bild entstehen, wird gegenseitige 
Befruchtung stattfinden. - Die Frage ist aber nicht abzuweisen: Nach welchen Grund- 
gedanken, nach welchen Kriterien wächst eine solche gemeinsame Ausrichtung? Wo 
sind ihre •Fixpunkte", wo ihr Anhalt? Und so findet sich immer öfters die Bereitschaft, 
den Wert der •Schule" wieder zu beachten und in irgendeiner Weise fruchtbar zu ma- 
chen. 

Welchem Gruppenweg, dem •von oben" gewiesenen, strukturierten, oder dem •von 
unten her" experimentierten, gesuchten ist nach allem, was unter Seelsorgergruppen zu 
erfahren war, recht zu geben? Anlaß zu leichtfertigem Gruppenoptimismus besteht 
keiner. Gemeinsam einen geistlichen Weg zu suchen, muß eine Kunst genannt werden. 
Nicht im Sinn des Unmöglichen, aber im Sinn von Weisheit - geistgewirktem Ge- 
schenk. 

Auch wenn bei unseren Gesprächen gegenüber einem spezifisch religiösen Ausdruck 
und praktisch gegenüber jeder religiösen Wortwahl Skepsis herrschte, so blieb es trotz- 
dem keine Ausnahme, daß einer meinte, für die Seelsorger, wie sie sich hier in Gruppen 
zusammenfanden, sei als •Modell" der Jüngerkreis um Jesus maßgebend. Denn auf Je- 
sus wollten alle hören und schauen. Brüderlich versuche man den Weg gemeinsam zu 
gehen, den er weist - und so auch die Sendung zu erfüllen, in die sich alle Gruppenmit- 
glieder von ihm gerufen wissen. Nur mit größter Zurückhaltung würden andere Ge- 
sprächspartner freilich einer solchen Sicht zustimmen. Hier soll die Frage unbeantwor- 
tet bleiben: wie weit diese Bestrebungen auch bis zu dem Christus hinfinden wollen, 
durch den und in dem alles ist. - In jedem Fall aber werden sie als etwas Ganzmenschli- 
ches erlebt. Dieses Merkmal ist sozusagen ihr Echtheitssiegel quer durch alle Gesprä- 
che hindurch. 

Schon in der Atmosphäre soll sich das niederschlagen, im Beistand - Solidarität ge- 
nannt -, kurz in der Brüderlichkeit, bekomme ich immer wieder zu hören. In einem 
idealen Fall wäre es Aufgabe dieser Atmosphäre, Ruhe, echte Sammlung zu schenken 
oder einfach möglich zu machen. Gewissermaßen würde eine solche Sammlung schon 
zur Seelsorge am Seelsorger, zur Sorge um sein Heil-Werden! Kann die Gruppe solches 
leisten, vermitteln? Schleicht sich hier nicht eben eine verhängnisvolle Gruppenideolo- 
gie ein? Über-Erwartungen und Überforderungen schwingen an. 

•Ist Gott für uns bloß ein stummer Begleiter?" 

So nämlich lautet die Frage eines der Seelsorger an seine Mitbrüder. Er stellt sie.weil in 
dieser Gruppe kaum eine ausdrückliche gemeinsame Anrede an Gott zustande kam. Man 
konnte sich auf keinen gemeinsamen geistlichen Vollzug, auf kein Gebet einigen. Im 



Aus dem Leben der Kirche 293 

Gegenteil: der Wunsch nach gemeinsamem Gebet wurde zu einem Element der Spal- 
tung, anstatt Einheit zu stiften. Hier stoßen wir an schmerzliche Grenzen, mit denen vor 
allem eine •Spiritualität von unten" zu rechnen hat. Kommunikationsstörungen treten 
auf, die nur mit viel Takt anzugehen sind. Damit eine Gruppe wirklich geistliche Hilfe 
für den Seelsorger bieten kann, müßte ein minimaler spiritueller Konsens als Aus- 
gangsbasis vorhanden sein. Dabei ginge es weniger um ein Angleichen in den •Grund- 
schritten des Geistlichen", sodann um das Finden von •geistlichen Stilelementen", die 
von allen mitvollziehbar sind. Eine derartige Übereinkunft erfordert ein gutes Stück 
Treue. Diese bedeutet nicht Erstarrung; sie schließt das Experiment nicht aus. Vorläu- 
fig bleibt dabei manches, weil man zuerst erfahren muß, welche Befruchtung die tägli- 
che Seelsorgeerfahrung für den gemeinsamen geistlichen Weg erbringt. 

Nicht zuletzt geht es um eine theologische Grundübereinstimmung. Besteht sie nicht, 
so werden Konflikte innerhalb einer Gruppe von Seelsorgern viel zu groß. Differenzen 
klaffen auf, die, anstatt eine fruchtbare Spannung zu schaffen, umschlagen in ein be- 
ständiges Kreisen um sich selbst oder ein Leiden aneinander. Die Grenze ist zudem 
recht bald erreicht, da solche Unterschiede, da ein entsprechendes theologisches •Ge- 
fälle" sich negativ in der Gemeindearbeit auszuwirken beginnt. 

Es gibt Gruppen, die im Bewußtsein dieser Zusammenhänge während des Verlaufs 
ihrer •Gründung" Zeiten der Einkehr, der geistlichen Findung einschalteten. Sie woll- 
ten mit biblischer Vertiefung ein gemeinsames Fundament klären und geistlich - vor 
dem sendenden Herrn • verantworten. Ohne eine geistliche Übereinkunft, die mög- 
lichst konkret wird, die gemeinsame Elemente festhält, kann der Versuch, mit einer 
Gruppe von Seelsorgern auf den Weg zu gehen und die Erwartung, eine •Spiritualität 
von unten" werde wachsen, in Enttäuschung und in einer entsprechenden Verschleude- 
rung von Kräften enden. Im schlimmsten Fall bleibt tatsächlich bloß Gruppenideologie! 

Die Frage jenes jungen Menschen: •Seid Ihr geistliche Geistliche?" könnte umge- 
formt und neu angewendet werden: •Macht Eure Gemeinschaft die Mitglieder geistli- 
cher?" Irgendwie, so würde man meinen, müßte es möglich sein, ein Fazit zu ziehen und 
eine Antwort zu wagen. Etliche Gruppen tun das und finden zum Ja. Wie immer man 
die geistliche Dimension in erster Linie zu verstehen glaubt, mir scheint, der einzelne 
erfahre dort dauerhafte Stützung, wo es gelingt, einander geistliche Inhalte auch mitzu- 
teilen. Kurz und vielleicht ungenau gesagt: eine Gruppe macht dann geistlicher, wenn 
sie zum gemeinsamen Gebet findet, irgendwann und irgendwie. 

Die eine oder andere Gruppe vermag tatsächlich den Raum zu schenken, in dem ei- 
ner aus Verzweckung und bloßer Funktion heraustreten kann, um mit andern ins Lob 
einzustimmen, um den Angelpunkt, nämlich Jesus Christus wieder zu orten, um sich 
von ihm in diesem Leben und in dieser Sendung neu in Dienst nehmen zu lassen. Gott 
bleibt für sie als Begleiter nicht stumm, gerade in ihrer Gemeinsamkeit nicht. Das ge- 
meinsame Dasein und Tun wird als Geschenk bewußt - weil die Gnade allem voraus- 
geht. 

Guru und Weiser, doch woher? 

Beinahe scheint es, eine solche Gruppe werde nach und nach geistlich •autark". Kann 
sie Begleiter entbehren? Hat sie nicht einmal der Geburtshelfer bedurft? Wenn sie doch 



Aus dem Leben der Kirche 294 

Seelsorge am Seelsorger zu bestreiten vermag! Benötigt sie nicht doch Weisung, auch 
wenn sie sich keiner geistlichen Schule verpflichtet weiß? Immer wieder ertönte in un- 
seren Gesprächen der Ruf nach dem Begleiter von außen, dem Supervisor, dem Bera- 
ter, nach dem Spiritual oder wie immer man ihn nennen will und er genannt wurde. Ei- 
nige sprachen nicht bloß scherzhaft vom Guru, vom Weisen. 

Mehr als einmal fragt man sich: Weshalb nicht jemand aus der Bistumsleitung, sozu- 
sagen als lebendige Brücke hin zum Bischof? Man spricht so etwas aus in der Hoffnung, 
daß der Betreffende zugleich das Vertrauen des Bischofs und der Gruppe genieße. - 
Woher immer der Begleiter stammen mag, jedenfalls soll gerade er ein geistlicher 
Geistlicher sein. Nicht wenige Gruppen halten vergeblich Ausschau nach einem sol- 
chen Gesprächspartner. Aufgrund verschiedener Gespräche drängt sich die Vermu- 
tung auf, daß Klöster mit tragfähigen geistlichen Persönlichkeiten in dieser Frage sozu- 
sagen bahnbrechend wirken könnten. 

Ob die jeweilige Gruppe von Seelsorgern ihrerseits andern Seelsorgern einen Beitrag 
zu vermitteln habe, wird dann und wann gefragt. Es zeigt sich, daß es als Beitrag erfah- 
ren wird, wenn die Gruppe deutlich mehr zu geben vermag, als wenn die einzelnen all- 
ein ihren Dienst innerhalb der Ortskirche verrichten würden. Dabei muß notgedrungen 
geraume Zeit verstreichen, bis Ortskirche und Presbyterium eine Bereicherung wirk- 
lich verspüren. Für die Gruppe bedeutet das Bewährung. - Weiß sich allerdings eine 
Gruppe nicht von der Ortskirche gehalten und akzeptiert, dann wird sie kaum eine 
Chance auf Überleben haben, vor allem dann nicht, wenn sie sich nicht auf solides 
•geistliches Hinterland" abstützen kann. Dem Bischof gehört das Amt der Prüfung der 
in der Gruppe und über die Gruppe hinaus wirkenden Charismen. Ihm fällt die Auf- 
gabe der Ermutigung und Stützung zu. In diesem Sinn ist er in allererster Linie der 
Weise und der Berater. Wohl nur durch eine derartige personale, emotioneil gedeckte 
Bindung kann das wachsen, was wir den wachen Sinn des Seelsorgers für das Ganze der 
Kirche • was wir den •sensus ecclesiae" nennen. 

Alternativer Lebensstil 

Immer neu halten meine Gesprächspartner fest, Spiritualität in dieser Ausprägung von 
seelsorgerlicher Gemeinsamkeit sei unausweichlich eine Frage des Lebensstils. Richtig 
verstanden wachse da eine Alternative zu einer bloß bürgerlichen Gesinnung: im Tei- 
len, in der Gastfreundschaft, in der möglichst großen Anspruchslosigkeit. - Die Frage 
des Lebensstils wird immer deutlicher zu einer Schicksalsfrage für den Christen über- 
haupt. Zu gut markieren die Jugendunruhen den Überdruß am bloßen Verbrauchen. 
Diffus genug zwar drückt dieses Ausschlagen die verzweifelte Suche einer Generation 

aus. 
Zeichen zu sein mitten in einer schrankenlosen Konsumgesellschaft gehört meines 

Erachtens zur zwangsläufigen, mithin zur evangelischen Berufung einer Gruppe von 
Seelsorgern. Zeichen soll sie auch dafür sein, daß nicht alle Lebensbereiche mit eiserner 
Notwendigkeit irgendeiner Verzweckung anheimfallen müssen. Dies aber ist sie 
von selbst in ihrem Freisein vor Gott, besonders wenn sie in Gemeinschaft vor ihm ver- 
weilt. So gesehen wird die Eucharistiefeier schlechthin zum Konvergenzpunkt aller 
Merkmale eines alternativen Stils. 



Aus dem Leben der Kirche 295 

Unterschiedlicher Lebensstil hieß für meine Gesprächspartner in keiner Weise ein- 
heitlicher Lebensstil - auch nicht innerhalb der gleichen Gruppe. Zu gut wissen mittler- 
weile auch Laientheologen, daß sie nicht den Platz von Priestern ausfüllen können - 
was sie meist auch gar nicht wollen. Ihnen ist bewußt, daß sie demzufolge auch keine 
Kopie eines priesterlichen Lebensstils zu erbringen haben. Was sich jedoch aus den Ge- 
sprächen ebenso deutlich herausschält: ihren spezifischen Platz und ihren Stil haben die 
Laientheologen bisher nur bedingt gefunden, öfters betonen sie, die konkrete Gruppe 
von Seelsorgern, in die sie sich eingliedern konnten, und alles, was diese an Leben zeiti- 
ge, ermögliche es ihnen, ihre Rolle einigermaßen zu finden, so daß sich nach und nach 
eine eigenständige Spiritualität ausformen könne. 

Aufs ganze gesehen wirkt es sich als ständige Belastung aus, daß die Rolle des Laien 
im kirchlichen Dienst nicht besser geklärt ist. Damit aber geht Hand in Hand eine Ver- 
unsicherung des Standortes des zölibatären Priesters. Persönlich bin ich nach all den 
Gesprächen überzeugt, daß sich für den Zölibat - und selbst für den Pflichtzölibat - ver- 
stärkte Gründe ergeben: eben innerhalb dieses weitreichenden Spektrums von Charis- 
men und Diensten. Um so profilierter allerdings müßte eine spezifisch priesterliche Spi- 
ritualität wirken, um so deutlicher auch ihre Kraft aus dem sakramentalen Bereich 
schöpfen. Hier wäre dann neu die Frage nach einem priesterlichen Lebensstil zu stellen. 

Modelle oder Kriterien? 

Die Frage läßt nicht auf sich warten: Gibt es Modelle nach all dem Gesehenen, Gehör- 
ten, Gesagten? Die Antwort ist fürs erste schnell gegeben: Modelle sind kaum anzubie- 
ten. Doch eine Vielzahl von Kriterien sind ernstzunehmen. Die theologischen, die 
geistlichen Gesichtspunkte für den zu wählenden Weg sind vorrangig. Sie wurden min- 
destens andeutungsweise in diesem und im vorausgehenden Aufsatz genannt. Die Kri- 
terien praktischer Art möchte ich stichwortartig anführen. 
- Eine erste •Bedingung der Möglichkeit" für eine Seelsorgergruppe im genannten 
Sinn ist die schon umrissene: Je vielfältiger eine Gruppe zusammengesetzt ist, um so 
deutlicher wird die Ausgangsbasis sein müssen, auf der sie auch in geistlicher Hin- 
sicht steht - um so klarer muß ein geistlicher Konsens ausgesprochen, nicht bloß gefühlt 
sein. Noch einmal sei daran erinnert: Will eine solche Gruppe eine gewisse Dauer und 
Konsistenz haben, wird sie sich um geistliche Stilelemente bemühen müssen, mit denen 
sie sich eben identifizieren kann. Wie vielfältig diese Elemente sein können, kam zum 
Vorschein. Meines Erachtens müßten brüderliche Atmosphäre und Anbetung Platz 
finden. 
- Die dargestellten Versuche schlagen fehl, wenn sie nicht begleitet sind von seifen der 
kirchlichen Verantwortlichen. Das gleiche geschieht, wenn innerhalb der Seelsorger- 
gruppe nicht ein starkes kirchliches Bewußtsein, ein •sensus ecclesiae" lebt, aus dem 
eine entsprechende emotioneile Bindung entspringt. 
- In Hinblick auf das ganze Presbyterium sind Angst- und Neidreaktionen gegenüber 
solchen Gruppen von Anfang an in Betracht zu ziehen. Eine Seelsorgergruppe wird 
eine erhöhte Bereitschaft zeigen müssen, im Ganzen des Presbyteriums präsent zu sein, 
sowie zuzuhören und sich in andere Seelsorger einzufühlen. Dank einer solchen Behut- 



Aus dem Leben der Kirche 296 

samkeit wird sie fähig sein, spürbare Beiträge zu leisten zur Verlebendigung dieser Ge- 
meinschaft der Gesendeten. 
- Gegenüber den Pfarreien können spezifische Spiritualitäten und ein ausgeprägtes 
Gruppenbewußtsein nur dann fruchtbar werden, wenn sie mit der nötigen Zurückhal- 
tung gelebt werden. Sie werden zwar unweigerlich das Pfarreileben prägen. Geschehen 
sollte das freilich nur mit der Zustimmung der Gläubigen. Ich meine, Ordensgruppen 
mit einer ausgewogenen spirituellen Ausrichtung sollten vermehrt Pfarreiarbeit leisten, 
um mit ihrer ganz eigenen Geistigkeit die jeweilige Pfarrei und das Gesamt der Seel- 
sorge zu befruchten. 

•Welche Pfarreien eignen sich denn besonders für eine Seelsorge im Team, wurde oft 
gefragt. Als grobes Kriterium ist anzugeben: eine missionarische Situation - etwa in der 
großstädtischen Agglomeration - scheint für die zur Diskussion stehenden Gruppen 
besser geeignet zu sein als eine traditionell bestimmte. - Für die jeweilige Gruppe ist 
zudem eine möglichst große Einheitlichkeit des Arbeitsfeldes förderlich. Nur wenn ein 
starker spiritueller Zusammenhalt gegeben ist, kann eine Seelsorgergruppe bei stark 
disparatem Arbeitsfeld auch als Lebensgruppe weiterbestehen. Aus dem Gesagten er- 
gibt sich auch, daß solche Gruppen nicht ohne weiteres verschiebbar sind. Die jeweili- 
gen Pfarreien sind oft stark an eine bestimmte Gruppe gebunden - oder die Gruppen 
ihrerseits an die konkreten Gegebenheiten eines Seelsorgefeldes. 

-Viel intensiver als bisher müßten meines Erachtens die Möglichkeiten zur Bildung von 
Regionalpfarreien, beziehungsweise zu einer regionalen Seelsorge erwogen werden. Da 
wir in bezug auf den Priestermangel langsam aber deutlich auf •südamerikanische Zu- 
stände" hinsteuern, wird die Vereinzelung der Seelsorger in den Landgebieten wohl am 
empfindlichsten spürbar. Spirituelle Zentren, gebildet durch die Seelsorger selbst, hät- 
ten die Aufgabe, zu sammeln. 

• Wie denn verschiedene Gruppen entstanden seien, interessierte immer wieder. Einige 
hatten sich eindeutig anhand eines spirituellen Leitmotivs gebildet. Sie sind meistens 
aus einem weiteren geistlichen Umfeld herausgewachsen, so die Focolarini- oder die 
Schönstatt-Gruppen, sowie die franziskanischen Fraternitäten. Für sie alle ist der Halt 
in einer größeren Gemeinschaft und die spirituelle Beheimatung wesentlich. - Andere 
Gruppen, vor allem vom Typus des Pfarr-Teams, hatten sich mehr oder weniger um die 
prägende Persönlichkeit eines Pfarrers herum geschart. Nicht selten stehen oder fallen 
sie mit seiner Person. Vergessen wir aber nicht, daß eine Pfarrei meist sehr stark auf 
eine solche Gruppe zurückwirkt und sie ihrerseits prägt. - Zwei unterschiedliche Ak- 
zente ergeben sich für das Pfarr-Team: entweder es strukturiert und orientiert sich stark 
an seinen Funktionen oder es anerkennt ausdrücklich bestimmte spirituelle Maximen 
für sein Zusammenwirken. - Des weiteren gibt es den Typus des Freundeskreises. Oft 
finden sich jüngere Seelsorger, die sich während der Studienzeit gekannt haben, später 
in Gruppen zusammen, um für einen gemeinsam verantworteten Einsatz zu Verfügung 
stehen. Eine so entstandene Gruppe bringt wie von selbst ein gewisses spirituelles oder 
einfach theologisches Selbstverständnis mit sich. Ich beobachtete gerade in solchen 
Gemeinschaften ein respekterheischendes Ringen um eine geistliche Mitte, den Ver- 
such, Seelsorge besser zu verantworten. 
•Vorrangig sind Wege des Zusammengehens zwischen Priestern und Laienseelsorgern 



Aus dem Leben der Kirche 297 

sowie anderen Dienstträgern in der Seelsorge zu erproben. Dieser Form von Gemein- 
samkeit werden die Priester Aufmerksamkeit und Sorgfalt schenken müssen. Eine 
geistliche und menschliche Kommunikation •über Distanz" ist da einzuüben. Und 
geistliche Mitteilung habe ich eine Schicksalsfrage für die Seelsorge, für unsere Kirche 
schlechthin genannt. 

Was nicht gepflanzt und gepflegt wird ... 

Darum eine letzte und grundlegende •Bedingung der Möglichkeit": Die Fähigkeit zum 
Zusammenwirken in jeder Hinsicht, die Fähigkeit zum Austausch benötigt Einübung. 
Seit jeher war das so: Geistliches Leben und übender Vollzug sind untrennbar. Alle ge- 
nannten, theologischen oder praktischen Kriterien helfen wenig, wenn nicht schon 
während der Ausbildung eine Hinführung zu geistlicher Erfahrung geschieht, wenn 
nicht die Glaubensverantwortung in der kleinen Gruppe eingeübt und gepflegt wird. - 
Gleichgültig sogar, ob die konkrete Seelsorge stärker oder weniger stark in Gruppen 
geschieht. Gruppenfähigkeit in dieser geistlichen Hinsicht scheint mir in jedem Fall 
vonnöten. 

- Die Frage ist auch zu stellen, wie weit dieses geistlich bestimmte Zusammenspiel 
von Priestern und anderen kirchlichen Mitarbeitern während der Ausbildungszeit ein- 
geübt werden muß; wie weit schon in der Konzeption der Ausbildungsstätten einer In- 
tegration verschiedener Dienste Rechnung zu tragen ist. Bei aller gegenseitigen Bezug- 
nahme von priesterlichem Amt und anderen kirchlichen Diensten müssen freilich 
Wachstum und Entfaltung einer spezifisch priesterlichen Spiritualität gewahrt bleiben. 

Bei der Frage nach dem Beitrag des Priesterseminars zur geistlichen Bildung erhielt 
ich damals, 1977, oft ein erschütterndes, trockenes: •Nichts!" zur Antwort. Daß dann 
auch die Frage nach der Hilfe zur geistlichen Kommunikation ebenso beantwortet wur- 
de, erstaunt nicht. Allzuviele Seelsorger spürten ein •spirituelles Defizit", für das sie 
ihre Ausbildungsstätte verantwortlich machten. - Angesichts der desintegrierenden 
Kräfte, die aufgrund unserer kulturellen und soziologischen Lage intensiv auch auf den 
Seelsorger einwirken, sucht dieser einen Raum des Schutzes und der Geborgenheit. Er 
braucht ihn, um seine - lebensnotwendige - spirituelle Geborgenheit zu bewahren! Wie 
wichtig wäre es da, wenn das Priesterseminar, die Ausbildungsstätte, geistliche Heimat 
wäre. 

Der Rückzug in ein Ghetto bietet sich an. Wie sehr der •Marsch ins Ghetto" unter 
soziologischem Zwang zu stehen scheint - damit die Identität gerettet werde -, so wenig 
darf aber die Bewegung zur Sammlung den Seelsorger ins Ghetto führen. Das Evange- 
lium erhält seine Kraft erst, wenn der Gesammelte und die Versammlung ihre Sendung 
erahnen. 
Wenn der Titel dieses Aufsatzes - und meiner ganzen Arbeit - •Sammlung in der 
Sendung" heißt, so mag mancher Gruppenideologie wittern. Ich hoffe, es war verständ- 
lich zu machen, worum es geht, nämlich um die Spannung, die ein Seelsorger heute 
wohl mehr denn je erlebt: um die fruchtbare und notwendige Spannung zwischen 
Sammlung und Sendung. Sammlung verweist auf die Mitte, der ein Seelsorger ver- 
pflichtet ist, auf Jesus Christus. Er sammelt bei sich den einzelnen und die Gemein- 
schaft der Seelsorger - damit sie sich finden und in seiner Zuversicht sich senden lassen. 

Martin Kopp, Zürich 




