IM SPIEGEL DER ZEIT

Okumene im Vollzug —
Vollzug ganzheitlicher Spiritualitét

Z.u einer Tagung iiber die Psychosomatische Basistherapie Balthasar Stachelins

Schon was die katholische Akademie Augsburg fiir den 14./15. Februar 1981 plante,
iiberraschte: In Augsburg, der Stadt des evangelischen Grundbekenntnisses, der ,,Con-
fessio Augustana®, sollte Balthasar Staehelin, Sohn eines bekannten evangelischen
Kirchenhistorikers aus dem Baseler Patriziergeschlecht, Professor fiir Psychosomatik
an der Universitit Ziirich und Arzt fiir Psychiatrie und Psychotherapie, berichten tiber
seine ,,psychosomatische Basistherapie‘*, also iiber den Versuch, mittels Ubungen sich
der Gottes- und Christus-Erfahrung za 6ffnen und durch korperliches Tun (Leib=So-
ma) den Geist (Seele=Psyche) zu heilen.

Uberraschender noch wurde der Ablauf der Tagung. Statt der zu erwartenden {ibli-
chen 50 bis 70 lagen schon bald 180 Anmeldungen zur Teilnahme vor. Fiir sie wurde ein
Programm mit ,,Ubungen* entworfen, das in ein Diskussionsgesprach miinden sollte —
zum Thema: ,,Fiir die kommende Zeitepoche hat sich die Sdkularisation zu beenden zu-
gunsten einer neuen Aufheiligung des Alltages, und zwar fiir jedermann.* Dann aber,
am Samstagnachmittag, zu Beginn, fiillten nicht 180, sondern 400 Menschen den Saal;
der tliberwiegende Teil der Besucher harrte aus bis zum SchluB8. Nicht Neugierde, —
existentielles Interesse hatte sie gerufen.

Zwei Anliegen

Anziehungskraft, Verlauf, Erfolg der Tagung beweisen: Den christlichen Kirchen muf3
am Herzen liegen, die Ganzheit des Menschen, ihn also nicht nur mit seinem Geist, son-
dern ebenso mit seinem Korper heimzuholen in die lebendige Frémmigkeit. Journali-
stisch iiberspitzend charakterisierte die ,,Augsburger Allgemeine‘ dieses Bestreben im
Titel ihres Tagungsberichtes: ,,Der Mystiker auf dem Fahrrad*. Die Tagungsteilneh-
mer sahen auf der Biihne ein aufgebocktes Fahrrad. Balthasar Stachelin wollte auf ihm
seine psychosomatischen Bewegungsiibungen vorfiihren.

Der Einfithrungsvortrag stellte auch die 6kumenische Tragweite des Anliegens her-
aus. Dazu zeichnete Staehelin seine eigene Bekehrungsgeschichte: Als Arzt, als Natur-
wissenschaftler war er iiber lange Zeit ungldubig, suchte dann in gstlichen Medita-
tionsangeboten einen Ausweg aus der Sinnlosigkeit des Daseins — besonders in der
Transzendentalen Meditation; heute distanziert er sich klar von ihrer pseudoreligiosen
Organisation, nicht weniger auch von der Zen-Begeisterung mancher seiner katholi-
schen und evangelischen Freunde.

* Vgl. dazu den Literaturbericht zu Staehelin, Der Psychosomatische Christus, und Staehelins Bei-
trag, Christus als Gottes Geist, Licht, Wort und Ordnung in jedem Menschen als Spitze des Kosmos,
Joh 53, in: Geist und Leben 1980, 460462, 420-434.



Im Spiegel der Zeit 299

,,Jm Laufe der letzten zehn Jahre leuchtete mir als Arzt — nach langen Irrwegen —
immer deutlicher wieder das Grundanliegen, die Grundbotschaft der drei groBen, der
katholischen, der evangelischen und der orthodoxen Kirche auf: Der Geist Christi und
seine Freiheit ist in jedem Menschen als dessen Spezifischstes und als dessen Men-
schenwiirde und schlieBlich — richtig gesehen und richtig verstanden — als dessen Ge-
sundheit.* Dazu Paulus im achten Kapitel des Romerbriefes: ,,Die gesamte Schopfung
seufzt bis zum heutigen Tag ... Auch wir seufzen in unseren Herzen und warten darauf,
daB wir mit der Erlosung unseres Leibes als Sohne offenbar werden ... Wir wissen nicht,
worum wir in rechter Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch fiir uns ein mit
,Seufzen* ...* (Rom 8,22-26)

Zwei Anliegen also verfolgt Staehelin in einem:

— den Geist Jesu Christi in uns, in jedem Menschen wiederzuentdecken und zu bele-
ben; im Leib (=Soma) und in der Seele (=Psyche) des Menschen. Dies nennt er: Der
psychosomatische Christus.

— dahin zu wirken, da8 die Kirchen ihr gemeinsames Erbe als gemeinsame Basis neu
anerkennen: Gottes Geist wirkt durch Jesus Christus in jedem Menschen; dahin zu wir-
ken, daB die Kirchen und ihre Menschen diese Wahrheit verwirklichen ,,in jeden Alltag,
in jede Wissenschaft, in jede Kunst, jede Sittenlehre, in jede Jugend und jede Politik.
Dafiir ist die hochste Zeit, das wissen alle.“

Heil und Heilung in ganzheitlicher Ubung

Dieses sein zentrales Anliegen entfaltete Stachelin in einem siebzigminiitigen Referat.

Die abendldndische und die reformatorische Kirchenspaltung hat zu tun mit der Ge-
ringschdtzung von Mystik und Spiritualitdt. Das, was wir ,,moderne“ Welt, ,,techni-
sches*‘ Zeitalter nennen, erwuchs im — sogenannt miindigen — ,,christlichen* Westen,
nicht aber im — darin noch traumbefangenen — ,,heidnischen‘ Osten. Heute aber ist es
gerade der ,,heidnische‘* Osten, der uns ,,modernen‘‘ Christen die Bedeutung von Spiri-
tualitat, Mystik, Erfahrung, Meditation ins Gedéichtnis ruft. Das stellt die Frage: Wie
hitte die ,,technische* Welt des Westens sich entwickelt, wire sie verwurzelt geblieben
in der Spiritualitit und in der Mystik des Urchristentums und weiter durch die 2000
Jahre in derjenigen einer einigen Christenheit? Wenn also die zweifache Kirchenspal-
tung nicht vor allem die Mystik und die Spiritualitit weithin vergessen lassen, verdrangt
und abgedringt hitte? Um nur eines herauszuheben: Wiirde die Umweltverschmut-
zung uns jetzt gleich bedréingen, wenn das symbolisch-meditative Verhéltnis des Men-
schen zur Natur sich ebenso weiterentwickelt hétte wie dessen quantitativ-benutzender
Umgang mit der Schépfung und mit ihm selbst? Wo stiinden wir heute, ware parallel
zum naturwissenschaftlichen Fortschritt gleich prigend auch das spirituell-personale
Charisma des Menschen entfaltet worden?

Die christlich-orthodoxe Theologie findet auf jeden Fall im Mangel einer Geist-
Theologie und einer Geist-Erfahrung, im Ausfall dieses mystisch-prophetischen Ele-
ments das, was den christlichen Kirchen des Westens fehlt. Doch noch einen Schritt
weiter gedacht: Stammt nicht ein GroBteil der katholisch-evangelischen Streitfragen
ebenfalls aus einem Denken in quantitativen Begriffen, statt aus einer lebendigen Gei-
sterfahrung?



Im Spiegel der Zeit 300

Vielleicht sind solche Fragen in einer Besinnung in die Geschichte zuriick nicht ein-
deutig zu beantworten. Unbestritten aber steht vor uns heute die Tatsache: So wie ,,es**
heute ist, wird ,,es* dem Menschen nicht gerecht, macht ihn krank. Diese, die Krank-
heit des modernen Menschen, hat viele Namen. Seit Freud wird sie umgriffen mit dem
Sammelnamen Neurose. Im Blick auf die wechselseitige Abhéingigkei von Kérper und
Geist spricht man von ,,vegetativer Dystonie*. Balthasar Staehelin fiihrt weiter zum
,,vegetativen Psychosyndrom*. Bei immer mehr Mitbiirgern bricht diese ,,Krankheit*
auf; man spricht von 10 bis 30% der Gesamtbevdlkerung — zu einer Zeit, da die Ko-
stenexplosion des Gesundheitswesens die Volkswirtschaft fast ebenso wie die Rii-
stungsausgaben bedringt.

Die Technik der Freudschen Psychoanalyse beurteilt Stachelin als eine der genialsten
,,hnaturwissenschaftlichen Erfindungen‘‘. Er benntzt sie als sein Handwerkszeug. So
gewahrte er auch ihre Nachteile und Fragwiirdigkeiten; nicht nar medizinischer und
weltanschaulicher Art. Allein die Kostenfrage: Die mehrhundertstiindige Psychoana-
lyse ist in der Regel nur einer ,,finanziellen** Elite zugéngig. Die poliklinische Kurzthe-
rapie ersetzt sie nur unzulénglich. Dem Arzt stellt das die Frage: Gibt es nicht eine ein-
fachere, jedermann (auBer vielleicht extremen Krankheitsfillen) offene Therapie, die
zugleich auch eine breit anzuwendende Prophylaxe fiir Nicht-Neurotiker bedeuten
kann?

Die Frage, hier technisch-medizinisch gestellt, gewinnt vom Ziel her, das Staehelin
aus seiner zwei Jahrzente langen Praxis und Erfahrung sichtete, die Formulierung: Wie
kann das ,,Unendliche* und ,,Unsterbliche*, das in jedem verborgen, geborgen ist als
heilkriftige Potenz, zur Entfaltung gebracht werden? Als er noch unterwegs war ins
volle Christentum, gab Staehelin diesem ,,Unendlich-Unsterblichen** den nnverféngli-
chen Ortsnamen ,,Ftan‘‘. Von Anfang an war er so auf der Spur: Im Menschen selbst,
nicht allein in seiner biologischen Vitalitit, sondern tiefer, in seiner geistigen Verfal3t-
heit, wartet das Heilpotential, das aus der Neurose den Weg hinaus 6ffnet. — Immer kla-
rer seit 1977 erkannte er: Dieses ,,Unendlich-Unsterbliche ist das, was die ,,anima na-
turaliter christiana‘, die ,,im innersten Kern christliche Menschenseele‘“ bildet, das
,,Abbildsein‘‘ vom trinitarischen Gott. Das ist fiir ihn ein ,,naturwissenschaftlich-medi-
zinischer** Befund.

Um ihn therapeutisch fruchtbar zu machen, entwickelte Stachelin die psychosomati-
sche Basistherapie. Die Spiritualitit, das Erfahrungswissen und das Miihen um die Er-
fahrung von Gott im Menschen will er also ,,therapeutisch® einsetzen, um dem Men-
schen gegen die moderne ,,Basis-Krankheit“, die neurotischen Beschwerden, zu hel-
fen. Biblisch gesprochen: ,,Suchet zuerst (mit der Ganzheit eurer psycho-somatischen
Natur) das Reich Gottes, und alles iibrige (die Gesundung aus der Neurose) wird euch
hinzugegeben werden.* Etliche herausragende Arzte unserer Zeit (von C. G. Jung bis
zu Viktor Frankl, von Viktor von Weizsicker bis zu Wilhelm August von Eiff) sind auf
dhnlicher Spur. Balthasar Staehelins Verdienst ist es, den Ansatz zu Ende zu denken
und dadurch ins Christentum einzubringen.

Die christliche Spiritualitit mit ihrer aszetischen Offnung zur Mystik nun war von
Anfang an gebunden an Ubungen, z. B. an das aus der orthodoxen Christenheit stam-
mende hesychiastische Herzensgebet; solche Uberlieferung 18t sich weiterfiihren zu



Im Spiegel der Zeit

301

Das ,,Gebet der mystischen Liebeseinheit*

A

VAT

us]
=

GEIST

]
VEREINIGE

MICH

/R als MARIA A "\

MIT

LIEBE

&

,, Vater, Geist, Christus in mir
vereinige (beschenke, heile, heilige)

mich in meiner marianischen Offenheit

mit Deiner Liebe‘*

pak

DEINER

Das Gebet ist wie das Jesusgebet der Ostkirche in den Atem-Rhythmus hinein zu spre-
chen oder in freier, rhythmischer Wiederholung zu beten.

Der Name Maria steht fiir die gute Schopfungswirklichkeit in mir und in jedem Men-
schen, fiir die marianische Seelenbefindlichkeit, fiir das ,,marianische Unbewufte und
BewuBte‘‘. Marias Wirklichkeit vereint mich, in meinem eigenen Personsein, mit all
den Menschen, die auf Gott und Jesus hin geschaffen werden.

Das Schaubild kann natiirlich nur einen Aspekt des dreifaltigen Gottesgeheimnisses

im Menschen anschaulich machen.



Im Spiegel der Zeit 302

ebenfalls korperlichen Ubungen, die durchzuhalten sind in disziplinierter RegelmaBig-
keit. Staehelins Basis-Therapie bettet also religiés durchzogene kérperliche Ubungen
in den von seinen drei groBen — dem katholischen, dem orthodoxen, dem evangelisch-
reformierten — Zufliissen gespeisten Traditionsstrom der integralen christlichen Spiri-
tualitét.

»Auf Christus hin, der im Innenraum jedes Menschen auf seine Auferstehung war-
tet — darauf zielte die erste Ubung, die Staehlin seinen Augsburger Zuhorern auftrug.
Da Lauf- und Bewegungsiibungen wegen der Uberfiillung des Raums nicht méglich
waren, bat er seine Horer mit einem Danmen den Puls der anderen Hand zu fiihlen,
dann in dessen Rhythmus ein kurzes StoB-Gebet, ein Herzensgebet zu verrichten und
dieses Gebet eventuell zum ,,Gebet der mystischen Liebeseinheit auszuweiten (vgl.
die Schautafel). Die Gebetsiibung miindete in eine Bibelmeditation: Die Verkiindi-
gung an Maria (Lk 1,26-38) wurde als Hinfithrung zur Wahrheit der ,,Kontemplation*
langsam vorgelesen. In jedem Menschen ist die marianische Haltung angelegt: Warten
und Horen auf das Wort, das Gott zu ,,mir* spricht und das in ,,mir* wirksam werden
soll: ,,Denn kein Wort, das von Gott kommt, ist machtlos.* (Lk 1,37 nach den LXX-
Parallelen wortlich iibersetzt)

Bei ausreichendem Raum hitte Staehelin diese Gebetsiibung und Bibelmeditation
mit lockeren Laufiibungen verbunden. Die vegetative Dystonie liuft zur ,,Hypotonie**
(zu niedriger Blutdruck) ofters parallel als zur Hypertonie (zu hoher Blutdruck). Die
Hypotonie macht den Menschen zwar nicht apathisch, begrenzt ihn aber auf die vorder-
griindigen, bequem zu habenden Dinge ein (Staehelin spricht von erster Wirklichkeit).
Der BewuBtseins- und Daseins-Kreislauf zwischen der vordergriindigen Wirklichkeit
und derem tiefgriindigen Sinn (der zweiten Wirklichkeit) ist also schon vom Krank-
heitsbild her unterbrochen. Ubungen, die den Leib in einen lebendigen Blutkreislauf
bringen, kénnen ihm auch den Zugang zum Lebenskreislauf erschlieBen. Und umge-
kehrt wird die existentielle, erfahrende Verankerung des Menschen in dieser seiner spi-
rituellen, der zweiten Wirklichkeit ihm helfen, auch in der vordergriindigen materiellen
Alltagswirklichkeit besser zurecht zu kommen. Das ist Heilung.

In den letzten Jahren erkannte Staehelin — aus eigener Ubung sowie aus seiner drztli-
chen Beratung — immer eindeutiger: Diese ,,zweite* Wirklichkeit ist nur vom trinitari-
schen Gott des christlichen Glaubens her voll zu verstehen.

Fragen und Anfragen

In Augsburg wurden die Horer erstaunlich schnell und intensiv zu Ubenden. Daran nun
schloB sich die Diskussion an. Ein Arzt hatte die in der Luft liegenden Bedenken prizis
formuliert:

~ Werden nicht Psychotherapie mit ihrem Ziel der Seelenheilung und Seelsorge mit ih-
rem Ziel des Seelenheils vermischt? Ein amerikanischer Jesuit habe dies so ausge-
driickt: Religion sei mehr als ein Medikament gegen psychosomatische Magenge-
schwiire!

— Propagiere die ,,Basistherapie* nicht Suggestion und Selbsthypnose? Auch im Rah-
men eines seelischen Fitnesstrainings werde in dhnlicher Weise mit Kurzformeln, Man-
tras usw. gearbeitet.



Im Spiegel der Zeit 303

— ,,Ube* die Basistherapie nicht das bleibend-Erbsiindliche, die Urkrankheit des
Menschen hinweg? Werden nicht mit solchen Ubungen die Sakramente, besonders das
Taufsakrament iiberfliissig?

— Laufe die Basistherapie nicht auf subjektivistische Erlebnis-Seligkeit hinaus? Ist das
nicht ein billiges Zugestindnis an die heutige Sucht nach Erfahrung?

— Vermische die Basistherapie nicht die Seinsordnungen? Sowohl fiir Wissenschaft wie
fiir Religion bleibt es wichtig, naturwissenschaftliche Forschung und mystische Erfah-
rung auseinanderzuhalten.

In seinem Buch ,,Der psychosomatische Christus‘ gibt Stachelin selbst den wesentli-
chen Hinweis auf die ,,Unterscheidung der Geister*, um die es hier geht (151f): ,,Beiall
diesen, teils eigenwilligen, teils vom ,Fiirsten der Welt‘, dem Widersacher bewirkten
Entgleisungen fehlt das Entscheidende, die Demut. Demut meint hier die Einsicht, dal3
der eigene Korper und die eigene Seele nicht Geist Gottes sind, und die Fahigkeit da-
nach zu handeln. In jeder moglichen liebenden Vereinigung ist immer auch die Tren-
nung beschlossen. Gottes Pneuma wohnt in Psyche und Soma, ist aber niemals identisch
mit ihnen ... Beten sollen wir in voller, demiitiger, geduldiger, absichtsloser, niichterner,
wachsamer, alles hingebender BewuBtheit.*“ Beten in dem schlichten direkten Sinn der
Psalmen ist auch SchluB und Ziel der Psychosomatischen Basistherapie.

In der Augsburger Diskussion griff Staehelin nur einiges aus dem komplexen Fra-
genbereich auf:

Ob die ,,Basistherapie* die Wirkung des Sakramentes milachte? Aber ist es nicht
christliches Grundwissen, daB sakramentale Wirkung und aszetische Einiibung sich
nicht widersprechen! Anders doch wiirde das Sakrament in die Nahe von Magie riicken,
wo Wirkung erwartet werde ohne existentiellen Einsatz des Menschen. Staehelin ver-
wies hier auf das Basis-Sakrament der Eucharistie. Dort vereine sich der Mensch leib-
haft-materiell auf dem Weg der Nahrungsaufnahme mit Jesus — und doch widerspreche
das keinesfalls dem Auftrag Christi, je neu, glaubend und liebend, iibend und betend
sich der Wirklichkeit Jesu zu 6ffnen.

Eine andere Frage betraf den katholischen Rosenkranz. Ob er, Staehelin, der als Re-
formierter in kalvinischer Tradition so unbefangen Marienverehrung bezeuge, nicht
schon im Rosenkranz seine Basistherapie verwirklicht sehe? In der Antwort sagte der
Referent, daB beides, aber auch Litaneigebete, Wallfahrt, ritueller Vollzug im Gottes-
dienst ,,psychotechnische® Elemente enthalte. Doch gerade die Annahme eines ,,Psy-
chosomatischen Christus in mir* verhindere die Gefahr der Selbsterldsung durch medi-
tative Methoden im Sinne eines gnostischen Greifens nach dem Absoluten. Denn mit
dem Wort und der Wirklichkeit Jesu Christi sei grundsitzlich festzuhalten, daB3 alle
Ubung nur Bereitung, die Begegnung mit Gott aber unverfiigbares Geschenk sei. Die
christliche Spiritualitiit und Theologie habe dies zwar immer gewuBt, aber nicht in brei-
tem MaBe bewuBt gemacht; sonst hétten ,,Jugendreligionen‘* und was sich alles unter
diesem Namen verbirgt, nicht diesen Siegeszug im christlichen Westen antreten kon-
nen, dem wir immer noch weitgehend hilflos gegeniiberstehen.

Gefragt wurde, ob die ,,Basistherapie* nicht nach Gemeinschaft und gemeinschaftli-
cher Ubung driinge? ,,Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, bin ich
mitten unter ihnen*, heiBt es bei Mattius (18,20). Staehelin gestand, hier noch zu we-



Im Spiegel der Zeit 304

nig Erfahrung zu haben. Aber er spiirte sosehr den Sinn dieser Anfrage, daB er eine
Verteidigung des in MiBkredit geratenen Wortes ,,Disziplin‘“ unternahm. Gemeinsam
unternommene ,,geistliche Ubung* sei von innen her nur in gemeinsamer ,,Disziplin**
mdglich, in gemeinsam iibernommener Ordnung und Fiigsamkeit. Eine Ehrenrettung
dieses Wortes sei notwendig.

Im AnschluB daran erhob er die — zanachst utopisch, wenn nicht gar absurd erschei-
nende — Forderung nach einer tédglichen Stunde von ,,Basis-Therapie‘‘ innerhalb des
Religionsunterrichts an den Schulen, um die Wirklichkeit des dreieinigen Schopfers in
mir und in uns durchsichtig, durchgelebt und durcherfahren zu machen.

Das Miihen um saubere Abgrenzang

Bei den Zuhorern weckte das begeisterte Zustimmung. Ein Experimental-Pyschologe
erhob dagegen den Einwand: Ob nicht damit der Boden niichterner Wissenschaft ver-
lassen werde?

Die Diskussion dariiber setzt erst ein. Daher soll hier eine weitere Stimme zu Wort-
kommen. Der Berichterstatter unterbreitete die Frage Professor Dr. Wilhelm August
von Eiff, Direktor an der Medizinischen Universitiitsklinik in Bonn. Ohne Einschrin-
kung als einen Markstein der Medizingeschichte bewertet von Eiff das Buch ,,Der psy-
chosomatische Christus*‘. Doch gegen seine Begriffswahl erhebt er Vorbehalte. Stache-
lin ordnet z. B. die psychoanalytische Methode, deren Technik und auch deren Funde,
z. B. den Traum und seine Deutung, ein unter ,,naturwissenschaftliche Tatsachen und
Arbeitsweisen‘’. Dagegen von Eiff: Die Dreiheit von Me8- und Wig- und experimen-
teller Reproduzierbarkeit mache dieNaturwissenschaft aus. Daran sei festzuhalten, ge-
rade um der,,genialen érztlichen Intuition‘* Stachelins zum Durchbruch zu verhelfen.

Dieser hinwiederum scheint ,,naturwissenschaftlich* im Unterschied zum Inhalt der
Offenbarung zu verstehen. Seine Basistherapie sei keine spekulativ-praktische Entfal-
tung des christlichen Glaubens, sondern beruhe auf irztlichem Befund. Von Eiff ant-
wortete auf diese Prézisierung: Das sei richtig; doch die Folgerung sei eine andere: Der
Arzt miisse sein naturwissenschaftliches Instrumentarium erweitern: Intuition, auch
Mystik und Spiritualitéit, gehtren in seinen medizinischen Bereich — denn es gehe um
den ganzen Menschen. Begriffsiiberschreitungen hingegen drohten eine Art Religions-
krieg unter Arzten anzuzetteln, wihrend jene saubere Abgrenzung das Feld echter
Diskussion 6ffne und offenhalte.

Er also schldgt vor: zwischen der herkdmmlichen Doppelheit von Naturwissenschaft
und Geisteswissenschaft (wozu auch die Theologie gehére) einen dritten Bereich zu er-
kennen, eben den Bereich, der Staehelins Basis-Therapie beheimate. Ein solcher neuer
Bereich von ,,Wissenschaft*, der die Intuition gleichwertig zu Wort kommen lasse,
konne auch die verengte, medizinische Spezialisierung zur Besinnung fiihren, so daB in
der Sorge um die Gesundheit desMenschen eine aufs Ganze zielende Zusammenarbeit
iiber die Fachbegrenzungen sich einiibe.

Okumenischer Ausblick

Verstindlicherweise kam Stachelins 6kumenisches Anliegen in der Diskassion kaum
mehr zur Sprache. Doch dazu kann der Berichterstatter hinweisen auf ein Gespriich am



Literaturbericht 305

Rande der Tagong mit dem sechsundachtzigjihrigen Fiirsten Joseph Ernst Fugger von
Glott (113.5.1981). Dieser Représentant der groen Augsburger Vergangenheit, der
nach dem Zweiten Weltkrieg u. a. durch den Wiederaufbau der Fuggerei, der bekannten
Sozialsiedlung, hervortrat, sagte nach der Diskussion: Drauf und dran sei er gewesen,
diese Erinnerung beizusteuern: Die beste Gesellschaft, die er in seinem Leben gefun-
den habe, sei die im allnidchtig bombardierten Berliner Zuchthaus gewesen; sein einer
Zellennachbar sei Pater Alfred Delp SJ, der andere Helmuth Moltke gewesen. Die bei-
den, mit denen er im Zusammenhang mit dem Widerstand gegen Adolf Hitler einge-
kerkert worden war, seien bis zu ihrer Todesstunde durchdrungen gewesen von dem,
was ein vierter Mitverschworener ihnen gesagt habe, der Sozialdemokrat Carlo Mie-
rendorff; Er fand nach fiinf Konzentrationslager-Jahren zu der Uberzeugung: Gesun-
dung und Heilung konne das deutsche Volk, kénne Europa, kénne die Menschheit nur
durch bewuBte Riickbindung an Gott finden. Und das, so erklirte der Fiirst, finde er
jetzt verwirklicht und greifbar bei Balthasar Staehelin — sie, die Riickbindung des gan-
zen Menschen an Gott. Seine Mithiftlinge aus dem Kreisaner Kreis hitten ihre mutige
Haltung gewagt aus Liebe zum Menschen, der Ebenbild Gottes ist — so wie Moltke vor
dem Gang zum Galgen schrieb: ,,Europa nach dem Krieg ist nicht die Frage von Solda-
ten und Organisationen, Europa ist die Frage, wie kann in den Herzen unserer Mitbiir-
ger das Bild des Menschen wieder aufgerichtet werden.

In der Augsburger Tagung ging es um das Bild des Menschen, des ganzen Menschen
in seiner psycho-somatischen Einheit. Wenn es Gott ist, nach dessen Bild der Mensch
geschaffen wurde, und wenn Jesus Christus das vollkommene Bild des Vaters ist, von
dem her und auf den hin der Mensch seine Erlgsung findet, dann gibt es fiir den Men-
schen nichts Wichtigeres, als daf er sich nach dem Bild Jesu Christi neugestalte, da er
seinen Leib (=Soma) und seine Seele (=Psyche) Jesus gleichgestalte, daB er, wie Bal-
thasar Staehelin es formuliert, in sich den psychosomatischen Christus wachsen lasse.

Otto Kopp, Arosa

LITERATURBERICHT

Hunger nach Gotteserfahrung

Ein Bericht zar Unterscheidung

Michael Rutschky hatte die gute Idee, seinen vielgelobten ,,Essai zu den achtziger Jah-
ren‘ ,Erfahrungshunger‘‘! zu nennen. Mit diesem Generalnenner kann er tatséchlich
alles vereinen, was die letzten zehn Jahre bewegte: Meditationsbewegung, Studenten-
unruhe, groBe Politik, 6kologische Neubesinnung, Jugendproteste, das Auf und Ab der
Sensationen bei Meinungsmachern und Massenmedien, aber bei allen Angst und
nochmals Angst.

1 Koln 1980.





