
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Ökumene im Vollzug - 
Vollzug ganzheitlicher Spiritualität 
Zu einer Tagung über die Psychosomatische Basistherapie Balthasar Staehelins 

Schon was die katholische Akademie Augsburg für den 14./15. Februar 1981 plante, 
überraschte: In Augsburg, der Stadt des evangelischen Grundbekenntnisses, der •Con- 
fessio Augustana", sollte Balthasar Staehelin, Sohn eines bekannten evangelischen 
Kirchenhistorikers aus dem Baseler Patriziergeschlecht, Professor für Psychosomatik 
an der Universität Zürich und Arzt für Psychiatrie und Psychotherapie, berichten über 
seine •psychosomatische Basistherapie"*, also über den Versuch, mittels Übungen sich 
der Gottes- und Christus-Erfahrung zu öffnen und durch körperliches Tun (Leib=So- 
ma) den Geist (Seele=Psyche) zu heilen. 

Überraschender noch wurde der Ablauf der Tagung. Statt der zu erwartenden übli- 
chen 50 bis 70 lagen schon bald 180 Anmeldungen zur Teilnahme vor. Für sie wurde ein 
Programm mit •Übungen" entworfen, das in ein Diskussionsgespräch münden sollte - 
zum Thema: •Für die kommende Zeitepoche hat sich die Säkularisation zu beenden zu- 
gunsten einer neuen Aufheiligung des Alltages, und zwar für jedermann." Dann aber, 
am Samstagnachmittag, zu Beginn, füllten nicht 180, sondern 400 Menschen den Saal; 
der überwiegende Teil der Besucher harrte aus bis zum Schluß. Nicht Neugierde, - 
existentielles Interesse hatte sie gerufen. 

Zwei Anliegen 

Anziehungskraft, Verlauf, Erfolg der Tagung beweisen: Den christlichen Kirchen muß 
am Herzen liegen, die Ganzheit des Menschen, ihn also nicht nur mit seinem Geist, son- 
dern ebenso mit seinem Körper heimzuholen in die lebendige Frömmigkeit. Journali- 
stisch überspitzend charakterisierte die •Augsburger Allgemeine" dieses Bestreben im 
Titel ihres Tagungsberichtes: •Der Mystiker auf dem Fahrrad". Die Tagungsteilneh- 
mer sahen auf der Bühne ein aufgebocktes Fahrrad. Balthasar Staehelin wollte auf ihm 
seine psychosomatischen Bewegungsübungen vorführen. 

Der Einführungsvortrag stellte auch die ökumenische Tragweite des Anliegens her- 
aus. Dazu zeichnete Staehelin seine eigene Bekehrungsgeschichte: Als Arzt, als Natur- 
wissenschaftler war er über lange Zeit ungläubig, suchte dann in östlichen Medita- 
tionsangeboten einen Ausweg aus der Sinnlosigkeit des Daseins - besonders in der 
Transzendentalen Meditation; heute distanziert er sich klar von ihrer pseudoreligiösen 
Organisation, nicht weniger auch von der Zen-Begeisterung mancher seiner katholi- 
schen und evangelischen Freunde. 

* Vgl. dazu den Literaturbericht zu Staehelin, Der Psychosomatische Christus, und Staehelins Bei- 
trag, Christus als Gottes Geist, Licht, Wort und Ordnung in jedem Menschen als Spitze des Kosmos, 
Joh 53, in: Geist und Leben 1980, 460-462, 420-434. 



Im Spiegel der Zeit 299 

•Im Laufe der letzten zehn Jahre leuchtete mir als Arzt - nach langen Irrwegen - 
immer deutlicher wieder das Grundanliegen, die Grundbotschaft der drei großen, der 
katholischen, der evangelischen und der orthodoxen Kirche auf: Der Geist Christi und 
seine Freiheit ist in jedem Menschen als dessen Spezifischstes und als dessen Men- 
schenwürde und schließlich - richtig gesehen und richtig verstanden - als dessen Ge- 
sundheit." Dazu Paulus im achten Kapitel des Römerbriefes: •Diegesamte Schöpfung 
seufzt bis zum heutigen Tag ... Auch wir seufzen in unseren Herzen und warten darauf, 
daß wir mit der Erlösung unseres Leibes als Söhne offenbar werden ... Wir wissen nicht, 
worum wir in rechter Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch für uns ein mit 
.Seufzen' ..." (Rom 8,22-26) 

Zwei Anliegen also verfolgt Staehelin in einem: 
- den Geist Jesu Christi in uns, in jedem Menschen wiederzuentdecken und zu bele- 
ben; im Leib (=Soma) und in der Seele (=Psyche) des Menschen. Dies nennt er: Der 
psychosomatische Christus. 
- dahin zu wirken, daß die Kirchen ihr gemeinsames Erbe als gemeinsame Basis neu 
anerkennen: Gottes Geist wirkt durch Jesus Christus in jedem Menschen; dahin zu wir- 
ken, daß die Kirchen und ihre Menschen diese Wahrheit verwirklichen •in jeden Alltag, 
in jede Wissenschaft, in jede Kunst, jede Sittenlehre, in jede Jugend und jede Politik. 
Dafür ist die höchste Zeit, das wissen alle." 

Heil und Heilung in ganzheitlicher Übung 

Dieses sein zentrales Anliegen entfaltete Staehelin in einem siebzigminütigen Referat. 
Die abendländische und die reformatorische Kirchenspaltung hat zu tun mit der Ge- 

ringschätzung von Mystik und Spiritualität. Das, was wir •moderne" Welt, •techni- 
sches" Zeitalter nennen, erwuchs im - sogenannt mündigen - •christlichen" Westen, 
nicht aber im - darin noch traumbefangenen - •heidnischen" Osten. Heute aber ist es 
gerade der •heidnische" Osten, der uns •modernen" Christen die Bedeutung von Spiri- 
tualität, Mystik, Erfahrung, Meditation ins Gedächtnis ruft. Das stellt die Frage: Wie 
hätte die •technische" Welt des Westens sich entwickelt, wäre sie verwurzelt geblieben 
in der Spiritualität und in der Mystik des Urchristentums und weiter durch die 2000 
Jahre in derjenigen einer einigen Christenheit? Wenn also die zweifache Kirchenspal- 
tung nicht vor allem die Mystik und die Spiritualität weithin vergessen lassen, verdrängt 
und abgedrängt hätte? Um nur eines herauszuheben: Würde die Umweltverschmut- 
zung uns jetzt gleich bedrängen, wenn das symbolisch-meditative Verhältnis des Men- 
schen zur Natur sich ebenso weiterentwickelt hätte wie dessen quantitativ-benutzender 
Umgang mit der Schöpfung und mit ihm selbst? Wo stünden wir heute, wäre parallel 
zum naturwissenschaftlichen Fortschritt gleich prägend auch das spirituell-personale 
Charisma des Menschen entfaltet worden? 

Die christlich-orthodoxe Theologie findet auf jeden Fall im Mangel einer Geist- 
Theologie und einer Geist-Erfahrung, im Ausfall dieses mystisch-prophetischen Ele- 
ments das, was den christlichen Kirchen des Westens fehlt. Doch noch einen Schritt 
weiter gedacht: Stammt nicht ein Großteil der katholisch-evangelischen Streitfragen 
ebenfalls aus einem Denken in quantitativen Begriffen, statt aus einer lebendigen Gei- 
sterfahrung? 



Im Spiegel der Zeit 300 

Vielleicht sind solche Fragen in einer Besinnung in die Geschichte zurück nicht ein- 
deutig zu beantworten. Unbestritten aber steht vor uns heute die Tatsache: So wie •es" 
heute ist, wird •es" dem Menschen nicht gerecht, macht ihn krank. Diese, die Krank- 
heit des modernen Menschen, hat viele Namen. Seit Freud wird sie umgriffen mit dem 
Sammelnamen Neurose. Im Blick auf die wechselseitige Abhängigkei von Körper und 
Geist spricht man von •vegetativer Dystonie". Balthasar Staehelin führt weiter zum 
•vegetativen Psychosyndrom". Bei immer mehr Mitbürgern bricht diese •Krankheit" 
auf; man spricht von 10 bis 30% der Gesamtbevölkerung - zu einer Zeit, da die Ko- 
stenexplosion des Gesundheitswesens die Volkswirtschaft fast ebenso wie die Rü- 
stungsausgaben bedrängt. 

Die Technik der Freudschen Psychoanalyse beurteilt Staehelin als eine der genialsten 
•naturwissenschaftlichen Erfindungen". Er benutzt sie als sein Handwerkszeug. So 
gewahrte er auch ihre Nachteile und Fragwürdigkeiten; nicht nur medizinischer und 
weltanschaulicher Art. Allein die Kostenfrage: Die mehrhundertstündige Psychoana- 
lyse ist in der Regel nur einer •finanziellen" Elite zugängig. Die poliklinische Kurzthe- 
rapie ersetzt sie nur unzulänglich. Dem Arzt stellt das die Frage: Gibt es nicht eine ein- 
fachere, jedermann (außer vielleicht extremen Krankheitsfällen) offene Therapie, die 
zugleich auch eine breit anzuwendende Prophylaxe für Nicht-Neurotiker bedeuten 
kann? 

Die Frage, hier technisch-medizinisch gestellt, gewinnt vom Ziel her, das Staehelin 
aus seiner zwei Jahrzente langen Praxis und Erfahrung sichtete, die Formulierung: Wie 
kann das •Unendliche" und •Unsterbliche", das in jedem verborgen, geborgen ist als 
heilkräftige Potenz, zur Entfaltung gebracht werden? Als er noch unterwegs war ins 
volle Christentum, gab Staehelin diesem •Unendlich-Unsterblichen" den unverfängli- 
chen Ortsnamen •Ftan". Von Anfang an war er so auf der Spur: Im Menschen selbst, 
nicht allein in seiner biologischen Vitalität, sondern tiefer, in seiner geistigen Verfaßt- 
heit, wartet das Heilpotential, das aus der Neurose den Weg hinaus öffnet. - Immer kla- 
rer seit 1977 erkannte er: Dieses •Unendlich-Unsterbliche" ist das, was die •anima na- 
turaliter Christiana", die •im innersten Kern christliche Menschenseele" bildet, das 
•Abbildsein" vom trinitarischen Gott. Das ist für ihn ein •naturwissenschaftlich-medi- 
zinischer" Befund. 

Um ihn therapeutisch fruchtbar zu machen, entwickelte Staehelin die psychosomati- 
sche Basistherapie. Die Spiritualität, das Erfahrungswissen und das Mühen um die Er- 
fahrung von Gott im Menschen will er also •therapeutisch" einsetzen, um dem Men- 
schen gegen die moderne •Basis-Krankheit", die neurotischen Beschwerden, zu hel- 
fen. Biblisch gesprochen: •Suchet zuerst (mit der Ganzheit eurer psycho-somatischen 
Natur) das Reich Gottes, und alles übrige (die Gesundung aus der Neurose) wird euch 
hinzugegeben werden." Etliche herausragende Ärzte unserer Zeit (von C. G. Jung bis 
zu Viktor Frankl, von Viktor von Weizsäcker bis zu Wilhelm August von Eiff) sind auf 
ähnlicher Spur. Balthasar Staehelins Verdienst ist es, den Ansatz zu Ende zu denken 
und dadurch ins Christentum einzubringen. 

Die christliche Spiritualität mit ihrer aszetischen Öffnung zur Mystik nun war von 
Anfang an gebunden an Übungen, z. B. an das aus der orthodoxen Christenheit stam- 
mende hesychiastische Herzensgebet; solche Überlieferung läßt sich weiterführen zu 



Im Spiegel der Zeit 

Das •Gebet der mystischen Liebeseinheit" 

301 

w GF.TST ^ 

VEREINIGE MICH 

MIT CHRISTUS DEINER 

•Vater, Geist, Christus in mir 
vereinige (beschenke, heile, heilige) 
mich in meiner marianischen Offenheit 
mit Deiner Liebe" 

Das Gebet ist wie das Jesusgebet der Ostkirche in den Atem-Rhythmus hinein zu spre- 
chen oder in freier, rhythmischer Wiederholung zu beten. 

Der Name Maria steht für die gute Schöpfungswirklichkeit in mir und in jedem Men- 
schen, für die marianische Seelenbefindlichkeit, für das •marianische Unbewußte und 
Bewußte". Marias Wirklichkeit vereint mich, in meinem eigenen Personsein, mit all 
den Menschen, die auf Gott und Jesus hin geschaffen werden. 

Das Schaubild kann natürlich nur einen Aspekt des dreifaltigen Gottesgeheimnisses 
im Menschen anschaulich machen. 



Im Spiegel der Zeit 302 

ebenfalls körperlichen Übungen, die durchzuhalten sind in disziplinierter Regelmäßig- 
keit. Staehelins Basis-Therapie bettet also religiös durchzogene körperliche Übungen 
in den von seinen drei großen - dem katholischen, dem orthodoxen, dem evangelisch- 
reformierten - Zuflüssen gespeisten Traditionsstrom der integralen christlichen Spiri- 
tualität. 

•Auf Christus hin, der im Innenraum jedes Menschen auf seine Auferstehung war- 
tet" - darauf zielte die erste Übung, die Staehlin seinen Augsburger Zuhörern auftrug. 
Da Lauf- und Bewegungsübungen wegen der Überfüllung des Raums nicht möglich 
waren, bat er seine Hörer mit einem Daumen den Puls der anderen Hand zu fühlen, 
dann in dessen Rhythmus ein kurzes Stoß-Gebet, ein Herzensgebet zu verrichten und 
dieses Gebet eventuell zum •Gebet der mystischen Liebeseinheit" auszuweiten (vgl. 
die Schautafel). Die Gebetsübung mündete in eine Bibelmeditation: Die Verkündi- 
gung an Maria (Lk 1,26-38) wurde als Hinführung zur Wahrheit der •Kontemplation" 
langsam vorgelesen. In jedem Menschen ist die marianische Haltung angelegt: Warten 
und Hören auf das Wort, das Gott zu •mir" spricht und das in •mir" wirksam werden 
soll: •Denn kein Wort, das von Gott kommt, ist machtlos." (Lk 1,37 nach den LXX- 
Parallelen wörtlich übersetzt) 

Bei ausreichendem Raum hätte Staehelin diese Gebetsübung und Bibelmeditation 
mit lockeren Laufübungen verbunden. Die vegetative Dystonie läuft zur •Hypotonie" 
(zu niedriger Blutdruck) öfters parallel als zur Hypertonie (zu hoher Blutdruck). Die 
Hypotonie macht den Menschen zwar nicht apathisch, begrenzt ihn aber auf die vorder- 
gründigen, bequem zu habenden Dinge ein (Staehelin spricht von erster Wirklichkeit). 
Der Bewußtseins- und Daseins-Kreislauf zwischen der vordergründigen Wirklichkeit 
und derem tiefgründigen Sinn (der zweiten Wirklichkeit) ist also schon vom Krank- 
heitsbild her unterbrochen. Übungen, die den Leib in einen lebendigen B/arkreislauf 
bringen, können ihm auch den Zugang zum Lefte/zskreislauf erschließen. Und umge- 
kehrt wird die existentielle, erfahrende Verankerung des Menschen in dieser seiner spi- 
rituellen, der zweiten Wirklichkeit ihm helfen, auch in der vordergründigen materiellen 
Alltagswirklichkeit besser zurecht zu kommen. Das ist Heilung. 

In den letzten Jahren erkannte Staehelin - aus eigener Übung sowie aus seiner ärztli- 
chen Beratung - immer eindeutiger: Diese •zweite" Wirklichkeit ist nur vom trinitari- 
schen Gott des christlichen Glaubens her voll zu verstehen. 

Fragen und Anfragen 

In Augsburg wurden die Hörer erstaunlich schnell und intensiv zu Übenden. Daran nun 
schloß sich die Diskussion an. Ein Arzt hatte die in der Luft liegenden Bedenken präzis 
formuliert: 
- Werden nicht Psychotherapie mit ihrem Ziel der Seelenheilung und Seelsorge mit ih- 
rem Ziel des Seelenheils vermischt? Ein amerikanischer Jesuit habe dies so ausge- 
drückt: Religion sei mehr als ein Medikament gegen psychosomatische Magenge- 
schwüre! 
- Propagiere die •Basistherapie" nicht Suggestion und Selbsthypnose? Auch im Rah- 
men eines seelischen Fitnesstrainings werde in ähnlicher Weise mit Kurzformeln, Man- 
tras usw. gearbeitet. 



Im Spiegel der Zeit 303 

- •Übe" die Basistherapie nicht das bleibend-Erbsündliche, die Urkrankheit des 
Menschen hinweg? Werden nicht mit solchen Übungen die Sakramente, besonders das 
Taufsakrament überflüssig? 
- Laufe die Basistherapie nicht auf sub jektivistische Erlebnis-Seligkeit hinaus? Ist das 
nicht ein billiges Zugeständnis an die heutige Sucht nach Erfahrung? 
- Vermische die Basistherapie nicht die Seinsordnungen? Sowohl für Wissenschaft wie 
für Religion bleibt es wichtig, naturwissenschaftliche Forschung und mystische Erfah- 
rung auseinanderzuhalten. 

In seinem Buch •Der psychosomatische Christus" gibt Staehelin selbst den wesentli- 
chen Hinweis auf die •Unterscheidung der Geister", um die es hier geht (151 f): •Bei all 
diesen, teils eigenwilligen, teils vom .Fürsten der Welt', dem Widersacher bewirkten 
Entgleisungen fehlt das Entscheidende, die Demut. Demut meint hier die Einsicht, daß 
der eigene Körper und die eigene Seele nicht Geist Gottes sind, und die Fähigkeit da- 
nach zu handeln. In jeder möglichen liebenden Vereinigung ist immer auch die Tren- 
nung beschlossen. Gottes Pneuma wohnt in Psyche und Soma, ist aber niemals identisch 
mit ihnen... Beten sollen wir in voller, demütiger, geduldiger, absichtsloser, nüchterner, 
wachsamer, alles hingebender Bewußtheit." Beten in dem schlichten direkten Sinn der 
Psalmen ist auch Schluß und Ziel der Psychosomatischen Basistherapie. 

In der Augsburger Diskussion griff Staehelin nur einiges aus dem komplexen Fra- 

genbereich auf: 
Ob die •Basistherapie" die Wirkung des Sakramentes mißachte? Aber ist es nicht 

christliches Grundwissen, daß sakramentale Wirkung und aszetische Einübung sich 
nicht widersprechen! Anders doch würde das Sakrament in die Nähe von Magie rücken, 
wo Wirkung erwartet werde ohne existentiellen Einsatz des Menschen. Staehelin ver- 
wies hier auf das Basis-Sakrament der Eucharistie. Dort vereine sich der Mensch leib- 
haft-materiell auf dem Weg der Nahrungsaufnahme mit Jesus - und doch widerspreche 
das keinesfalls dem Auftrag Christi, je neu, glaubend und liebend, übend und betend 
sich der Wirklichkeit Jesu zu öffnen. 

Eine andere Frage betraf den katholischen Rosenkranz. Ob er, Staehelin, der als Re- 
formierter in kalvinischer Tradition so unbefangen Marienverehrung bezeuge, nicht 
schon im Rosenkranz seine Basistherapie verwirklicht sehe? In der Antwort sagte der 
Referent, daß beides, aber auch Litaneigebete, Wallfahrt, ritueller Vollzug im Gottes- 
dienst •psychotechnische" Elemente enthalte. Doch gerade die Annahme eines •Psy- 
chosomatischen Christus in mir" verhindere die Gefahr der Selbsterlösung durch medi- 
tative Methoden im Sinne eines gnostischen Greifens nach dem Absoluten. Denn mit 
dem Wort und der Wirklichkeit Jesu Christi sei grundsätzlich festzuhalten, daß alle 
Übung nur Bereitung, die Begegnung mit Gott aber unverfügbares Geschenk sei. Die 
christliche Spiritualität und Theologie habe dies zwar immer gewußt, aber nicht in brei- 
tem Maße bewußt gemacht; sonst hätten •Jugendreligionen" und was sich alles unter 
diesem Namen verbirgt, nicht diesen Siegeszug im christlichen Westen antreten kön- 
nen, dem wir immer noch weitgehend hilflos gegenüberstehen. 

Gefragt wurde, ob die •Basistherapie" nicht nach Gemeinschaft und gemeinschaftli- 
cher Übung dränge? •Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, bin ich 
mitten unter ihnen", heißt es bei Mattäus (18,20). Staehelin gestand, hier noch zu we- 



Im Spiegel der Zeit 3 04 

nig Erfahrung zu haben. Aber er spürte sosehr den Sinn dieser Anfrage, daß er eine 
Verteidigung des in Mißkredit geratenen Wortes •Disziplin" unternahm. Gemeinsam 
unternommene •geistliche Übung" sei von innen her nur in gemeinsamer •Disziplin" 
möglich, in gemeinsam übernommener Ordnung und Fügsamkeit. Eine Ehrenrettung 
dieses Wortes sei notwendig. 

Im Anschluß daran erhob er die - zunächst utopisch, wenn nicht gar absurd erschei- 
nende - Forderung nach einer täglichen Stunde von •Basis-Therapie" innerhalb des 
Religionsunterrichts an den Schulen, um die Wirklichkeit des dreieinigen Schöpfers in 
mir und in uns durchsichtig, durchgelebt und durcherfahren zu machen. 

Das Mühen um saubere Abgrenzung 

Bei den Zuhörern weckte das begeisterte Zustimmung. Ein Experimental-Pyschologe 
erhob dagegen den Einwand: Ob nicht damit der Boden nüchterner Wissenschaft ver- 
lassen werde? 

Die Diskussion darüber setzt erst ein. Daher soll hier eine weitere Stimme zu Wort- 
kommen. Der Berichterstatter unterbreitete die Frage Professor Dr. Wilhelm August 
von Eiff, Direktor an der Medizinischen Universitätsklinik in Bonn. Ohne Einschrän- 
kung als einen Markstein der Medizingeschichte bewertet von Eiff das Buch •Der psy- 
chosomatische Christus". Doch gegen seine Begriffswahl erhebt er Vorbehalte. Staehe- 
lin ordnet z. B. die psychoanalytische Methode, deren Technik und auch deren Funde, 
z. B. den Traum und seine Deutung, ein unter •naturwissenschaftliche Tatsachen und 
Arbeitsweisen". Dagegen von Eiff: Die Dreiheit von Meß- und Wäg- und experimen- 
teller Reproduzierbarkeit mache dieNaturwissenschaft aus. Daran sei festzuhalten, ge- 
rade um der•genialen ärztlichen Intuition" Staehelins zum Durchbruch zu verhelfen. 

Dieser hinwiederum scheint •naturwissenschaftlich" im Unterschied zum Inhalt der 
Offenbarung zu verstehen. Seine Basistherapie sei keine spekulativ-praktische Entfal- 
tung des christlichen Glaubens, sondern beruhe auf ärztlichem Befund. Von Eiff ant- 
wortete auf diese Präzisierung: Das sei richtig; doch die Folgerung sei eine andere: Der 
Arzt müsse sein naturwissenschaftliches Instrumentarium erweitern: Intuition, auch 
Mystik und Spiritualität, gehören in seinen medizinischen Bereich - denn es gehe um 
den ganzen Menschen. Begriffsüberschreitungen hingegen drohten eine Art Religions- 
krieg unter Ärzten anzuzetteln, während jene saubere Abgrenzung das Feld echter 
Diskussion öffne und offenhalte. 

Er also schlägt vor: zwischen der herkömmlichen Doppelheit von Naturwissenschaft 
und Geisteswissenschaft (wozu auch die Theologie gehöre) einen dritten Bereich zu er- 
kennen, eben den Bereich, der Staehelins Basis-Therapie beheimate. Ein solcher neuer 
Bereich von •Wissenschaft", der die Intuition gleichwertig zu Wort kommen lasse, 
könne auch die verengte, medizinische Spezialisierung zur Besinnung führen, so daß in 
der Sorge um die Gesundheit desMenschen eine aufs Ganze zielende Zusammenarbeit 
über die Fachbegrenzungen sich einübe. 

Ökumenischer Ausblick 

Verständlicherweise kam Staehelins ökumenisches Anliegen in der Diskussion kaum 
mehr zur Sprache. Doch dazu kann der Berichterstatter hinweisen auf ein Gespräch am 



Literaturbericht 305 

Rande der Tagung mit dem sechsundachtzigjährigen Fürsten Joseph Ernst Fugger von 
Glött (fl3.5.1981). Dieser Repräsentant der großen Augsburger Vergangenheit, der 
nach dem Zweiten Weltkrieg u. a. durch den Wiederaufbau der Fuggerei, der bekannten 
Sozialsiedlung, hervortrat, sagte nach der Diskussion: Drauf und dran sei er gewesen, 
diese Erinnerung beizusteuern: Die beste Gesellschaft, die er in seinem Leben gefun- 
den habe, sei die im allnächtig bombardierten Berliner Zuchthaus gewesen; sein einer 
Zellennachbar sei Pater Alfred Delp SJ, der andere Helmuth Moltke gewesen. Die bei- 
den, mit denen er im Zusammenhang mit dem Widerstand gegen Adolf Hitler einge- 
kerkert worden war, seien bis zu ihrer Todesstunde durchdrungen gewesen von dem, 
was ein vierter Mitverschworener ihnen gesagt habe, der Sozialdemokrat Carlo Mie- 
rendorff; Er fand nach fünf Konzentrationslager-Jahren zu der Überzeugung: Gesun- 
dung und Heilung könne das deutsche Volk, könne Europa, könne die Menschheit nur 
durch bewußte Rückbindung an Gott finden. Und das, so erklärte der Fürst, finde er 
jetzt verwirklicht und greifbar bei Balthasar Staehelin - sie, die Rückbindung des gan- 
zen Menschen an Gott. Seine Mithäftlinge aus dem Kreisauer Kreis hätten ihre mutige 
Haltung gewagt aus Liebe zum Menschen, der Ebenbild Gottes ist - so wie Moltke vor 
dem Gang zum Galgen schrieb: •Europa nach dem Krieg ist nicht die Frage von Solda- 
ten und Organisationen, Europa ist die Frage, wie kann in den Herzen unserer Mitbür- 
ger das Bild des Menschen wieder aufgerichtet werden." 

In der Augsburger Tagung ging es um das Bild des Menschen, des ganzen Menschen 
in seiner psycho-somatischen Einheit. Wenn es Gott ist, nach dessen Bild der Mensch 
geschaffen wurde, und wenn Jesus Christus das vollkommene Bild des Vaters ist, von 
dem her und auf den hin der Mensch seine Erlösung findet, dann gibt es für den Men- 
schen nichts Wichtigeres, als daß er sich nach dem Bild Jesu Christi neugestalte, daß er 
seinen Leib (=Soma) und seine Seele (=Psyche) Jesus gleichgestalte, daß er, wie Bal- 
thasar Staehelin es formuliert, in sich den psychosomatischen Christus wachsen lasse. 

Otto Kopp, Arosa 

LITERATURBERICHT 

Hunger nach Gotteserfahrung 
Ein Bericht zur Unterscheidung 

Michael Rutschky hatte die gute Idee, seinen vielgelobten •Essai zu den achtziger Jah- 

ren" •Erfahrungshunger"1 zu nennen. Mit diesem Generalnenner kann er tatsächlich 

alles vereinen, was die letzten zehn Jahre bewegte: Meditationsbewegung, Studenten- 

unruhe, große Politik, ökologische Neubesinnung, Jugendproteste, das Auf und Ab der 

Sensationen bei Meinungsmachern und Massenmedien, aber bei allen Angst und 
nochmals Angst. 

Köln 1980. 




