
Literaturbericht 305 

Rande der Tagung mit dem sechsundachtzigjährigen Fürsten Joseph Ernst Fugger von 
Glött (fl3.5.1981). Dieser Repräsentant der großen Augsburger Vergangenheit, der 
nach dem Zweiten Weltkrieg u. a. durch den Wiederaufbau der Fuggerei, der bekannten 
Sozialsiedlung, hervortrat, sagte nach der Diskussion: Drauf und dran sei er gewesen, 
diese Erinnerung beizusteuern: Die beste Gesellschaft, die er in seinem Leben gefun- 
den habe, sei die im allnächtig bombardierten Berliner Zuchthaus gewesen; sein einer 
Zellennachbar sei Pater Alfred Delp SJ, der andere Helmuth Moltke gewesen. Die bei- 
den, mit denen er im Zusammenhang mit dem Widerstand gegen Adolf Hitler einge- 
kerkert worden war, seien bis zu ihrer Todesstunde durchdrungen gewesen von dem, 
was ein vierter Mitverschworener ihnen gesagt habe, der Sozialdemokrat Carlo Mie- 
rendorff; Er fand nach fünf Konzentrationslager-Jahren zu der Überzeugung: Gesun- 
dung und Heilung könne das deutsche Volk, könne Europa, könne die Menschheit nur 
durch bewußte Rückbindung an Gott finden. Und das, so erklärte der Fürst, finde er 
jetzt verwirklicht und greifbar bei Balthasar Staehelin - sie, die Rückbindung des gan- 
zen Menschen an Gott. Seine Mithäftlinge aus dem Kreisauer Kreis hätten ihre mutige 
Haltung gewagt aus Liebe zum Menschen, der Ebenbild Gottes ist - so wie Moltke vor 
dem Gang zum Galgen schrieb: •Europa nach dem Krieg ist nicht die Frage von Solda- 
ten und Organisationen, Europa ist die Frage, wie kann in den Herzen unserer Mitbür- 
ger das Bild des Menschen wieder aufgerichtet werden." 

In der Augsburger Tagung ging es um das Bild des Menschen, des ganzen Menschen 
in seiner psycho-somatischen Einheit. Wenn es Gott ist, nach dessen Bild der Mensch 
geschaffen wurde, und wenn Jesus Christus das vollkommene Bild des Vaters ist, von 
dem her und auf den hin der Mensch seine Erlösung findet, dann gibt es für den Men- 
schen nichts Wichtigeres, als daß er sich nach dem Bild Jesu Christi neugestalte, daß er 
seinen Leib (=Soma) und seine Seele (=Psyche) Jesus gleichgestalte, daß er, wie Bal- 
thasar Staehelin es formuliert, in sich den psychosomatischen Christus wachsen lasse. 

Otto Kopp, Arosa 

LITERATURBERICHT 

Hunger nach Gotteserfahrung 
Ein Bericht zur Unterscheidung 

Michael Rutschky hatte die gute Idee, seinen vielgelobten •Essai zu den achtziger Jah- 

ren" •Erfahrungshunger"1 zu nennen. Mit diesem Generalnenner kann er tatsächlich 

alles vereinen, was die letzten zehn Jahre bewegte: Meditationsbewegung, Studenten- 

unruhe, große Politik, ökologische Neubesinnung, Jugendproteste, das Auf und Ab der 

Sensationen bei Meinungsmachern und Massenmedien, aber bei allen Angst und 
nochmals Angst. 

Köln 1980. 



Literaturbericht 306 

Ähnlich umfassend • aber diesmal nicht als Novelle, sondern als Tatsachenmaterial 

dargeboten - beschreibt Wolf Schneider das Sehnen des Menschen: •Glück, was ist 

das? Versuch, etwas zu beschreiben, was jeder haben will."2 Resignierend endet dieser 

aufschlußreiche Bericht: 
Vielleicht ist es wahr..., daß unser aller Leben bloß ein notgedrungenes trauriges 
Durchgangsstadium sei • politisch zu einer besseren Gesellschaft, theologisch zu 
einer künftigen Seligkeit, biologisch zu einer höheren Entwicklung unserer Art, 
und daß deshalb ums Verrecken gelebt werden müsse... Doch wahr ist dann 
auch, daß wir unseren traurigen Entwicklungszustand in einer widrigen Welt et- 
was abgelistet haben, was dieselben strengen Biologen, Ideologen, Philosophen 
uns nicht gönnen... eine Blume nicht als Arbeitsplatz anzusehen..., sondern uns 
an ihr zu freuen... Zwischen dem Nichts, das vorher war, und dem Nichts danach 
ist auf diesem Planeten etwas aufgeflackert, was im unendlichen Raum der krei- 
senden Kugel von Gas und Sein vielleicht ein Novum war und vielleicht ein Uni- 
kum ist... ein Lachen, eine Umarmung, ein Jubel, ein Ja. 

Auf die große Verweigerung der siebziger Jahre von Herbert Marcuse3 ist eine milde 
Resignation gefolgt, in der das klein wenig Glück eine Ecke freibekommen möchte und 
dafür all die utopischen Ideale der Menschen von Gott, von Liebe, von Ethos, von Fort- 
schritt, von Kultur, von Ewigkeit über Bord wirft. 

Ist das alles? Ein Gang in einen der modernen Massenbuchläden genügt, um anhand 
der Neuerscheinungen dem Interesse der Menschen nachzuspüren. Dort •erfährt" man 
hautnah, daß die Menschen sich mit dieser kleinen •Erfahrung" nicht zufrieden geben, 
sie suchen Umfassenderes und Endgültiges, sie suchen einen Sinn, der Bestand hat. Die 
Buchproduktion der •Esoterik", also des Geheim-•Wissens", in dem das Ganze, 
Unendliche, Umfassende und Beständige namhaft und für jedermann erreichbar wird, 
schwillt von Tag zu Tag an4. Der Mensch gibt sich mit dem kleinen Glück Wolf Schnei- 
ders nicht zufrieden. Die kleine Blume in der Ecke genügt höchstens gescheiten Litera- 
ten oder Spießbürgern, die in den Tag hinein leben. All die anderen aber suchen mehr; 
und dies besonders dann, wenn sie erfahren müssen, wie verkümmert und wie gebro- 
chen und wie selten doch auch dieses kleine Glück blüht, wenn es allein dasteht und 
nicht in eine größere Hoffnung hineinwachsen darf. Diese größere Hoffnung aber ver- 
spricht die Esoterik und möchte sie jetzt schon in die Erfahrung des Menschen hinein- 
stellen. 

Aber verspricht dies nicht auch die christliche Mystik? Tatsächlich wird auf dem 
Jahrmarkt der Publikationen kritiklos alles durcheinandergeworfen: Christliche Erfah- 
rung und Astrologie, Jesus und Buddha und dazu der Scharlatan Castaneda, medizini- 
sches Heilfasten in homöopathischer Art und Protokolle aus dem Jenseits, ethnische 
Untersuchungen und die Phantastereien Dänikens, der von Götterbesuchen der Ver- 

2 Hamburg 1981 (Rowohlt-Taschenbuch 7392), 293 f. 
3 Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Industriegesellschaften, 
Neuwied 198014. 
4 Vgl. J. Sudbrack, Religiöser Aufbruch oder neue Gnosis? Internationale katholische Zeitschrift 
9, 1980, 306-315. 



Literaturbericht 307 

gangenheit berichtet, C. G. Jung und die amerikanische transpersonale Psychologie, 
Mystik und Magie, Dogma und Dämonie. 

Auf all das einzugehen, was sich dort an Richtigem und Falschen, an Dummheit, Be- 
trug und Wahrheit vermischt, ist unmöglich und wäre auch Zeitverschwendung. Wenn 
ein amerikanischer Sektenprediger durch Europa mit teueren, vielbesuchten Vorträ- 
gen reist und dabei christliches Gebet als Mittel zur Bankkonten-Erhöhung anbietet, so 
gehört das eher auf die Humor-Seite einer Zeitung als in die ernsthafte Diskussion. 
Aber auch solche Kuriosa finden eifrigen Zulauf. Die Shri Rainesh Bhagwan Begeiste- 
rin ist noch keineswegs zu Ende. Eine Auseinandersetzung mit all dem bleibt notwen- 
dig. 

In drei Kapiteln soll ein Durchblick durch zentrale Probleme versucht und damit der 
Blick geschärft werden auch für die seltsamen Randprobleme der heutigen Gesell- 
schaft. 

Um das Wesen von Mystik und Gotteserfahrung 

Im englischen Sprachraum, der wohl die Hälfte der Weltbuchproduktion umfaßt, ist der 
Katalog von Veröffentlichungen, die erklären und verstehen wollen, was eigentlich 
•Mystik" sei, kaum noch zu übersehen. Fast alle aber stützen sich auf wenige, grundle- 
gende Werke. Auf William James, Varieties of Religious Experience5; dort wurde unter 
religionspädagogischen Gesichtspunkten eine Fülle von Erfahrungserzeugnissen ge- 
sammelt, die in einer Art von •Bewußtseinserweiterung", also im Übersteigen des 
Normal-Bewußtseins zusammenkommen. W. T. Stace, Mysticism and Philosophy6 und 
Margharita Laski, Ecstasy, A Study of some Secular and Religious Experience7; beide 
Bücher versuchen Ordnung in die Vielfalt dessen hineinzubringen, was unter dem Na- 
men Mystik angeboten wird. Stace eher philosophisch, Laski mehr psychologisch-päd- 
agogisch. Hinzu kommt die umfangreiche Materialsammlung aus den religiösen Tradi- 
tionen von Evelyn Underhill, Mysticism8. Aber bei der deutschen Neuauflage dieses 
wichtigen Buchs übersieht man oft geflissentlich, daß die Autorin in ihrem Vorwort zur 
12. Auflage von 1930 ausdrücklich Abstand nimmt von Grundvoraussetzungen, die 
ihre erste Auflage prägten: 

Mir ist also aufgegangen: Ein kritischer Realismus, der Raum bietet für unsere 
vollständige menschliche Erfahrung, für die Dualität von Ewigem und Zeitli- 
chem, von übernatürlicher und natürlicher Realität, stellt einen geeigneteren 
philosophischen Hintergrund zum Verständnis der mystischen Erfahrung dar, 
als der Vitalismus, der vor zwanzig Jahren einen so verheißungsvollen Weg aus 
dem naturwissenschaftlichen Determinismus heraus öffnete... 

5 Die erste (revidierte) Ausgabe London 1902; die deutsche Übersetzung lautet: Die religiöse Er- 
fahrung in ihrer Mannigfaltigkeit. 
6 Erste Auflage 1960; Neuauflage von 1972. 
7 1961 Die ähnlichen materialreichen Bände von E. Arbman, Ecstasy or religious trance, Uppsala 
1963-70, sind wenig bekannt geworden. 
8 Erstauflage 1910; der vor kurzer Zeit erschienene Neudruck der deutschen Übersetzung 
(Turm-Verlag, Bietigheim, ohne Datum) läßt das korrigierende Vorwort aus - wissend oder un- 
wissend, beides ist in gleicher Weise unverzeihlich. 



Literaturbericht 308 

Die Antithese zwischen den Religionen der •Autorität" und den Religionen des 
•Geistes" ist falsch. Das eine bedarf des anderen - der sogenannte •reine" My- 
stiker, der alle äußeren Formen verurteilt, ist eine Mißgeburt (an abnormality). 
Er tendiert unausweichlich zum Pantheismus und ist kaum einmal ein wirklicher 
Zeuge für das Leben in Einheit (the unitive life). 

Sie nennt also abnorm und falsch dasjenige, was z. B. in einem Standardlexikon als un- 
diskutierte Voraussetzung angenommen wird; dort wird die Mystik Heinrich Seuses als 
•Verwandlung reiner Mystik in eine problematisch .christliche'"9 abgewertet, weil sie 
dialogisch bleibt und sich den konkreten neutestamentlichen Ereignissen zuwendet. 

Um diese Autoren lagert sich dann ein Kranz von wichtigen anderen Untersuchun- 
gen; teils mit psychologischer Ausrichtung (z. B. A. H. Maslow und seine peak-expe- 
rience), teils mit psychedelischen Interessen (W. N. Pahnke mit seinem berühmten Bo- 
stoner Drogenexperiment am Karfreitag), teils mit religionsphänomenologischer Basis 
(wie die Autoren um das Bollington-Institut, wo die Forschungen C. G. Jungs weiterge- 
trieben werden). 

Peter Heigl hat in seinem •kritischen Vergleich", •Mystik und Drogenmystik"10 ei- 
niges aus diesen Forschungsbereichen zusammengefaßt. Er stellt eine theologische 
(nach R. C. Zaehner, von dem Heigl wie viele andere nur sein Mysticism, Sacred und 
Profane," kennt) und eine philosophische (nach Stace) Typologie der Mystik neben- 
einander; greift dasjenige heraus, was beide gemeinsam haben, und vergleicht es mit 
Drogenmystik. Das Ergebnis nun lautet: Weder im Hinblick auf die Erfahrung, noch im 
Hinblick auf ethische und kulturelle Auswirkungen der Erfahrung läßt sich ein grund- 
legender Unterschied zwischen beiden feststellen - solange allerdings mit der Droge 
kein Mißbrauch getrieben wird, sondern sie vernünftig als Erfahrungsstimulans einge- 
setzt wird; Mißbrauch aber ist auch bei den anderen Wegen zur Mystik möglich. Wie die 
meisten dieser Studien endet auch diese mit dem dringlichen Aufruf an die westliche 
Mentalität, die Werte von Erfahrung und Spiritualität, die aus den östlichen Religionen 
auf uns zukommen, ernstzunehmen. 

Der unbefangene Leser aber wird zu einem weiteren Ergebnis kommen: Wenn man 
mystische Erfahrung auf •Bewußtseinserweiterung", auf Seinsfühlen, auf Vertiefung 
des Ich zum Selbst, auf kosmisches Erleben und ähnliches reduziert (was durchaus legi- 
tim sein kann), dann muß man grundsätzlich Mystik und Drogenerfahrung gleichset- 
zen. Die Arbeiten und Publikationen von St. Grof12 zeigen, zu welch erstaunlichen Er- 
gebnissen man mit dieser Gleichsetzung gelangt. Aber für die christliche Mystik und 
Gotteserfahrung stellt sich die Frage: Trifft dies wirklich die Erfahrung unserer großen 
Mystiker? 

Der französische Philosoph Henri Bergson, Nobelpreisträger für Literatur und mit 
seinem Denken einflußreich für Teilhard de Chardin, gibt darauf in seinem neuaufge- 
legten Buch eine eindeutige Antwort. In •Die beiden Quellen der Moral und der Reli- 

9 Kindlers Literatur-Lexikon, Zürich 1970, Bd. II. 1680 zu Seuses Büchlein der ewigen Weisheit. 
10 Ein kritischer Vergleich, Düsseldorf 1960. 
11 Deutsch: Mystik, Religiös und Profan, Stuttgart o. D. Die englische Erstausgabe erschien 1957. 
12 Dazu Geist und Leben 53, 1980, 464. 



Literaturbericht 309 

gion"13 analysiert er die religiöse, die mystische Erfahrung. Man hat seine Grundkon- 
zeption verkennend oftmals mit •Vitalismus" gleichgesetzt. Tatsächlich auch spürt 
Bergson in seinen Arbeiten mit einem erstaunlichen physikalischen, biologischen, psy- 
chologischen Fachwissen dem •Lebensstrom" (elan vital, nicht glücklich mit 
•Schwung" übersetzt) nach. Vorliegendes Buch bildet den Gipfel seines Lebenswerks, 
der philosophischen Erforschung dieser •evolution creatrice", des •schöpferischen 
Dynamismus" (Titel eines seiner grundlegenden Werke). In ihren großen Gotteserfah- 
rungen erreicht die Menschheit den göttlichen Urquell des Lebensstromes, aus dem sie 
Kraft erhält. Nach Bergson sind die institutionalisierte Religion und Moral (also die 
zweite, andere •Quelle") nur versteinerter Abfall auf dem Weg zu der ursprünglichen 
Berührung mit Gott. In der Mystik nun, in dieser lebendigen Erfahrung, geht •die Seele 
durch das Denken und Fühlen in Gott auf". Doch dieses •Einswerden mit Gott" ist 
kein monistischer Pantheismus, keine •kosmische Bewußtseinserweiterung"; vor die- 
ser Verkennung wird Bergson durch genaues Quellenstudium (und sicher auch durch 
persönliche Erfahrung - als Jude näherte er sich immer mehr dem katholischen 
Christentum) bewahrt. Der Wille, also die Entscheidung, das personale Ja bedingen als 
Höhepunkt der Erfahrung immer auch zugleich eine bleibende Distanz zum Urquell 
des Lebensstromes. Wo das •personale Ja" Gipfel wird, ist der Dialog, die Begegnung, 
aber nicht die Verschmelzung Grundzug der Einheit. Die Seele •weiß es, davon ist sie in 
vager Weise beunruhigt, und diese Unruhe ist charakteristisch für das, was wir die voll- 
ständige Mystik nennen; sie besagt, daß der Schwung, zu dem sie angesetzt hat, weiter- 
schwingen soll." 

Die Denkweise Bergsons mag dem christlichen Leser ungewohnt vorkommen. Aber 
in ihr findet Bergson zur Mitte der Gottesmystik: Begegnung und nicht Verschmelzung, 
Ja des Willens und nicht Einheit des Fühlens. 

In dem umfangreichen (leider zu umfangreichen!) Werk über •Mystik, Harmonie 
und Dissonanz. Die östlichen und westlichen Religionen"14 stellt R. C. Zaehner einen 
reich dokumentierten Vergleich der großen religiösen Erfahrungen vor. Zaehner denkt 
und spricht scharf. Seinem berühmten Vorgänger auf dem Spalding-Lehrstuhl, dem 
späteren Präsidenten Indiens, Radhakrishnan, hält er unverfroren vor Augen, daß sein 
dogmatisch als Super-Religion aufgerichteter •Vedanta-Monismus" die anderen Reli- 

13 Originaltitel, Les deux sources de la morale et de la religion; dt. Übersetzung Ölten, Freiburg, 
Walter-Verlag 1980, 317 S., geb. DM 32,-. Die schon ältere Übersetzung ist lesbar, wenn auch 
weit entfernt vom hinreißenden Stil des Originals. Man muß dankbar sein, daß in der heutigen 
Diskussion dieses überlegene, reife Buch wieder greifbar ist. Unsere Zitate S. 228. 
14 Mit einem Geleitwort von Alois M. Haas, Ölten, Freiburg, Walter-Verlag 1980, 531 S., geb. 
DM 56,-. Die Übersetzung ist ausgezeichnet (establishment, 279 ff., 332 f u. ö. ist mit Einrichtung 
zu schwach wiedergegeben). 

Man hat den Eindruck, daß die Vorkämpfer für den Synkretismus zwischen Ost und West, für 
eine Vermischung der Religionen an diesem 1970 auf Englisch erschienenen Werk vorbeigehen. 
Durch überlegene Kenntnis und Argumentation, ebenso durch seine ungebrochene Sympathie für 
die östliche Spiritualität, schlägt es manchem Synkretismus die Waffen aus der Hand. Grob verein- 
fachend könnte man sagen: Zaehner sieht das Ja des Marxismus zum Diesseits und das Ja indischer 
Geistlichkeit zur Transzendenz in der Art von Katholizismus vereint, die Teilhard de Chardin zu 
entwerfen versuchte (ohne daß es ihm, wie Zaehner zeigt, in jeder Hinsicht gelungen ist). Unsere 
Zitate auf Seite 245. 



Literaturbericht 310 

gionen nur als Verzierung benutze. Zaehner selbst nimmt die indische Religiosität 
ernst. Der beste, viele sagen: der einzige wirkliche Kommentar zur Bhagavad-Gita15 

stammt aus seiner Hand. 
•Mystik. Harmonie und Dissonanz" hat eine doppelte Spitze. Zum einen ist es ein 

begeisterndes Plädoyer für die reiche indische Spiritualität. Auf deren Hintergrund kann 
der im reifen Alter Katholik gewordene Engländer eine scharfe Kritik an seiner Kirche 
üben. Zum anderen zeigt Zaehner, daß die indische Spiritualität in der Bhakti-Fröm- 
migkeit, in der Liebe zum personalen Gott gipfelt. An der Bhagavad-Gita, der Blüte in- 
discher Spiritualität, und an einer Gestalt aus dem Mahabharata, an Yudishthira, wird 
sichtbar, wie sehr die Erfahrung des personalen Gottes Gipfel und Mitte aller echten 
Gottesmystik ist. Dort zeigt sich - wie überraschend ähnlich auch Ruusbroec, Theresa 
von Avila oder Franz von Sales berichten -, daß •die Integration der Persönlichkeit in 
ihren unsterblichen Grund, der in allen Wesen gleich" ist, nur ein Durchgangsstadium 
bedeutet, zur höchsten Erfahrung, zur •persönlichen Beziehung zwischen Seele und 
Gott". 

Zaehners Buch ist kämpferisch • so wenn er gegen bestimmte Richtungen der mo- 
dernen Theologie polemisiert (gegen die Entmythologisierung) und dagegen Gestalten 
wie Johannes XXIII. und Teilhard de Chardin stellt; so wenn er in überlegener Kennt- 
nis den •Zen-Katholizismus" lächerlich macht. Doch in aller Polemik bleibt sein Buch 
wissend und voll tiefer, wissender Sympathie für den Reichtum an Religiosität und Er- 
fahrung, den sich das Christentum vom indischen Subkontinent schenken lassen muß. 
Ein ausgezeichnetes Register macht das Buch mit den vielen Originalzitaten zu einem 
Nachschlagwerk über moderne Religiosität, über mystische Erfahrung und über die 
Begegnung der Religionen. 

Man kann Zaehners Buch auf weite Strecken hin als das ansehen, was Peter L. Berger 
in seiner religionssoziologischen Arbeit, •Der Zwang zur Häresie. Religion in der plu- 
ralistischen Gesellschaft"16 fordert. Er weitet darin das vor Jahren mit dem Bestseller 
•Auf den Spuren der Engel" begonnene Gespräch zu einem Dialog der Weltreligionen 
aus. Die Basis des Ganzen ist die Analyse von •Modernität". Aus der •Schicksalsge- 
sellschaft", in deren feste Ordnungen der Mensch früher hineingeboren wurde, ist eine 
•Wahlgesellschaft" geworden: Ein jeder kann auswählen im breiten Angebot von 
Sinn-Erschließungen (Häresien). Man muß sich heute zur Religion •entscheiden"; sie 
ist nicht mehr •schicksalhaft" angeboren. Der evangelische Christ P. L. Berger stellt 
nun drei mögliche Entscheidungen vor. 
- Die deduktive Möglichkeit: Der Glaube lasse sich nicht in die Welt der Moderne hin- 
ein vermitteln; Glauben heiße, in die Offenbarungswahrheit hin ein-•springen", heiße, 
sich persönlich entscheiden, heiße, das Angebot der Tradition einfachhin übernehmen. 
Bleibend richtig ist hier, daß die Wahrheit des Glaubens sich immer wieder von selbst 
bestätigen wird und keine Krücken aus moderner Säkularität nötig hat. 
- Die reduktive Möglichkeit: Hier wird die christliche Tradition der modernen Zeit 

15 The Bhagavad-Gita, Oxford 1968. 
16 Verlag S. Fischer, Frankfurt 1980, DM 24,-. Der Titel der amerikanischen Originalausgabe von 
1979 ist genauer: The Heretical Imperative; Contemporary Possibilities of Religious Affirmation. 
Unsere Zitate auf S. 200, 202. 



Literaturbericht 311 

angepaßt. Man versucht neue Sprachen für die alte Wahrheit zu finden, die Sprache der 
Existenzphilosophie, der politischen Ethik, der Psychologie. Bei allem Richtigen in die- 
sem Bemühen macht Berger klar, daß sich ein solches Unternehmen in Reinkultur ir- 
gendwann von selbst aufhebt: Warum noch eine religiös verbrämte Psychologie, wo die 
reine Psychologie alles das auch sauberer bietet? 
- Die induktive Möglichkeit ist der Weg Bergers. Das Christentum muß sich in der plu- 
ralen Welt der Häresien auf dem Feld der Erfahrung bewähren; es muß zeigen, daß 
seine Lehre das Leben sinnvoll macht und die menschlichen Grenzsituationen erhellt. 

Mit seiner energischen, soziologisch grundgelegten Verteidigung der Erfahrungs- 
theologie trifft Berger das Anliegen der klassischen Spiritualität. Das letzte Kapitel 
stellt sich dem Dialog der Weltreligionen. 

Sich von der Auseinandersetzung mit der Modernität zur Auseinandersetzung 
mit Benares (das Stichwort für asiatische Religiosität) hinzuwenden bedeutet ei- 
nen Ausweg aus der Sackgasse der heutigen Theologie. 

Christentum hat nämlich immer dann Fortschritte in seiner Selbstfindung gemacht, 
wenn es die Auseinandersetzung gewagt hat. Heute aber sind die Christen Europas vor 
die Frage der Erfahrung gestellt. Statt sie im reinen Binnen-Dialog zu erörtern, sollten 
wir uns der Herausforderung der asiatischen Religionen (Berger erwähnt leider nicht 
die afrikanischen) stellen. 

Wenn das Christentum eine Zukunft hat, dann im Wiederaufleben christlicher 
Erfahrung und Frömmigkeit bei Menschen, die niemals ein theologisches Buch 
gelesen haben. 

Das von Berger mit Fachkenntnis und Engagement Dargestellte - die moderne Ent- 
scheidungsgesellschaft und die Aufgabe der religiösen Erfahrung - ist von überall her- 
wenn auch in verschiedensten Tonarten - zu hören. Einige typische Antworten seien 
vorgestellt. 

Ganz im Stil der klassischen Spiritualität, wie sie im goldenen Zeitalter der •französi- 
schen Mystik", im 16./17. Jahrhundert gepflegt und zu Beginn unseres Jahrhunderts 
wieder aufgegriffen wurde, hat Jordan Auman OP seine •Spiritual Theology"17 ge- 
schrieben. Fachleuten sei gesagt, daß dieses Buch den Geist von Garrigou-Lagrange 
OP atmet. Der von P. L. Berger geforderte Dialog mit der Moderne fällt aber weithin 
aus. Dennoch dürfte niemand, der sich heute mit relgiöser Erfahrung innerhalb des 
Christentums beschäftigt, an dieser großen Tradition vorübergehen. Sie bleibt weithin 
gültig, wenn auch in vorliegender Arbeit die Vermittlung in unsere Zeit hinein ausfällt. 

Der Psychoanalytiker Willy Obrist versucht diese Vermittlung mit seinem Buch •Die 
Mutation des Bewußtseins"18 in radikaler Weise. Obgleich seine Arbeit Religiosität in 
breitestem Sinne untersuchen möchte, ist sein Erfahrungsmaterial weithin christlich 
geprägt. Obrist unternimmt eine interdisziplinäre Totalsynthese der modernen Welter- 
fahrung. Drei große Perioden der Welt-Deutung gebe es. Das archaische Selbst- und 
Welt-Verständnis; dort würden innerpsychische Vorgänge in objektive Dinghaftigkeit 
übersetzt: Angsterfahrung werde etwa zur Höllenfurcht; Geborgenheitserlebnisse 

17 Huntington (Indiana), Our Sunday Visitor 1980, 456 S. mit Register. 
18 Vom archaischen zum heutigen Selbst- und Weltverständnis, Frankfurt, Bern, Las Vegas, Verlag 
Peter Lang, 1980, kart. DM 28,-. 



Literaturbericht 312 

konkretisierten sich in einem gütigen Gott. Die darauf folgende positivistische Welt- 
deutung habe nun alles entmythologisiert. •Die Positivisten wußten... mit dem abge- 
schälten Mythischen nichts anzufangen. Sie hielten es für freie Erfindung des Men- 
schengeistes (des Bewußtseins) ohne objektive Grundlage." Das heutige Selbst- und 
Welt-Bewußtsein habe dann aber endlich erkannt: Die objektiven Glaubensinhalte 
seien im Grunde nur •Sprachfiguren" für innerpsychische Vorgänge und Probleme. 

Der Glaube an einen Glaubensinhalt... fiel mit dem Hereinklappen der meta- 
physischen Welt dahin. Die Glaubensfunktion hingegen fiel nicht dahin, sondern 
wurde von der Wissenschaft • von der Tiefenpsychologie, der ersten Disziplin 
des neuartigen Typus von Wissenschaft - als etwas zum Menschsein Gehörendes 
• als etwas in der Struktur der menschlichen •Seele" Begründetes • erkannt. Al- 
lerdings verstehen wir darunter nicht mehr das Bezogensein des Menschen auf 
einen als metaphysisches Wesen vorgestellten Gott, sondern als Bezogensein des 
Ich auf das •Selbst". 

Obrist möchte diese These auf ein breites naturwissenschaftliches Fundament stellen. 
Er beginnt mit Molekularphysik, wo nach ihm schon anfanghaft ähnliche •Verinnerli- 
chungsvorgänge" festzustellen und steigt auf bis in das religiöse Bewußtsein. In der Ty- 
pologie Bergers ist dies die bis zur Selbstauflösung der Religion durchgeführte •reduk- 
tive Möglichkeit" der Angleichung des Christentums an die Moderne. Ein unbefange- 
ner Beobachter allerdings staunt, wie selbstverständlich der Psychoanalytiker an Ent- 
würfen wie dem von Bergson oder auch dem ähnlich gelagerten von Teilhard de Char- 
din vorübergeht. Dort gelingt eine interdisziplinäre Synthese, die das religiöse Bewußt- 
sein des Menschen auch mit ihrem Inhalt der Du-Beziehung zu Gott ernstnimmt und 
Gottes objektive Wirklichkeit nicht als Selbsttäuschung zu entlarven sucht. 

Aus der Vielzahl von ähnlichen •Reduktionen" des Christentums auf Humanwissen- 
schaft sei der religionsvergleichende Nils Björn Kvastad, •Problems of Mysticism"19, 
erwähnt. Das Buch beruht wie fast alle anderen nur auf Sekundärliteratur und verall- 
gemeinert diese •Erfahrung" so sehr, daß das herauskommt, was auch Peter Heigl (er 
allerdings bewußt und methodisch sauber) als •mystische" Erfahrung ansieht; eine Er- 
fahrung, wo Drogenrausch und unio mystica eins werden. 

In Bezug auf das Material und auf die Durchdringung bieten die Bücher von Sir Au- 
ster Hardy, emeritierter Professor für Zoologie, Reicheres und Fundierteres. In seiner 
These nähert er sich der Position Bergsons. Er sammelt eine Fülle von modernen Zeug- 
nissen über Erfahrungen und alte Berichte, wertet sie statistisch und anderweitig aus 
und kommt zu folgendem Ergebnis: 

Die wichtigsten Züge der religiösen und geistlichen Erfahrung des Menschen 
zeigen sich in seinem Erfühlen einer transzendentalen Wirklichkeit, die sich oft- 
mals in früher Kindheit manifestiert; es ist ein Fühlen, das mit •Etwas anderem", 
als man selbst ist, nun tatsächlich in Berührung kommt; es ist weiterhin eine 
Sehnsucht, diese Anwesenheit zu personalisieren als Gottheit und mit ihr eine 
persönliche Ich-Du-Beziehung einzugehen20. 

19 Oslo, Scintilla Press 1980. Das nichtssagende Buch soll nur ein Beispiel für viele andere ähnli- 
che sein. 
20 Z.B. The Divine Flame. An Essay towards a natural History of Religion, London, Glasgow. Col- 



Literaturbericht 313 

Hier ist die Frage erlaubt, ob man auf solch rein empirische Weise überhaupt noch tiefer 
in die mystische Erfahrung vorstoßen kann. Auf jeden Fall zeigt Sir Alister Hardy, wie 
unberechtigt es ist, mit Obrist die christliche Gotteserfahrung nun einfachhin dem •ar- 
chaischen Weltbewußtsein" zuzuordnen. Psychologische Reduktion der Gotteserfah- 
rung auf Selbsterfahrung wird dem Phänomen der Mystik nicht gerecht. 

Das zeigt auch der evangelische Journalist Hans Jürgen Baden in seinem eben er- 
schienenen Buch •Das Erlebnis Gottes. Was bedeutet uns die Erfahrung der My- 
stik?"21 Er steht auf dem Boden des Christentums und gibt ein geistvolles Plädoyer für 
Gotteserfahrung und Erfahrungstheologie. Leider aber siegt bei ihm allzu oft der flotte 
Stil des Schreibers über Sachwissen und Nüchternheit. Und leider ist auch gelegentlich 
seine Neigung zur gnostischen Esoterik nicht ganz überwunden. 

Es geht Baden um die christliche Mystik. Aber dann preßt er die Wirklichkeit in ein 
nicht nur einseitiges, sondern auch falsches Deutungsschema: Auf der einen Seite steht 
der Mystiker und Gotteserfahrene, der weiß in weiß gemalt wird; und auf der anderen 
Seite der Theologe, dessen Zeichnung schwarz in schwarz ausfällt. In seinem Eifer für 
eine Erfahrungstheologie baut er sich einen Popanz von Theologie auf, die leicht zu 
wiederlegen ist. Ein Beispiel dazu. Nach Baden ist •die traditionelle Theologie" •dias- 
tatisch", das heißt, sie reißt einen Graben zwischen dem transzendenten Gott und sei- 
ner Erfahrungswirklichkeit auf, der nur mit einem Sprung zu überwinden ist. Zwischen 
dem Gott im reinen Jenseits und unserer Erfahrung im Diesseits gebe es keine Brücke. 
Gegen diese allgemeine Verunglimpfung der Theologie muß man nur die beiden immer 
noch maßgebenden Theologen im katholischen Raum stellen. Karl Rahners erste Ar- 
beiten gingen über mystische Theologie; die Beschäftigung damit (nicht nur wissen- 
schaftlich, sondern ebenso auch religiös engagiert, wie seine geistreichen Kleinschriften 
zeigen) durchzieht Rahners Leben. Seine wichtige Monographie über Visionen und 
Prophezeihungen sollte man jedem Schreiber über mystische Erfahrung zur Pflichtlek- 
türe machen. Hätte Baden sich ihr unterzogen, wäre vielleicht seine subkutane Sympa- 
thie für gnostische und paramystische Phänomene abgekühlt worden. 

Bei dem anderen maßgebenden Theologen, bei Hans Urs von Balthasar, ist das En- 
gagement für Mystik noch offenkundiger; er bekennt offen, daß das Herz seines theolo- 
gischen Entwurfs von den Erfahrungen einer zeitgenössischen Mystikerin geprägt 
wurde. 

Balthasars •Theologie der Drei Tage" wie auch Rahners •Theologie des Todes" hät- 
ten Hans Jürgen Baden auch belehren können, wo die unterscheidende Grenze zwi- 
schen mystischer Gotteserfahrung und gnostischer Inbesitznahme Gottes liegt. Diese 
Bücher der Erfahrungstheologie zeigen, daß man den Mystiker nicht einfachhin an der 
Überwindung der Todesangst messen kann, wie es Baden versucht.. 

Die Todesfurcht fällt von ihm (dem Mystiker) ab, er wird immun gegen die 
Schrecken der Vergänglichkeit. Er weiß nicht, ob die Hoffnung einer künftigen 
Auferstehung ihn jemals von dieser Angst befreien wird . . . 
Alles kommt darauf an, die Erfahrung der Auferstehung schon jetzt zu machen, 

lins 1966; oder: The spiritual Nature of man. A Study of contemporary religious experience, Ox- 
ford, Clarendon Press 19802. Dort das Zitat S. 131. 
21 Freiburg, Herder-Taschenbuch 853,1981. 170 S., DM 6,90. Die Zitate auf S. 91 ff. und 132 f. 



Literaturbericht 314 

von der Gewißheit der Gotteserfahrung erfüllt zu werden, die unaufhaltsam 
wächst... Der Mystiker lebt in der Gewißheit dieser Todes-Überwindung. Der 
ewige Sieg teilt sich ihm unaufhörlich mit. 

Hoffnung also ist für den Mystiker nach Baden ein Hindernis der Gotteserfahrung; 
denn sie besagt ja - in paulinischen Worten -: auf etwas bauen, was noch nicht •erfüllt" 
ist, was man noch nicht •sieht" (Rom 8, 24). Der Mystiker Badens braucht keine Hoff- 
nung, weil er die Erfahrung und Gewißheit jetzt schon hat. Er sieht jetzt schon. 

Genau hier aber findet alle wahre christliche Mystik einen ihrer Schwerpunkte: Eine 
Nähe-Erfahrung Gottes ist immer zugleich auch eine Erfahrung des noch fernen Got- 
tes. Die •jetzt-schon"-Erfahrung ist durchzogen von •noch-nicht"-Erfahrung. Ja, die 
hoffende Sehnsucht der Vollendung wächst, je näher der Erfahrende Gott kommt, je 
tiefer die Erfahrung von Gott sich in die Seele des Mystikers senkt. Deshalb kennt die 
christliche Mystik Nachterfahrung, Leidensmystik, Kreuzesmystik, Sehnsuchtsmystik. 

Wenn Mystik der Überwindung von Todesfurcht gleichkäme, sollte man Jesus Chri- 
stus diese mystische Gottesnähe grundsätzlich absprechen. Er nämlich ging, wie der 
Ölbergsbericht zeigt, voll Angst in den Tod. Die Kraft seiner gottmenschlichen Person 
zeigt sich nicht in Beiseiteschieben der Todesfurcht, sondern darin, daß er in der letzten 
Gott-Verlassenheit (.... warum hast du mich verlassen!) zugleich das Äußerste an Hoff- 
nung und Vertrauen auf Gott vollzog (Mein Gott, mein Gott..., Mk 15, 34). Nach Ba- 
den müßte also der christliche Mystiker für diesen letzten Schritt auf Gott hin den Pfad 
der Nachfolge Jesu verlassen und die entgegengesetzte Richtung einschlagen. 

Es tut gut, dagegen die tiefe Humanität zu verspüren, die nach der Schrift des Altmei- 
sters christlicher Spiritualität, David Knowles, •What is Mysticism?"22, gerade in der 
Nacht-und-Leid-Erfahrung der Gotterfahrenen liegt. 

Es ist einer der größten Vorzüge des heiligen Johannes vom Kreuz, daß er als 
mystischer Theologe erklären konnte, was andere nur beschreiben. Die zwei 
überaus verschieden intensiven •dunklen Nächte" sind nicht in erster Linie An- 
zeichen für psychologische oder physiologische Schwäche • wenn auch davon 
sich etwas in ihnen zeigen mag. Sie sind in ihrem Wesen Reaktionen der noch 
schwachen und nicht gänzlich reinen Seelenkräfte auf die Licht- und Liebes-Fül- 
le, die sich in die Seele ergießt. Und dies wird von den Sinnen und von dem Geist 
als Dunkelheit und Trockenheit erfahren . . . 
Die Wirklichkeit des Leidens (inmitten der sublimsten Mystik), ist einem Zeital- 
ter voll Schrecken, das sich bemüht, alle Arten psychischen Leids zu vermeiden, 
zu verbergen und zu vergessen, nur mit Mühe nahezubringen... Aber man muß 
zugestehen, daß manche der leiblichen Katastrophen, die einen Heiligen trafen, 
von unermeßlichem Wert sind, 
- nicht weil er dies stoisch erduldete, sondern wegen der Liebe zu Gott und zu 
den Menschen, in die das Leid verwandelt wurde. Ein Christ kann eben - dies 
gehört zum Christentum - seinem Meister auch sehr •wörtlich" nachfolgen . .. 
das ist weder morbid noch unreal; das ist ein Erweitern des Lebens Christi auf die 
Glieder seines mystischen Leibes. 

'- Prayer and Practice, London, Hawthorn Books, 19792. Unser Zitat 68 ff. 



Literaturbericht 315 

David Knowles stellt nicht nur abstrakte Überlegungen an; er kann es breit in der 
christlichen Mystik verifizieren - und dies in einer kristallklaren Durchsichtigkeit, die 
höchstens noch von einigen Gipfelerfahrungen monotheistischer Mystik außerhalb des 
Christentums (Chassidismus, früher Sufismus) erreicht wird. 

Erfreulich ausgewogen gegenüber Baden ist eine andere Veröffentlichung aus dem 
evangelischen Raum: •Herausforderung: Religiöse Erfahrung. Vom Verhältnis evan- 
gelischer Frömmigkeit zu Meditation und Mystik" 23. Dort sind verschiedene Arbeiten 
prominenter evangelischer Theologen zusammengestellt; über die •Mystik" DagHam- 
marskjölds, über das Verhältnis von Luthertum und Reformation zur Mystik, über Fra- 
gen von Gebet und Meditation, über das Kreuz, über die •Entrückung in den dritten 
Himmel", die Paulus in 2 Kor 12, 2-4 beschreibt. Oder über •mystische Erfahrung" 
mit der klaren Äußerung: •daß auch die evangelische Kirche ohne das Charisma der 
Spiritualität'... nur noch den Namen hat, daß sie lebt, und ist tot." Am schwächsten im 
Sammelband ist leider der Beitrag über Mystik und Meditation in der Ostkirche. 

Man spürt bei allen Aufsätzen ihr Engagement für das Anliegen der Gotteserfah- 
rung, aber leider auch den fehlenden breiten Hintergrund, der einem katholischen 
Theologen durch seine Tradition geschenkt ist (- sein müßte!). So wundert man sich, 
daß die katholischen Arbeiten über Hammarskjöld unbekannt geblieben sind24; man 
staunt, daß Angelus Silesius einerseits wegen seines •hybriden Hochgefühls" zurecht- 
gewiesen, und andererseits wegen seiner •glühenden Jesusmystik" herausgestellt wird; 
man fragt sich, warum ausgerechnet an Evagrios Pontikos und Symeon dem •Neuen 
Theologen" der Begriff •mystische Erfahrung" entwickelt wird. 

Doch solche Anfragen sind von untergeordneter Bedeutung. Sie machen auf etwas 
anderes aufmerksam. Der Titel des Buches legt Wert auf das Adjektiv •evangelisch". 
Hätte aber nicht gerade der Blick auf die •katholische" Frömmigkeit (und nicht nur auf 
die reiche patristische und geschichtliche Literatur aus katholischer Hand) verhelfen 
können, noch klarer den gemeinsam •christlichen" Zug der Gotteserfahrung zu fin- 
den? Alles Lobenswerte an diesen Aufsätzen ist christlich, nicht aber •evangelisch" in 
Unterscheidung zu •katholisch". 

Aber gerade diese Aussetzung macht wieder einmal deutlich, wie sehr sich die beiden 
Konfessionen kennen und verstehen, sobald sie sich auf den Boden des gelebten und er- 
fahrenen Christentums stellen. Wenn irgendwo, dann ist hier der Ort der ökumenischen 
Bewegung. Und hier ist dann auch die Stelle, von wo aus der Dialog mit den Weltreli- 
gionen und mit der •Modernität" fruchtbar und weiterführend wird: Hier, im Leben 
aus dem Glauben und in der Erfahrung von Gott25. 

J. Sudbrack, München 

23 Hgg. von Horst Reller und Manfred Seitz, Göttingen, Vandenhoek u. Ruprecht, 1980, kart. S. 
212 DM 
24 Paul Konrad Kurz, Politiker, Ästhet, Mystiker. Zu Dag Hammarskjölds geistlichem Tagebuch, 
Geist und Leben 38. 1965, 185-200. 
25 Ein zweiter Teil dieses Literaturberichtes wird über Reihen-Ausgaben und ein dritter über Ein- 
zelbücher handeln. 




