
Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 323 

Und trotzdem gilt: der Priester und die Gemeinde, sie sind beide sakramen- 
tale Repräsentanten des Christus, dem einmal alles Untertan sein wird, •damit 
dann Gott alles in allem ist" (1 Kor 15,28). Und daher haben wir die Hoff- 
nung, daß es nicht bei den Konflikten bleibt, daß vielmehr die Wirklichkeit, die 
die Sakramente bezeichnen und schon enthalten, siegen wird. Die Vollmacht 
der Amtsträger mag zuweilen ohnmächtig erscheinen wie die Ohnmacht Jesu 
am Kreuz, und die Gemeinden mögen zerrissen sein, daß die Hoffnung auf 
eine letztgültige Einheit wenigstens aller Christen - geschweige denn der ge- 
samten Menschheit-geradezu aussichtslos utopisch erscheint. Das Reich Got- 
tes wird sich als eine Kraft erweisen, die die unüberbrückbar scheinenden 
Grenzen zwischen uns Menschen jeweils nochmals überwinden wird. 

Diese Hoffnung möge stets im Primizianten lebendig sein. Sie möge ihm hel- 
fen, ein guter Priester zu werden und zu bleiben, einer, der wie Johannes der 
Täufer den Mut hat, Ärgernis zu geben, wo es nötig ist (Lk 3,1-6); der es aber 
wie Paulus ebenso versteht, Rücksicht zu nehmen, wenn es unsere menschliche 
Schwäche erfordert (Rom 14); einer, der nicht müde wird, die Menschen zur 
Umkehr aufzurufen, aber auch einer, der bereit ist, sein Leben hinzugeben, 
Diener aller zu werden und sich auf den letzten Platz zu stellen, wie Jesus es tut 
(Phil 2); denn nur aufrichtige Erniedrigung bedeutet bleibende Erhöhung. 

Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 

Norbert Lohfink, Frankfurt 

Wenn ich recht sehe, tragen unsere Theologiestudentinnen und -Studenten 
mehrere Fragen mit sich herum, auf die sie zwar, wenn sie sie aussprechen, von 
ihrer Kirche auch Antworten bekommen, doch sind diese Antworten so, daß 
die Frager sie in der Mehrzahl nicht wirklich als Antworten annehmen. Eine 
solche Frage ist zum Beispiel die, warum die Frauen vom kirchlichen Amt aus- 
geschlossen sind. Eine andere die, warum Priestertum und Charisma der Ehe- 
losigkeit durch Gesetz aneinandergekettet sein müssen, auch wenn dadurch 
viele Gemeinden ohne Priester sind. Eine dritte Frage dieser Art wird zwar in 
den Medien weniger hochgespielt, sitzt aber vielleicht noch tiefer. Von ihr soll 
im folgenden gehandelt werden. 



Norbert Lohfink 324 

Zumindest ein großer Teil unserer Theologen wird innerlich zerrissen, weil 
sie sich einerseits dazu gerufen fühlen, der Sache Gottes zu dienen und deshalb 
ihr Leben der Kirche zur Verfügung zu stellen, andererseits jedoch ein von der 
Not der menschlichen Gesellschaft und der Zerstörung unserer Lebenswelt 
tief verwundetes Bewußtsein haben und hier helfend eingreifen möchten. Sie 
glauben sich sicher zu sein, daß dies gar nicht zwei verschiedene Dinge sind. 
Aber wenn sie die Wirklichkeit der Kirche und die ihnen gebotene Ausbildung 
ins Auge fassen, sehen sie auch wieder nicht, wie sie beides zusammenbringen 
können. Der Jesuitenorden hat auf seiner letzten Generalkongregation dieses 
Problem auf die Formel gebracht: Wie gehen Dienst am Glauben und Einsatz 
für die Gerechtigkeit zusammen? Für den Theologiestudenten, der gewillt ist, 
sich zum Priester weihen zu lassen und dann Dienst im Rahmen der konkreten 
Kirche zu tun, sieht es offenbar oft so aus, daß er tief in sich, oft kaum geäußert, 
eine rabiate Entschlossenheit trägt, seinen Dienst am Glauben doch so zu tun, 
daß er zugleich einer Verwandlung der Gesellschaft und der Rettung eines 
Stücks unserer Welt aus der im Gang befindlichen großen Zerstörung dient. 
Wie - darüber können die wenigsten sich eine Vorstellung bilden. Und wenn 
man die Wirklichkeit des priesterlichen Alltags kennt, auf den sie zugehen, 
kann man nur Angst bekommen für Menschen, die derartige Lebensziele mit 
sich herumtragen und in der Kirche und Welt, wie sie sind, miteinander verein- 
baren wollen. 

Vor diesem Hintergrund sind die folgenden Überlegungen entstanden. Sie 
setzen voraus, daß die beschriebene Doppelausrichtung im Bewußtsein vieler 
Theologiestudenten, die auf das Priestertum zugehen, nicht nur faktisch vor- 
handen, sondern auch sachlich gerechtfertigt ist. Doch zugleich gehen sie da- 
von aus, daß dies mit der Kirche, die konkret in unseren Landen existiert, und 
der Rolle, die sie konkret ihren Priestern zuteilt, schwer zusammengebracht 
werden kann. Ich habe den Eindruck gehabt, daß ich über die Frage vor Theo- 
logiestudenten nur sachgemäß sprechen kann, wenn ich sehr weit aushole und 
sehr grundsätzlich anfange - gewissermaßen mich Träumen überlassend, wie 
die Kirche eigentlich sein sollte. Die folgenden Seiten enthalten das, was ich 
den mich fragenden Studenten gesagt habe, weithin auch der wörtlichen For- 
mulierung nach. Vielleicht ließe sich die Frage auch oberflächlicher und vor- 
dergründiger beantworten, doch mir war es nicht gegeben. 

Wie die Kirche sein sollte 

Die Unfaßbarkeit und Schwierigkeit der Frage, wie bei einem Priester Dienst 
am Glauben und Einsatz für eine gerechtere und weniger zerstörte Welt zu- 
sammengehen können, hängt nach meinem Gefühl damit zusammen, wie wir 
die Kirche konkret in unserer Welt erfahren. So, wie sie konkret auftritt, trägt 



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 325 

sie keine direkte Verantwortung für die Gesellschaft und für die Natur. Denn 
sie ist nur ein wohldefiniertes Subsystem unserer Gesellschaft, und diesem 
Subsystem sind nur bestimmte Aufgaben zugeteilt; und zwar andere, als die 
gerade beschriebenen. 

Das entspricht allerdings nicht dem, was Gott eigentlich mit der Kirche, sei- 
nem •Volk" in der Welt, wollte. Nach Gottes Vorstellung müßte sie selbst 
•Gesellschaft" sein. 

Zur Kirche gehört man nur durch den Glauben. Der Glaube ist freiwillig. 
Deshalb wird vor der Wiederkunft des Herrn die Zahl der Gläubigen niemals 
sich mit der Zahl aller vorhandenen Menschen decken. Insofern wird es immer 
eine mit dem Volk Gottes nicht identische, umfassendere menschliche Gesell- 
schaft geben. Es erscheint daher nicht ganz sachgemäß, der Kirche in einem 
vollen Sinn zuzusprechen, sie müsse menschliche Gesellschaft sein. 

Trotzdem entspricht die Aussage der Tradition. Sie steckt zum Beispiel in 
einer Lehre, die seit langem unter den katholischen Kirchenrechtlern und So- 
zialethikern vertreten wird, der Lehre von der Kirche als einer •societas per- 
fecta". Der Ausdruck läßt sich vielleicht am besten wiedergeben als •vollaus- 
gestattete Gesellschaft". Diese Aussage machen die gleichen Gelehrten sonst 
nur vom Staat, in dem sie das höchste und alle anderen in sich eingliedernde 
System menschlicher Vergesellschaftung sehen. Ihm stellen sie also die Kirche 
an gesellschaftlicher Qualität gleich. Um den Sinn einer solchen traditionellen 
Aussage, die ja sicher für alle möglichen Konflikte innerhalb der Geschichte 
der vergangenen zweitausend Jahre verantwortlich ist, zu erfassen, sei sofort 
zur Bibel zurückgegangen. 

Jesus hat seine Jüngergemeinde an hervorragender Stelle seiner Bergpredigt 
als das •Licht der Welt" bezeichnet. Diese Aussage hat er dann folgenderma- 
ßen erläutert: •Eine Stadt, die auf einem Berg liegt, kann nicht verborgen blei- 
ben." (Mt 5,14) Das wiederum ist die Wiederaufnahme einer Aussage der 
Propheten und Psalmen. Nur die Bindung der Aussage an das konkrete Volk 
Israel ist dabei aufgegeben. Im Alten Testament ist die Rede vom Zionsberg, 
der alle anderen Berge der Welt überragt und zu dem alle Nationen der Welt 
gezogen kommen. Sie wollen dort Lehre und Weisung darüber empfangen, wie 
sie gerecht leben können. 

Eine der klassischen Formulierungen findet sich im zweiten Kapitel des 
Jesajabuches: 

Am Ende der Tage wird es eintreten. 
Fest gegründet steht 
der Berg mit dem Haus Jahwes. 
Der höchste der Berge - 
er überragt alle Hügel. 



Norbert Lohfink 326 

Zu ihm strömen alle Völker. 
Die vielen Nationen machen sich auf den Weg. 
Sie sagen: Kommt, wir ziehen hinauf zum Berg Jahwes, 
zum Haus des Gottes Jakobs. 
Er zeige uns seine Wege, 
auf seinen Pfaden wollen wir gehen. 

Denn:  Vom Zion aus wird eine  Gesellschaftsordnung proklamiert, 
und zwar als Wort Jahwes aus Jerusalem. (Jes 2,1-3) 

Der Beginn dieses Textes ist noch ganz Bild. Da ist ein Berg, der alle anderen 
Berge überragt. Wer schon in Jerusalem war, weiß, daß der Tempelberg die 
umgebenden Berge keineswegs überragt. Wenn er das nun in diesem Text tut, 
dann ist etwas geschehen. Was könnte geschehen sein? 

Aus dem Fortgang des Textes ist die Deutung klar. Das Volk Israel hat sich 
in seiner gesellschaftlichen Gestalt so gewandelt, daß es als Gesellschaft alle 
anderen Berge, das heißt: alle anderen Völker, alle anderen Gesellschaften 
dieser Welt überragt. Indem es sie überragt, ist es ihre Kritik. Es wird für sie in- 
folgedessen zum geheimen Ideal, zum Modell, zum Ziel ihrer Wallfahrt. Israel 
kann, auf das blickend, was in ihm von seinem Gott her Wirklichkeit geworden 
ist, auch den anderen Gesellschaften proklamieren, wie eine gerechte und 
glückliche Gesellschaft aussieht. 

Was macht Israel zum höchsten aller Berge? Die Texte des Alten Testa- 
ments nennen in solchen Zusammenhängen verschiedene Eigenschaften, die 
diese Modellgesellschaften auszeichnen. Doch eine der wichtigsten ist sicher 
das, was hier am Anfang des Jesajabuches zur Sprache kommt. Die Modellge- 
sellschaft Gottes in der Geschichte ist eine Gesellschaft jenseits der menschli- 
chen Rivalität. Diese Gesellschaft erfreut sich ihres Lebens in Frieden. Genau 
dies nämlich kann sie der in ewige Kriegslust verfangenen Völkerwelt vermit- 
teln: 

Sie schmieden ihre Schwerter in Pflugscharen um, 
ihre Lanzen in Winzermesser. 
Nie mehr wird ein Volk gegen ein Volk ein Schwert erheben. 
Man bildet niemanden mehr aus für den Krieg. (Jes 2,4) 

Die Friedensbewegung im Sinne Gottes läuft also über eine Modellgesell- 
schaft. Gott schafft sich aus einem von ihm ausgesuchten Teil der Menschheit 
eine Gesellschaft ohne Rivalität. Was sich in ihr entwickelt, ist dann so faszi- 
nierend, daß alle Menschen ihre Blicke dorthin lenken und zu lernen beginnen. 

Dieser doppelte Schritt Gottes in die Gesamtgesellschaft hinein scheint mir 
wesentlich zu sein. Genau ihn scheint die Christenheit nicht mehr richtig 
wahrzunehmen. Aber die Bibel ist von Anfang bis Ende geprägt von dieser 



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 327 

Struktur. Zunächst stellt Gott in einem auserwählten Volk ein Modell her. Im 
Blick auf dieses Modell hat dann der Rest der Welt die Möglichkeit, sich selbst 
auch verwandeln zu lassen. 

Jesus übernimmt diese Grundstruktur des Handelns Gottes an Welt und Ge- 
schichte für seinen Jüngerkreis und für die Kirche. Die Kirche, ja jede einzelne 
Gemeinde, ist von ihm gedacht als die Stadt auf dem Berg, alle anderen Berge 
überragend, die Wallfahrt der Welt auslösend, als die Modellgesellschaft Got- 
tes. 

Wenn der Glaube Anschluß an den unter uns Menschen anwesenden Gott 
ist, dann ist er also zugleich Bewegung des Aufbaus einer anderen, gerechte- 
ren, rivalitätsfreien Gesellschaft. Die beiden Vorgänge - an Gott sich an- 
schließen und in den gesellschaftlichen Zusammenhängen verwandelt werden 
- sind auch nicht voneinander verschieden und liegen nicht hintereinander, 
sondern es handelt sich um ein und denselben Vorgang. Wer wirklich dem 
Glauben dient, muß ebendarin auch der Gerechtigkeit dienen. Um sie allein 
geht es Gott in der menschlichen Geschichte. Sie ist seine Ehre. 

Doch entscheidend bleibt: Es geht dabei nicht um den Dienst für die Ge- 
rechtigkeit irgendwo oder überall, sondern an dem von Gott gesetzten Ort in 
der Menschheit: in seiner Modellgesellschaft. Das ist der springende Punkt in 
der Aussage von der Völkerwallfahrt zum Berg Zion. Die menschliche Ge- 
samtgesellschaft kann den Weg zur Gerechtigkeit nur finden, wenn ihr diese in 
Gottes Modellgesellschaft vorgeführt wird. 

Vielleicht läßt sich das Gesagte - ein wenig polemisch - an einem Begriff 
verdeutlichen, der neuerdings wieder häufiger gebraucht wird: •christliche 
Gesellschaftslehre". Wenn Papst, Bischöfe oder berühmte Professoren sich an 
die Lenker der Staaten oder die Spitzen der anderen gesellschaftlichen Macht- 
gebilde wenden und ihnen Ratschläge erteilen oder Forderungen stellen, beru- 
fen sie sich ja gewöhnlich auf die •christliche Gesellschaftslehre". Sie argu- 
mentieren dabei häufig aus dem Naturrecht, wie sie es nennen. Dieses betrach- 
ten sie als eine gemeinsame Basis, auf der Glaubende und Nichtglaubende sich 
einig werden können. 

Was da geschieht, ist legitim. Da geht in der Tat eine gesellschaftliche Beleh- 
rung von Jerusalem aus. Allerdings: Sie ergeht aus einer Stadt Jerusalem, die 
mit den anderen Städten der Welt zusammen auf einer einzigen und flachen 
Ebene gebaut ist. Und schon das mag erklären, weshalb auf Proklamationen 
der sogenannten christlichen Gesellschaftslehre hin so selten etwas wie eine 
Völkerwallfahrt einsetzt. Diese Lehre verhallt im rauhen Wind, der über die 
Ebene streicht. 

Eigentlich müßte die Proklamation ja aus einer Stadt auf dem Berge ertö- 
nen. In der Kirche, die zur allgemeinen Gesellschaft spricht, müßte das schon 
Wirklichkeit sein, wozu sie die anderen auffordert. Vielleicht brauchte sie gar 



Norbert Lohfink 328 

keine naturrechtliche Argumentation mehr, wenn sie auf Fakten verweisen 
könnte. 

Vorgängig zu einer auf die Gesamtgesellschaft ausgerichteten christlichen 
Soziallehre müßte es auf jeden Fall eine Soziallehre geben, die von der Kirche 
als der Modellgesellschaft Gottes handelt. Es wäre eine ins Irdische hinein 
konkret werdende Ekklesiologie. 

Doch die moderne Gesellschaft hat der Kirche eine andere Funktion zuge- 
wiesen als die, eine Art Modell- oder Gegengesellschaft zu sein. Und da liegt 
heute die Schwierigkeit, die wir haben, wenn wir Glauben und Gerechtigkeit 
zusammenbringen wollen. 

Die Kirche ist als Teilsystem in das gesellschaftliche Gesamtsystem einge- 
baut. Sie steht als mit allen anderen verschränktes Subsystem neben dem Sub- 
systemen Politik, Wirtschaft, Erziehung, Kleinfamilie, Freizeit, Kunst. In un- 
serer spätbürgerlichen Gesellschaft hat das religiöse Subsystem dafür zu sor- 
gen, daß am Rande des banalen Alltags auch etwas festlicher Glanz aufleuchtet 
und die Menschen an den kritischen und gefährlichen Punkten ihres Lebens- 
laufs gehalten und, wenn nötig, getröstet werden. Sonst hat es keine ihm eige- 
nen Aufgaben. 

Wir haben diese Funktionszuteilung weithin übernommen. So ist aus unse- 
rer Kirche inzwischen das geworden, was man neuerdings als Servicekirche be- 
zeichnet. Sie bietet den Bürgern an bestimmten, von den anderen Subsystemen 
nicht zu bewältigenden Stellen Hilfe an, indem sie durch Lehre und Riten auf 
Transzendenz verweist - oder wie man das formulieren mag. 

Weil sie das tut, wird sie auch gebraucht. Sie wird deshalb auch durch gern 
gezahlte Kirchensteuer ernährt, ja gehätschelt. Doch zugleich ist sie meilen- 
weit davon entfernt, noch auf die Idee zu kommen, eigentlich müsse sie •socie- 
tas perfecta", •vollausgestattete Gesellschaft" neben der allgemeinen Gesell- 
schaft, ja in Gegensatz zu ihr sein. Wer denkt heute noch daran, der Glaube 
müsse alle Dimensionen des menschlichen Zusammenlebens erfassen und ver- 
ändern, und zwar innerhalb der Kirche selbst? 

Wir sind so an die jetzige Gestalt der Kirche gewöhnt, daß wir kaum auf den 
Gedanken kommen, eigentlich müsse alles anders sein. Dabei werden uns ge- 
rade in diesen Jahren ganz neue Zugänge zur biblischen Vorstellung des Ver- 
hältnisses der Kirche zur Gesamtgesellschaft von woandersher kostenlos ge- 
schenkt. 

Denn seit einiger Zeit liegt der Gedanke der Auswanderung aus der beste- 
henden Gesellschaft doch geradezu in der Luft. Es gibt auf einmal den Mut 
dazu, neue gesellschaftliche Möglichkeiten einfach durch ein anderes Leben 
neben dem alten und eigentlich öffentlich vorgeschriebenen zu versuchen. Al- 
les, was heute mit der Bezeichnung •alternativ" versehen wird, gehört in die- 
sen Zusammenhang. Mit •alternativ" ist doch fast immer gemeint, daß man 



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 329 

nicht mehr glaubt, durch Revolution das Ganze der Gesellschaft verändern zu 
können, auch nicht mehr daran, daß man mit Hilfe eines Marsches durch die 
Institutionen schließlich an die geheimen Schaltstellen der Gesellschaft ge- 
langt und von dort aus dann das Ganze neu ordnen kann. Auf beiden Wegen ist 
es zu oft mißlungen. So hat sich jetzt die Überzeugung ausgebreitet, daß es 
vielleicht noch das Klügste ist, in kleiner, aber gleichgesinnter Gruppe anzu- 
fangen, dort neue Gesellschaftsformen ohne viel Reden einfach zu leben und 
um den Rest der Welt sich nur noch am Rande zu kümmern. Wenn dann etwas 
wächst und da ist, wird das Neue seine Anziehungskraft schon entfalten und 
auf die alte Gesamtgesellschaft zurückwirken. 

In der Grundstruktur ist das genau der Weg, den Gott mit seinem Volk Israel 
und seit Jesus von Nazareth mit seiner Kirche schon immer im Sinn hat. Wir 
Christen sind die älteste Alternativgesellschaft der Welt. Wir sind die einzige 
Alternative, die es in sich hat, wirklich etwas zu taugen - falls wir uns nur end- 
lich entschließen könnten, uns über diesen Sachverhalt klarzuwerden. Wir hät- 
ten den Schlüssel zu Gerechtigkeit, Freude und Glück. Aber nur, wenn wir 
selbst die Tür aufschließen und als erste selbst hindurchgehen, werden andere 
uns folgen können. 

Die Kirche beruft sich ja auf die Bibel, und auf etwas anderes kann sie sich 
gar nicht berufen. Sie proklamiert Texte wie den von der Völkerwallfahrt oder 
den von der Stadt auf dem Berg immer wieder in ihren Gottesdiensten. Daher 
müssen wir nicht verzagen. Ganz ist die wahre Kirche, die •societas perfecta", 
nie entschwunden. In jeder Eucharistiefeier rühren wir an ihre Wurzel. Jeder- 
zeit kann sie sich hier oder dort oder sogar an vielen Orten zugleich wieder in 
ihre gesellschaftliche Vollgestalt hineinentwickeln. 

Was der Priester nicht sein sollte 

Es ist deshalb auch erlaubt, das bisher Dargelegte weiterzuträumen und die an- 
sichtig gewordene wahre Gestalt der Kirche daraufhin zu befragen, was in ihr 
nun ein Priester wäre. 

Am wichtigsten scheint mir: Es ist nicht die Sache des Priesters, kraft seines 
Amtes die vorhandene Gestalt der Kirche in eine vollere Gestalt neuer und ge- 
rechter Gesellschaft hinüberzuführen. 

Wer Priester wird, um dann an dem Hebel zu sein, den man umlegen muß, 
damit aus der Kirche von heute eine Welt gelebter Gerechtigkeit wird, hat ge- 
rade nicht verstanden, wie die von Gott gemeinte Alternative zu den Gesell- 
schaften der Welt aussehen soll. Derartige Hebel und Schaltstellen der Macht 
sind typisch für jene Gesellschaftsstrukturen, gegen die Gott gerade seine neue 
Gesellschaft errichtet. Wo es sie in der jetzigen Kirche gibt, sind sie niemals 
rechtens da. 



Norbert Lohfink 330 

Jesus hat das klar gesagt, als die Zebedäussöhne Jakobus und Johannes von 
ihm erreichen wollten, daß er ihnen in seinem •Reich" Herrschaftsfunktionen 
zusicherte. In der Sprache der damaligen Herrschaftssymbolik hatten sie ihn 
um die beiden Plätze zu seiner Rechten und zu seiner Linken gebeten. Da sagte 
er: 

Ihr wißt, daß die, die als Herrscher gelten, ihre Völker unterdrücken 
und daß die Mächtigen Gewalt über sie ausüben. 
So soll es bei euch nicht sein. 
Wer bei euch groß sein will, sei euer Diener. 
Wer bei euch der erste sein will, sei der Sklave aller. (Mk 10,42-44) 

Wir verstehen diese Sätze natürlich gern als moralische und individualethi- 
sche Aussage: Es gibt im Reich Jesu Große und Erste • sie sollen nur nicht viel 
daraus machen und sich bescheiden benehmen. Vielleicht fällt uns das Wort 
Friedrichs des Großen ein: •Ich bin der erste Diener meines Staates." 

Aber das Wort Jesu ist nicht so gemeint. Es meint die Aufhebung der vor- 
ausgesetzten Strukturen, gerade der Strukturen, die den Staat kennzeichnen. 
Das zeigt die Fortsetzung: 

Denn auch der Menschensohn ist nicht gekommen, 
um sich dienen zu lassen, 
sondern um zu dienen 
und sein Leben hinzugeben als Lösegeld für viele. (Mk 10,45) 

In diesem Satz wird auf zwei Symbolgestalten des Alten Testaments ange- 
spielt: den •Menschensohn" und den •Gottesknecht". Der Menschensohn ist 
bei Daniel das Symbol der Gottesherrschaft, die am Ende der Zeit die in 
schrecklichen Tiergestalten versinnbildeten Staaten der Geschichte ablöst. 
Der Gottesknecht ist bei Deuterojesaja ein Bild des im Exil leidenden, ja getö- 
teten Gottesvolks. Es wird gerade durch die Auflösung seiner bisherigen Staat- 
lichkeit zu einer anderen, allein von Gott her lebenden Gesellschaft, die das 
Staunen der Völker erweckt und sie dazu bringt, die Wallfahrt nach Jerusalem 
anzutreten. 

Menschensohn und Gottesknecht zeigen als Symbole an, wie im Alten Te- 
stament selbst schon die sogenannte Messiaserwartung umgepolt worden war. 
Messias - das war ursprünglich der Titel Davids und seiner Nachfolger, also 
der Könige des vom Gottesvolk gebildeten Staates. Schon in der deuteronomi- 
schen Gesetzgebung wurden dann dem König Israels die realen Machtbefug- 
nisse weitgehend genommen. Seine Hauptaufgabe sollte es nun sein, in seinem 
eigenen Leben die Sozialordnung Israels möglichst rein und vorbildlich darzu- 
stellen. Er sollte so etwas wie ein Musterisraelit sein. Später, bei den nachexili- 
schen Propheten, wandelte sich das Bild des für die Endzeit erwarteten Königs 



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 331 

immer mehr ins Gegenteil eines normalen Königs, in dem die Macht einer 
staatlich organisierten Gesellschaft gipfelte. Bei Sacharja zieht er auf einem 
Esel reitend in Jerusalem ein. Wenn er kommt, dann vernichtet Gott die 
Streitwagen, die Kriegsrosse und den Bogen. So wurde die einst als Staat orga- 
nisierte Gesellschaft Israels unter Beibehaltung des alten Herrschertitels 
•Messias" in der Zukunftserwartung der letzten Propheten in ihr Gegenteil 
verkehrt, in eine Gesellschaft, der die typischen Merkmale des Staats gerade 
fehlen. Auf einen solchen paradoxen •Messias" wartete das wahre Israel, 
wenn auch nicht seine Revolutionäre und Zeloten. Diese Erwartung hat Jesus 
aufgenommen. Mit ihr ist die Idee von Spitzenpositionen nicht vereinbar. 

Daher ist auch die wahre Kirche notwendig die Gegengesellschaft zu jeder 
Form staatlicher Gesellschaft. Sie ist nicht ein besserer Gegenstaat zu einem 
vorhandenen, leider ein wenig schlecht organisierten oder gar unmoralischen 
Staat. Vielmehr ist sie das Gegenteil von Staat. 

Und deshalb wäre es auch ein Unding, in ihr Amtsträger zu haben, deren 
Aufgabe der Aufgabe eines staatlichen Amtsträgers entspräche und darin be- 
stünde, Gesellschaftsstrukturen zu schaffen, durchzusetzen und zu erhalten. 
Die Gesellschaft Gottes kommt anders zustande und erhält sich anders, weil 
sie von Grund auf anders ist. 

Sie kommt zustande auf der Basis der Freiwilligkeit. Sie besteht auf der Basis 
der vom Menschen her unmöglichen, von Gott her aber immer neu geschenk- 
ten Einmütigkeit aller ihrer Glieder. Man wird nur Jünger, wenn man sich Je- 
sus zur Nachfolge anschließt. Nur wenn alle Jünger von Gottes einem Geist 
bewegt sind, bilden sie zusammen den einen Leib Christi- das paulinische Bild 
für die Kirche als Gesellschaft Gottes in der Welt. Die Durchsetzung gesell- 
schaftlicher Ordnung mit Hilfe von Macht und Herrschaft, ja von Gewalt, die 
den Staat kennzeichnet, ist hier durch Besseres überwunden. 

Aber jedes einzelne Glied muß diese Gesellschaft wollen und seinen ganzen 
Beitrag in sie hineingeben. Dadurch allein entsteht das Ineinander von Vielfalt 
und Einigkeit, das diese alternative Gesellschaft auszeichnet. 

In einem messianischen Text des Alten Testaments ist das bildhaft darge- 
stellt als der paradiesische Tierfrieden: 

Da wohnt der Wolf beim Lamm, 
der Panther liegt beim Böcklein, 
Kalb und Löwe weiden zusammen, 
ein kleiner Knabe kann sie hüten. 
Kuh und Bärin freunden sich an, 
ihre Jungen liegen beieinander, 
der Löwe frißt Stroh wie Rind. 
Der Säugling spielt vor dem Schlupfloch der Natter, 
das Kind steckt die Hand in die Höhle der Schlange. (Jes 11,6•8) 



Norbert Lohfink 332 

Der diesem Text entsprechende neutestamentliche Text findet sich bei Pau- 
lus. Er verwandelt das Tierbild in unmittelbare Beschreibung der christlichen 
Gemeindewirklichkeit, und am Ende mündet er in das Bild vom Leib Christi: 

Es gibt verschiedene Gnadengaben, 
aber nur den einen Geist. 
Es gibt verschiedene Dienste, 
aber nur den einen Herrn. 
Es gibt verschiedene Kräfte, die wirken, 
aber nur den einen Gott. 
Er bewirkt alles in allem. 
Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt, 
damit sie anderen nützt. 
Dem einen wird vom Geist die Gabe geschenkt, Weisheit mitzuteilen, 
dem andern durch den gleichen Geist die Gabe, Erkenntnis zu vermitteln, 
dem dritten im gleichen Geist Glaubenskraft, 
einem anderen - immer in dem einen Geist • die Gabe, 

Krankheiten zu heilen, 
einem anderen Wunderkräfte, 
einem anderen prophetisches Reden, 
einem anderen die Fähigkeit, die Geister zu unterscheiden, 
wieder einem anderen verschiedene Arten von Zungenrede, 
einem anderen schließlich die Gabe, sie zu deuten. 
Das alles wirkt ein und derselbe Geist. 
Einem jeden teilt er seine besondere Gabe zu, wie er will. 
Denn wie der Leib eine Einheit ist, doch viele Glieder hat, 
alle Glieder des Leibes aber, obwohl es viele sind, 

einen einzigen Leib bilden, 
so ist es auch mit Christus. 
Durch den einen Geist 
wurden wir in der Taufe 
alle in einen einzigen Leib aufgenommen, 
Juden und Griechen, 
Sklaven und Freie; 
und alle wurden wir mit dem einen Geist getränkt. (1 Kor 12,4•13) 

In dieser paulinischen Liste der Gaben des Geistes kommt der Priester 
überhaupt nicht vor. Das läßt sich erklären. Jene spezifische Aufgabe, wie sie 
heute der Priester hat, gab es offenbar in der Gemeinde von Korinth noch 
nicht. Was ihr der Sache nach entsprach, war gerade das, was Paulus, der 
Schreiber des Briefes, durchtrug. Doch wenn er auch sein eigenes Tun in die 



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 333 

Aufzählung der Charismen eingereiht hätte, dann sicher einfach als eines unter 
den vielen. 

Denn die neue Gesellschaft Gottes wird von allen zusammen geschaffen. 
Genauer: Durch den einen Geist, der über alle und jeden einzelnen ausgegos- 
sen ist. Da kann es keine besondere und herrscherliche Position geben. Genau 
das macht das Besondere dieser Gesellschaft aus. 

Daraus folgt, daß man sich kein Priesterbild zurechtlegen darf, bei dem der 
Priester irgendeine ihn aus den anderen heraushebende Funktion für die Er- 
stellung der göttlichen Modellgesellschaft hätte. Sobald das Gottesvolk mehr 
ist als kultische Serviceorganisation für die religiösen Bedürfnisse, ist der Prie- 
ster Volksgenosse unter Volksgenossen. Man kann das in ein Fremdwort um- 
setzen: Er ist Laie unter Laien. Denn •Laie" kommt von griechisch Laos, das 
heißt •Volk". 

Auch jeder Priester wird seine eigene Geistesgabe haben, über sein Priester- 
tum hinaus - der eine diese, der andere jene. Aber die heben ihn nicht aus den 
anderen Laien heraus. Denn jeder hat seine je eigene Geistesgabe, wenn es der 
christlichen Gemeinde nur gelingt, sie zu entdecken und zur Geltung zu brin- 
gen. Ein Priester mag die ihm gegebene Gabe zum Aufbau des Leibes Christi 
mit besonderer Treue pflegen und einsetzen - um so besser. Aber auch das ist 
etwas, was jedes andere Glied am Leibe Christi auch tun müßte. 

Was folgt daraus für die konkrete Kirche, wie sie heutzutage in unseren 
Landen existiert? In ihr wird jene von Paulus beschriebene Vielfalt der Cha- 
rismen in allen Gliedern des Leibes nicht sichtbar. Offenbar sind in der Gestalt 
des Priesters in unserer Kirche viele Aufgaben zusammengefaßt worden, die 
eigentlich in einem wirklich zur Gesellschaft werdenden Volk Gottes über 
viele und verschiedenste Personen verteilt sein könnten, ja müßten. 

Offenbar entsprang, daß es dazu gekommen ist, der Not. Weil so wenige 
Gläubige sich vom Geist Gottes in die gesellschaftliche Dimension der Kirche 
hineinführen ließen, deshalb mußten die Priester viele sonst nicht wahrge- 
nommene Aufgaben mitübernehmen und in ihrer Person bündeln. Die, welche 
sich zum Priestertum berufen fühlten, waren ja meistens noch die Musterisrae- 
liten, die am meisten vom Geist getriebenen, die •Geistlichen". Es ist dahin 
gekommen, daß man fast schon Priester werden muß, um überhaupt als •geist- 
licher" Mensch leben zu können. In unserer Kirche müssen also unsere Prie- 
ster, um zum Bild des Jesaja zurückzukehren, ein Stück vom Wolf und ein 
Stück vom Lamm an sich haben, sie sind Kuh und Bärin zugleich (ja, das Femi- 
nin muß bleiben, weil es in der Kirche von heute Frauen, die man als •Geistli- 
che" bezeichnen dürfte, gar nicht geben kann), dazu sind sie vielleicht auch 
noch eine friedlich gewordene Schlange. Wenn solchen armen und überforder- 
ten Wesen klar wird, was eigentlich die neue Gesellschaft Gottes sein müßte, 
dann können sie sich nur darüber freuen, wenn um sie herum in ihrer Ge- 



Norbert Lohfink 334 

meinde plötzlich möglichst viele exotische Tiere aus ihren Löchern hervorkrie- 
chen. Sie werden gern auf einige Bestandteile ihres eigenen buntgescheckten 
Fells verzichten. Es stammt aus einer Notzeit der Kirche und ist Zeugnis von 
deren Armut an heiligem Geist. 

Vielleicht kann angesichts dieser Überlegungen sogar ein wenig Zweifel an 
der heute gängigen, nach meiner Meinung modischen Bestimmung des Prie- 
stertums als Amt der •Gemeindeleitung" aufkommen. Man kann das zwar in 
einem brauchbaren Sinn verstehen. Aber es ist weder eine Definition, die eine 
große Tradition hinter sich hätte, noch lassen sich in ihr die faktischen Verhält- 
nisse in der Kirche unterbringen. Viele Priester leiten keine Gemeinden. In- 
zwischen gibt es infolge des sogenannten Priestermangels viele Nichtpriester, 
die faktisch Gemeinden leiten, und es hat das, genau besehen, immer schon ge- 
geben - man denke nur an die Vorsteherinnen von Klöstern. Und ich glaube, 
selbst wenn man alles abzieht, was den Priestern nur deshalb aufgeladen wur- 
de, weil in den Gemeinden die Charismen gestorben waren, bleibt nicht spezi- 
fisch gerade die Gemeindeleitung übrig. Das Wort •Gemeindeleiter" ist auch 
höchst anfällig für ideologischen Mißbrauch. Von ihm aus ist es nicht weit zur 
Bitte der Zebedäussöhne. 

Aber wenn deutlich geworden ist, was der Priester in der Kirche, wie Gott sie 
möchte, nicht sein kann • was soll er dann sein? 

Was der Priester sein könnte 

Es gibt eine Eigenschaft der neuen und alternativen Modellgesellschaft Gottes 
in der Welt, die das fordert, was man recht unzulänglich das kirchliche •Amt" 
nennt, und damit den •Priester". Es ist ihr Wunder- und Gnadencharakter. 
Das muß allerdings erklärt werden. 

Aus dem Alten und Neuen Testament geht eindeutig hervor, daß diese Ge- 
sellschaft der Liebe, Gewaltlosigkeit, Barmherzigkeit und Zuvorkommenheit, 
obwohl sie sich da, wo sie verwirklicht wird, als die einzig humane Gesellschaft 
zeigt, vom Menschen aus als unmöglich bezeichnet werden muß. Der Mensch 
kann das, was mit Gottesherrschaft gemeint ist, aus seinen eigenen Kräften 
nicht schaffen. Es gibt sie nur als freies Geschenk Gottes, als Wunder. Sie ist in 
ihrem Anfang und in ihrem Fortgang reine Gnade. 

Das muß an ihr selbst aber auch sichtbar werden. Die Gesellschaft der Welt 
muß es dieser Stadt auf dem Berg ansehen können, daß sie nicht selbstgemacht 
und selbstgetragen ist, sondern geschenkt wurde und nur als Geschenk bleibt. 

Genau dies bringt das kirchliche Amt zum Ausdruck. Das dem Priester we- 
sentlich zukommende Tun ist genau dafür das Zeichen. 

Daß die neue Gesellschaft Gottes von woanders her lebt, gilt zunächst in der 
Dimension der Zeit. Die Kirche steht auf der Vergangenheit. Es hat in der Ge- 



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 335 

schichte einen Punkt gegeben, der nicht mit allen anderen Zeitpunkten der 
Geschichte gleichwertig war. Damals war Gott anwesend und hat den reinen 
Anfang dieser Gesellschaft gesetzt. Der Punkt trägt den Namen Jesus von Na- 
zareth, und dieser Name war schon vorbereitet durch ein Jahrtausend Ge- 
schichte Israels. Von dort her lebt jetzt die Kirche. Daß sie als Wunder aus 
Gnade existiert, zeigt sich in ihrem Angewiesensein auf die Vergangenheit. 

Ihre Vergangenheit wird der Kirche aber vermittelt durch das in ihr gestif- 
tete Amt. Es gibt ihr die Schriften und die Tradition. Es hat darauf zu achten, 
daß es ja nichts davon verliert. Was das Amt nicht von Israel und von Jesus wei- 
tersagt, das fehlt der Kirche an Gnade. 

Auch in der Dimension des Raumes lebt die Kirche von woanders her. Kon- 
kret ist sie ja in der einzelnen Gemeinde da. Doch jede einzelne Gemeinde ist 
immer schon Begrenzung, Verkümmerung. Sie ist noch nicht entfalteter An- 
fang und schon wieder Bruchstück aus geschehenem Zerfall. Sie kann als Inbe- 
griff der wahren Kirche nur leben, wenn sie auf die Vielheit der Gemeinden 
blickt, die nebeneinander in der Welt existieren. Sie muß in Kommunion mit 
der gesamten Kirche stehen und sich von überall her immer wieder neu in ihre 
volle Wahrheit rufen lassen. 

Die Herstellung der Kommunion in der Gesamtkirche ist aber Aufgabe des 
Priesters. Er hat in seiner Gemeinde den Reichtum der anderen Kirchen zur 
Geltung zu bringen. An deren vollerem Maß hat er die eigene Gemeinde zu 
messen. Umgekehrt darf das, was der Geist in seiner Gemeinde gewirkt hat, 
der gesamten Kirche nicht vorenthalten werden. Auch dafür muß der Priester 
sorgen. 

In unseren heute üblichen Territorialgemeinden, die zudem fest und gezielt 
von darüberschwebenden Ämtern administriert werden, dürften diese 
Aspekte keine allzugroße Bedeutung haben. Was haben solche Gemeinden 
einander schon viel mitzuteilen? Wo wird die eine zur Krisis der andern? Aber 
es zeigt sich immer wieder: Sobald sich in einer Gemeinde ein Reichtum an 
Charismen entfaltet, kann es sehr schnell zur Hauptaufgabe des Priesters wer- 
den, den ihn umgebenden neuen Reichtum am Maß der Großkirche zu messen 
und auf sie zu beziehen, andererseits dem Bischof und den anderen Gemein- 
den etwas aus dem eigenen Reichtum zu vermitteln. 

Daß Gottes neue Gesellschaft von woanders her lebt, muß schließlich vor al- 
lem im Zentrum ihres Lebensvollzugs zum Ausdruck kommen: in den Sakra- 
menten, vor allem in der Eucharistie. In der Gestalt des Sakramentenspenders 
und des Eucharistievorstandes muß symbolisch dargestellt sein, daß diese hei- 
lige Versammlung sich nicht selbst konstituiert, sondern eine von Gott zusam- 
mengerufene und zusammengehaltene Versammlung ist. Deshalb gibt es hier 
auch ein echtes Gegenüber von Priester und Gemeinde. Es darf nicht das Ge- 
ringste mit Herrschaft und Machtausübung zu tun haben. Es muß der reine 



Norbert Lohfink 336 

Ausdruck dafür sein, daß diese sich selbst feiernde Gesellschaft in Wirklichkeit 
überhaupt nicht sich selbst feiert, sondern allein Gottes gnädige Zuwendung. 

Ist es zu wenig, fast nur so etwas wie Symbol zu sein? Ist das die Mühe eines 
ganzen Lebensweges wert, ein langes Studium und vor allem den Verzicht auf 
den menschlichen Partner in der Ehe, der sich in unserer Kirche damit verbin- 
det? 

Wen der Ruf trifft, der vergißt vermutlich, solche Fragen überhaupt zu stel- 
len. Die einzige Situation, in der einen der Ruf überhaupt ernsthaft treffen 
kann, ist die des Petrus, der Jesus dreimal verleugnet hatte. Er wird gefragt: 
•Liebst du mich?" Er stammelt seine Antwort. Und er wird ins Amt des •Hir- 
ten" gerufen: •Weide meine Schafe." (Joh 21,15-17) Daß man also in der 
Gemeinde Gottes diese Aufgabe bekommt, ist selbst schon Gnade. Die eigene 
Existenz, sündig und dennoch als Zeichen aufgerichtet, wird letztes Signal da- 
für, daß die Stadt auf dem Berg nicht von Menschen erbaut, sondern Gottes 
Wunder ist. 

Wenn dies den Priester ausmacht, dann gilt, daß sein Zeugnis nicht direkt 
auf Gerechtigkeit und Frieden in der Welt ausgerichtet ist. Gott schickt zwar 
schon einmal einen Josef nach Ägypten, um die Menschheit vor dem Hunger- 
tod zu retten, oder einen Daniel an den Hof Nabuchodonosors, damit ein 
Weltreich weiser verwaltet würde. Aber im übrigen sagt er seinem Volk, es 
könne für die Gerechtigkeit in der Welt noch am meisten tun, wenn es selbst 
zur gerechten Stadt würde, zu der die Völker wallfahren können. Und in dieser 
Stadt sind alle gleich verantwortlich für das Werk Gottes. Man muß nicht Prie- 
ster werden, um Werkzeug des Geistes zu sein. 

Trotzdem ist das spezifische Zeugnis des Priesters auch wieder ganz und gar 
unentbehrlich für den Dienst an Gerechtigkeit und Frieden. Denn wenn der 
Kirche das Zeugnis ihres Wunder- und Geschenkcharakters ausgeht, dann 
kippt sie um und wird wieder zu einer von Menschen gemachten Gesellschaft. 
Und dann ist alles verloren. Sie kann dann auch keine gerechte Gesellschaft 
mehr bleiben. Sie muß wieder werden wie die anderen Völker. Sie muß sich 
anpassen und muß sich einfügen lassen. Sie wird wieder zu einem Teilstück des 
Systems der Herrschaft und der Gewalt. 

In einer Kirche, die dieser Gefahr weithin erlegen ist, hat der Priester einen 
besonders schweren Stand. Seine Versuchung wird es sein, die Sache der ge- 
rechten Gesellschaft nun doch allein in die Hand zu nehmen - indem er als 
Apostel der christlichen Soziallehre die Großen der Welt belehrt oder als an- 
onym gewordener Zeuge sich in den Fabriken verzehrt. Oder er wird mit den 
Mitteln der Macht, der Verwaltung und der Bürokratie versuchen, die Kirche 
zu erneuern und leuchtender zu machen. All dies hilft nichts, es kann vielleicht 
sogar das Unheil vermehren. 



Selbstverwirklichung und Askese 337 

Priester sein heißt, Zeuge des Wunders sein. Nur die nicht verzagende Fort- 
setzung der Verkündigung der Nachricht aus der stiftenden Vergangenheit, 
nur die Aufrechterhaltung der Kommunion mit der Kirche als ganzer, nur das 
Durchhalten der wahren Zeichengestalt des Sakraments kann am Ende zäh- 
len. Nur hier wird der Same weitergegeben, der jederzeit wieder von neuem 
aufgehen und herrlich erblühen kann. Wo er erblüht, wird die Gerechtigkeit 
erblühen, und der Welt wird mehr geholfen sein, als wenn ein Priester ausge- 
zogen wäre, die Pharaonen zu belehren oder an einer mystifizierten Basis an- 
onym zu werden. 

Daher wird man jemandem, der sich berufen glaubt, der Kirche als Priester 
zu dienen, in dem aber zugleich die Sehnsucht brennt, etwas für die Gerechtig- 
keit in der Welt zu leisten, nur sagen können, er solle das zweite vergessen und 
nur noch an sein Zeugnis von der Gnade denken, dann tue er wahrscheinlich 
am meisten dafür. 

Daß dies nicht im Sinne der Lobredner des Bestehenden, auch nicht der be- 
stehenden Kirche gesagt ist, erst recht nicht zugunsten von irgendwelchen Be- 
schwichtigern, die unsere Welt schon gerecht genug finden und unsere Natur 
noch immer nicht genug zerstört und gefährdet, sollte nach allem vorher Aus- 
geführten klar sein. Es setzt voraus, daß Gottes Wille, in unserer Welt solle Ge- 
rechtigkeit sein und unsere Welt solle nicht zerstört, sondern vollendet wer- 
den, unendlich größer ist als wir uns vorstellen können, und daß er diesen Wil- 
len gerade durch seine Kirche verwirklichen will. Diese Kirche aber kann es 
nur geben als durch Zeugnis weitergegebenes Wunder. 

Vom rechten Leben als Mensch, als Christ 
Selbstverwirklichung und Askese 

Josef Sudbrack, München 

Seit einigen Jahren erleben wir mehr oder weniger überrascht, daß Themen 
und Anliegen des religiösen Lebens, die noch vor kurzem totgesagt wurden, 
schnell und wirkkräftig wieder aktuell werden. Die provokative These von 
dem •Gott", der •tot" sei, verschied eines raschen Todes, und der Totge- 
glaubte stand wieder auf. Eine engagierte und bei ihrem ersten Auftreten alle 
Welt provozierende Lyrikerin wie Gabriele Wohmann schreibt heute: •Die 




