Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 323

Und trotzdem gilt: der Priester und die Gemeinde, sie sind beide sakramen-
tale Reprisentanten des Christus, dem einmal alles untertan sein wird, ,,damit
dann Gott alles in allem ist** (1 Kor 15,28). Und daher haben wir die Hoff-
nung, daf es nicht bei den Konflikten bleibt, daB3 vielmehr die Wirklichkeit, die
die Sakramente bezeichnen und schon enthalten, siegen wird. Die Vollmacht
der Amtstriiger mag zuweilen ohnmaéchtig erscheinen wie die Ohnmacht Jesu
am Kreuz, und die Gemeinden mogen zerrissen sein, daf3 die Hoffnung auf
eine letztgiiltige Einheit wenigstens aller Christen — geschweige denn der ge-
samten Menschheit — geradezu aussichtslos utopisch erscheint. Das Reich Got-
tes wird sich als eine Kraft erweisen, die die uniiberbriickbar scheinenden
Grenzen zwischen uns Menschen jeweils nochmals iiberwinden wird.

Diese Hoffnung mége stets im Primizianten lebendig sein. Sie moge ihm hel-
fen, ein guter Priester zu werden und zu bleiben, einer, der wie Johannes der
Tiufer den Mut hat, Argernis zu geben, wo es notig ist (Lk 3, 1-6); der es aber
wie Paulus ebenso versteht, Riicksicht zu nehmen, wenn es unsere menschliche
Schwiiche erfordert (R6m 14); einer, der nicht miide wird, die Menschen zur
Umkehr aufzurufen, aber auch einer, der bereit ist, sein Leben hinzugeben,
Diener aller zu werden und sich auf den letzten Platz zu stellen, wie Jesus es tut
(Phil 2); denn nur aufrichtige Erniedrigung bedeutet bleibende Erhdhung.

Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt

Norbert Lohfink, Frankfurt

Wenn ich recht sehe, tragen unsere Theologiestudentinnen und -studenten
mehrere Fragen mit sich herum, auf die sie zwar, wenn sie sie aussprechen, von
ihrer Kirche auch Antworten bekommen, doch sind diese Antworten so, daf3
die Frager sie in der Mehrzahl nicht wirklich als Antworten annehmen. Eine
solche Frage ist zum Beispiel die, warum die Frauen vom kirchlichen Amt aus-
geschlossen sind. Eine andere die, warum Priestertum und Charisma der Ehe-
losigkeit durch Gesetz aneinandergekettet sein miissen, auch wenn dadurch
viele Gemeinden ohne Priester sind. Eine dritte Frage dieser Art wird zwar in
den Medien weniger hochgespielt, sitzt aber vielleicht noch tiefer. Von ihr soll
im folgenden gehandelt werden.



Norbert Lohfink 324

Zumindest ein groBer Teil unserer Theologen wird innerlich zerrissen, weil
sie sich einerseits dazua gerufen fithlen, der Sache Gottes zu dienen und deshalb
ihr Leben der Kirche zur Verfiigung zu stellen, andererseits jedoch ein von der
Not der menschlichen Gesellschaft und der Zerstdrung unserer Lebenswelt
tief verwundetes BewuBtsein haben und hier helfend eingreifen mochten. Sie
glauben sich sicher zu sein, daf} dies gar nicht zwei verschiedene Dinge sind.
Aber wenn sie die Wirklichkeit der Kirche und die ihnen gebotene Ausbildung
ins Auge fassen, sehen sie auch wieder nicht, wie sie beides znsammenbringen
konnen. Der Jesuitenorden hat anf seiner letzten Generalkongregation dieses
Problem auf die Formel gebracht: Wie gehen Dienst am Glauben und Einsatz
fiir die Gerechtigkeit zusammen? Fiir den Theologiestudenten, der gewillt ist,
sich zum Priester weihen zn lassen und dann Dienst im Rahmen der konkreten
Kirche zu tun, sieht es offenbar oft so aus, daf er tief in sich, oft kanum geduBert,
eine rabiate Entschlossenheit tragt, seinen Dienst am Glauben doch so zu tun,
daB er zugleich einer Verwandlung der Gesellschaft und der Rettung eines
Stiicks nnserer Welt aus der im Gang befindlichen groflen Zerstorung dient.
Wie — dariiber kdnnen die wenigsten sich eine Vorstellung bilden. Und wenn
man die Wirklichkeit des priesterlichen Alltags kennt, auf den sie zngehen,
kann man nur Angst bekommen fiir Menschen, die derartige Lebensziele mit
sich hernmtragen und in der Kirche und Welt, wie sie sind, miteinander verein-
baren wollen.

Vor diesem Hintergrund sind die folgenden Uberlegungen entstanden. Sie
setzen voraus, daB die beschriebene Doppelausrichtung im BewnBtsein vieler
Theologiestudenten, die anf das Priestertum zugehen, nicht nur faktisch vor-
handen, sondern anch sachlich gerechtfertigt ist. Doch zugleich gehen sie da-
von aus, daB3 dies mit der Kirche, die konkret in unseren Landen existiert, und
der Rolle, die sie konkret ihren Priestern zuteilt, schwer zusammengebracht
werden kann. Ich habe den Eindruck gehabt, daf3 ich iiber die Frage vor Theo-
logiestudenten nur sachgemif sprechen kann, wenn ich sehr weit anshole und
sehr grundsitzlich anfange — gewissermaBen mich Triumen iiberlassend, wie
die Kirche eigentlich sein sollte. Die folgenden Seiten enthalten das, was ich
den mich fragenden Studenten gesagt habe, weithin anch der wortlichen For-
maulierung nach. Vielleicht lie3e sich die Frage auch oberflachlicher und vor-
dergriindiger beantworten, doch mir war es nicht gegeben.

Wie die Kirche sein sollte

Die UnfaBbarkeit und Schwierigkeit der Frage, wie bei einem Priester Dienst
am Glauben und Einsatz fiir eine gerechtere und weniger zerstorte Welt zu-
sammengehen konnen, hingt nach meinem Gefiihl damit zusammen, wie wir
die Kirche konkret in unserer Welt erfahren. So, wie sie konkret auftritt, trigt



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 325

sie keine direkte Verantwortung fiir die Gesellschaft und fiir die Natur. Denn
sie ist nur ein wohldefiniertes Subsystem unserer Gesellschaft, und diesem
Subsystem sind nur bestimmte Aufgaben zugeteilt; und zwar andere, als die
gerade beschriebenen.

Das entspricht allerdings nicht dem, was Gott eigentlich mit der Kirche, sei-
nem ,,Volk* in der Welt, wollte. Nach Gottes Vorstellung miilte sie selbst
,,Gesellschaft sein.

Zur Kirche gehort man nur durch den Glauben. Der Glaube ist freiwillig.
Deshalb wird vor der Wiederkunft des Herrn die Zahl der Gldubigen niemals
sich mit der Zahl aller vorhandenen Menschen decken. Insofern wird es immer
eine mit dem Volk Gottes nicht identische, umfassendere menschliche Gesell-
schaft geben. Es erscheint daher nicht ganz sachgemiB, der Kirche in einem
vollen Sinn zuzusprechen, sie miisse menschliche Gesellschaft sein.

Trotzdem entspricht die Aussage der Tradition. Sie steckt zum Beispiel in
einer Lehre, die seit langem unter den katholischen Kirchenrechtlern und So-
zialethikern vertreten wird, der Lehre von der Kirche als einer ,,societas per-
fecta*. Der Ausdruck I8t sich vielleicht am besten wiedergeben als ,,vollaus-
gestattete Gesellschaft*. Diese Aussage machen die gleichen Gelehrten sonst
nur vom Staat, in dem sie das hochste und alle anderen in sich eingliedernde
System menschlicher Vergesellschaftung sehen. Ihm stellen sie also die Kirche
an gesellschaftlicher Qualitit gleich. Um den Sinn einer solchen traditionellen
Aussage, die ja sicher fiir alle méglichen Konflikte innerhalb der Geschichte
der vergangenen zweitausend Jahre verantwortlich ist, zu erfassen, sei sofort
zur Bibel zuriickgegangen.

Jesus hat seine Jiingergemeinde an hervorragender Stelle seiner Bergpredigt
als das ,,Licht der Welt* bezeichnet. Diese Aussage hat er dann folgenderma-
Ben erldutert: ,,Eine Stadt, die auf einem Berg liegt, kann nicht verborgen blei-
ben.“ (Mt 5,14) Das wiederum ist die Wiederaufnahme einer Aussage der
Propheten und Psalmen. Nur die Bindung der Aussage an das konkrete Volk
Israel ist dabei aufgegeben. Im Alten Testament ist die Rede vom Zionsberg,
der alle anderen Berge der Welt iiberragt und zu dem alle Nationen der Welt
gezogen kommen. Sie wollen dort Lehre und Weisung dariiber empfangen, wie
sie gerecht leben konnen.

Eine der klassischen Formulierungen findet sich im zweiten Kapitel des
Jesajabuches:

Am Ende der Tage wird es eintreten.
Fest gegriindet steht

der Berg mit dem Haus Jahwes.

Der hochste der Berge —

er iiberragt alle Hiigel.



\
Norbert Lohfink 326

Zu ihm stromen alle Volker.

Die vielen Nationen machen sich auf den Weg.

Sie sagen: Kommt, wir ziehen hinauf zum Berg Jahwes,
zum Haus des Gottes Jakobs.

Er zeige uns seine Wege,

auf seinen Pfaden wollen wir gehen.

Denn: Vom Zion aus wird eine Gesellschaftsordnung proklamiert
und zwar als Wort Jahwes aus Jerusalem. (Jes 2,1-3)

b

Der Beginn dieses Textes ist noch ganz Bild. Daist ein Berg, der alle anderen
Berge iiberragt. Wer schon in Jerusalem war, wei3, daB der Tempelberg die
umgebenden Berge keineswegs iiberragt. Wenn er das nun in diesem Text tut,
dann ist etwas geschehen. Was kénnte geschehen sein?

Aus dem Fortgang des Textes ist die Deutung klar. Das Volk Israel hat sich
in seiner gesellschaftlichen Gestalt so gewandelt, daB es als Gesellschaft alle
anderen Berge, das heif3t: alle anderen Volker, alle anderen Gesellschaften
dieser Welt iiberragt. Indem es sie iiberragt, ist es ihre Kritik. Es wird fiir sie in-
folgedessen zum geheimen Ideal, zum Modell, zum Ziel ihrer Wallfahrt. Israel
kann, auf das blickend, was in ihm von seinem Gott her Wirklichkeit geworden
ist, auch den anderen Gesellschaften proklamieren, wie eine gerechte und
gliickliche Gesellschaft aussieht.

Was macht Israel zum hochsten aller Berge? Die Texte des Alten Testa-
ments nennen in solchen Zusammenhéngen verschiedene Eigenschaften, die
diese Modellgesellschaften auszeichnen. Doch eine der wichtigsten ist sicher
das, was hier am Anfang des Jesajabuches zur Sprache kommt. Die Modellge-
sellschaft Gottes in der Geschichte ist eine Gesellschaft jenseits der menschli-
chen Rivalitit. Diese Gesellschaft erfreut sich ihres Lebens in Frieden. Genau
dies ndmlich kann sie der in ewige Kriegslust verfangenen V6lkerwelt vermit-
teln:

Sie schmieden ihre Schwerter in Pflugscharen um,

ihre Lanzen in Winzermesser.

Nie mehr wird ein Volk gegen ein Volk ein Schwert erheben.
Man bildet niemanden mehr aus fiir den Krieg. (Jes 2,4)

Die Friedensbewegung im Sinne Gottes lduft also iiber eine Modellgesell-
schaft. Gott schafft sich aus einem von ihm ausgesuchten Teil der Menschheit
eine Gesellschaft ohne Rivalitidt. Was sich in ihr entwickelt, ist dann so faszi-
nierend, daf alle Menschen ihre Blicke dorthin lenken und zu lernen beginnen.

Dieser doppelte Schritt Gottes in die Gesamtgesellschaft hinein scheint mir
wesentlich zu sein. Genau ihn scheint die Christenheit nicht mehr richtig
wahrzunehmen. Aber die Bibel ist von Anfang bis Ende geprigt von dieser



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 327

Struktur. Zunichst stellt Gott in einem auserwihlten Volk ein Modell her. Im
Blick auf dieses Modell hat dann der Rest der Welt die Mdglichkeit, sich selbst
auch verwandeln zu lassen.

Jesus iibernimmt diese Grundstruktur des Handelns Gottes an Welt und Ge-
schichte fiir seinen Jiingerkreis und fiir die Kirche. Die Kirche, ja jede einzelne
Gemeinde, ist von ihm gedacht als die Stadt auf dem Berg, alle anderen Berge
iiberragend, die Wallfahrt der Welt ausldsend, als die Modellgesellschaft Got-
tes.

Wenn der Glaube AnschluB an den unter uns Menschen anwesenden Gott
ist, dann ist er also zugleich Bewegung des Aufbaus einer anderen, gerechte-
ren, rivalititsfreien Gesellschaft. Die beiden Vorginge — an Gott sich an-
schlieBen und in den gesellschaftlichen Zusammenhéingen verwandelt werden
— sind auch nicht voneinander verschieden und liegen nicht hintereinander,
sondern es handelt sich um ein und denselben Vorgang. Wer wirklich dem
Glauben dient, muB3 ebendarin auch der Gerechtigkeit dienen. Um sie allein
geht es Gott in der menschlichen Geschichte. Sie ist seine Ehre.

Doch entscheidend bleibt: Es geht dabei nicht um den Dienst fiir diec Ge-
rechtigkeit irgendwo oder iiberall, sondern an dem von Gott gesetzten Ort in
der Menschheit: in seiner Modellgesellschaft. Das ist der springende Punkt in
der Aussage von der Volkerwallfahrt zum Berg Zion. Die menschliche Ge-
samtgesellschaft kann den Weg zur Gerechtigkeit nur finden, wenn ihr diese in
Gottes Modellgesellschaft vorgefiihrt wird.

Vielleicht 1iBt sich das Gesagte — ein wenig polemisch — an einem Begriff
verdeutlichen, der neuerdings wieder hdufiger gebraucht wird: ,,christliche
Gesellschaftslehre‘‘. Wenn Papst, Bischofe oder berithmte Professoren sich an
die Lenker der Staaten oder die Spitzen der anderen gesellschaftlichen Macht-
gebilde wenden und ihnen Ratschlige erteilen oder Forderungen stellen, beru-
fen sie sich ja gewohnlich auf die ,,christliche Gesellschaftslehre®. Sie argu-
mentieren dabei hiufig aus dem Naturrecht, wie sie es nennen. Dieses betrach-
ten sie als eine gemeinsame Basis, auf der Glaubende und Nichtglaubende sich
einig werden kdnnen.

Was da geschieht, ist legitim. Da geht in der Tat eine gesellschaftliche Beleh-
rung von Jerusalem aus. Allerdings: Sie ergeht aus einer Stadt Jerusalem, die
mit den anderen Stidten der Welt zusammen auf einer einzigen und flachen
Ebene gebaut ist. Und schon das mag erkldren, weshalb auf Proklamationen
der sogenannten christlichen Gesellschaftslehre hin so selten etwas wie eine
Volkerwallfahrt einsetzt. Diese Lehre verhallt im rauhen Wind, der iiber die
Ebene streicht.

Eigentlich miiite die Proklamation ja aus einer Stadt auf dem Berge erto-
nen. In der Kirche, die zur allgemeinen Gesellschaft spricht, miiite das schon
Wirklichkeit sein, wozu sie die anderen auffordert. Vielleicht brauchte sie gar



Norbert Lohfink 328

keine naturrechtliche Argumentation mehr, wenn sie auf Fakten verweisen
konnte.

Vorgingig zu einer auf die Gesamtgesellschaft ausgerichteten christlichen
Soziallehre miite es auf jeden Fall eine Soziallehre geben, die von der Kirche
als der Modellgeselischaft Gottes handelt. Es wire eine ins Irdische hinein
konkret werdende Ekklesiologie.

Doch die moderne Gesellschaft hat der Kirche cine andere Funktion zuge-
wiesen als die, eine Art Modell- oder Gegengesellschaft zu sein. Und da liegt
heute die Schwierigkeit, die wir haben, wenn wir Glauben und Gerechtigkeit
zusammenbringen wollen.

Die Kirche ist als Teilsystem in das gesellschaftliche Gesamtsystem einge-
baut. Sie steht als mit allen anderen verschréinktes Subsystem neben dem Sub-
systemen Politik, Wirtschaft, Erzichung, Kleinfamilie, Freizeit, Kunst. In un-
serer spatbiirgerlichen Gesellschaft hat das religiose Subsystem dafiir zu sor-
gen, daBB am Rande des banalen Alltags auch etwas festlicher Glanz aufleuchtet
und die Menschen an den kritischen und gefihrlichen Punkten ihres Lebens-
laufs gehalten und, wenn nétig, getréstet werden. Sonst hat es keine ihm eige-
nen Aufgaben.

Wir haben diese Funktionszuteilung weithin {ibernommen. So ist aus unse-
rer Kirche inzwischen das geworden, was man neuerdings als Servicekirche be-
zeichnet. Sie bietet den Biirgern an bestimmten, von den anderen Subsystemen
nicht zu bewiltigenden Stellen Hilfe an, indem sie durch Lehre und Riten auf
Transzendenz verweist — oder wie man das formulieren mag.

Weil sie das tut, wird sie auch gebraucht. Sie wird deshalb auch durch gern
gezahlte Kirchensteuer ernihrt, ja gehdtschelt. Doch zugleich ist sie meilen-
weit davon entfernt, noch auf die Idee zu kommen, eigentlich miisse sie ,,socie-
tas perfecta®, ,,vollausgestattete Gesellschaft neben der allgemeinen Gesell-
schaft, ja in Gegensatz zu ihr sein. Wer denkt heute noch daran, der Glaube
miisse alle Dimensionen des menschlichen Zusammenlebens erfassen und ver-
andern, und zwar innerhalb der Kirche selbst?

Wir sind so an die jetzige Gestalt der Kirche gewdhnt, daB wir kaum auf den
Gedanken kommen, eigentlich miisse alles anders sein. Dabei werden uns ge-
rade in diesen Jahren ganz neue Zuginge zur biblischen Vorstellung des Ver-
haltnisses der Kirche zur Gesamtgesellschaft von woandersher kostenlos ge-
schenkt.

Denn seit einiger Zeit liegt der Gedanke der Auswanderung aus der beste-
henden Gesellschaft doch geradezu in der Luft. Es gibt auf einmal den Mut
dazu, neue gesellschaftliche Moglichkeiten einfach durch ein anderes Leben
neben dem alten und eigentlich 6ffentlich vorgeschriebenen zu versuchen. Al-
les, was heute mit der Bezeichnung ,,alternativ‘ versehen wird, gehort in die-
sen Zusammenhang. Mit ,,alternativ*’ ist doch fast immer gemeint, da man



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 329

nicht mehr glaubt, durch Revolution das Ganze der Gesellschaft verdndern zu
konnen, auch nicht mehr daran, daB3 man mit Hilfe eines Marsches durch die
Institutionen schlieBlich an die geheimen Schaltstellen der Gesellschaft ge-
langt und von dort aus dann das Ganze neu ordnen kann. Auf beiden Wegen ist
es zu oft miBlungen. So hat sich jetzt die Uberzeugung ausgebreitet, da es
vielleicht noch das Kliigste ist, in kleiner, aber gleichgesinnter Gruppe anzu-
fangen, dort neue Gesellschaftsformen ohne viel Reden einfach zu leben und
um den Rest der Welt sich nur noch am Rande zu kiimmern. Wenn dann etwas
wichst und da ist, wird das Neue seine Anzichungskraft schon entfalten und
auf die alte Gesamtgesellschaft zuriickwirken.

In der Grundstruktur ist das genau der Weg, den Gott mit seinem Volk Israel
und seit Jesus von Nazareth mit seiner Kirche schon immer im Sinn hat. Wir
Christen sind die dlteste Alternativgesellschaft der Welt. Wir sind die einzige
Alternative, die es in sich hat, wirklich etwas zu taugen — falls wir uns nur end-
lich entschlieBen konnten, uns liber diesen Sachverhalt klarzuwerden. Wir hit-
ten den Schliissel zu Gerechtigkeit, Freude und Gliick. Aber nur, wenn wir
selbst die Tiir aufschlieBen und als erste selbst hindurchgehen, werden andere
uns folgen kénnen.

Die Kirche beruft sich ja auf die Bibel, und auf etwas anderes kann sie sich
gar nicht berufen. Sie proklamiert Texte wie den von der Volkerwallfahrt oder
den von der Stadt auf dem Berg immer wieder in ihren Gottesdiensten. Daher
miissen wir nicht verzagen. Ganz ist die wahre Kirche, die ,,societas perfecta®,
nie entschwunden. In jeder Eucharistiefeier riihren wir an ihre Wurzel. Jeder-
zeit kann sie sich hier oder dort oder sogar an vielen Orten zugleich wieder in
ihre gesellschaftliche Vollgestalt hineinentwickeln.

Was der Priester nicht sein sollte

Esist deshalb auch erlaubt, das bisher Dargelegte weiterzutrdumen und die an-
sichtig gewordene wahre Gestalt der Kirche daraufhin zu befragen, was in ihr
nun ein Priester wire.

Am wichtigsten scheint mir: Es ist nicht die Sache des Priesters, kraft seines
Amtes die vorhandene Gestalt der Kirche in eine vollere Gestalt neuer und ge-
rechter Gesellschaft hiniiberzufiihren.

Wer Priester wird, um dann an dem Hebel zu sein, den man umlegen muf3,
damit aus der Kirche von heute eine Welt gelebter Gerechtigkeit wird, hat ge-
rade nicht verstanden, wie die von Gott gemeinte Alternative zu den Gesell-
schaften der Welt aussehen soll. Derartige Hebel und Schaltstellen der Macht
sind typisch fiir jene Gesellschaftsstrukturen, gegen die Gott gerade seine neue
Gesellschaft errichtet. Wo es sie in der jetzigen Kirche gibt, sind sie niemals
rechtens da.



Norbert Lohfink 330

Jesus hat das klar gesagt, als die Zebeddusséhne Jakobus und Johannes von
ihm erreichen wollten, daB er ihnen in seinem ,,Reich** Herrschaftsfunktionen
zusicherte. In der Sprache der damaligen Herrschaftssymbolik hatten sie ihn
um die beiden Plitze zu seiner Rechten und zu seiner Linken gebeten. Da sagte
er:

Ihr wilt, daB} die, die als Herrscher gelten, ihre Vilker unterdriicken
und daB} die Machtigen Gewalt iiber sie ausiiben.

So soll es bei euch nicht sein.

Wer bei euch groB} sein will, sei euer Diener.

Wer bei euch der erste sein will, sei der Sklave aller. (Mk 10,42—-44)

Wir verstehen diese Sitze natiirlich gern als moralische und individualethi-
sche Aussage: Es gibt im Reich Jesu GroB3e und Erste — sie sollen nur nicht viel
daraus machen und sich bescheiden benehmen. Vielleicht fillt uns das Wort
Friedrichs des GroBen ein: ,,Ich bin der erste Diener meines Staates.*

Aber das Wort Jesu ist nicht so gemeint. Es meint die Aufhebung der vor-
ausgesetzten Strukturen, gerade der Strukturen, die den Staat kennzeichnen.
Das zeigt die Fortsetzung:

Denn auch der Menschensohn ist nicht gekommen,

um sich dienen zu lassen,

sondern um zu dienen

und sein Leben hinzugeben als Losegeld fiir viele. (Mk 10,45)

In diesem Satz wird auf zwei Symbolgestalten des Alten Testaments ange-
spielt: den ,,Menschensohn‘‘ und den ,,Gottesknecht*. Der Menschensohn ist
bei Daniel das Symbol der Gottesherrschaft, die am Ende der Zeit die in
schrecklichen Tiergestalten versinnbildeten Staaten der Geschichte ablost.
Der Gottesknecht ist bei Deuterojesaja ein Bild des im Exil leidenden, ja geto-
teten Gottesvolks. Es wird gerade durch die Auflésung seiner bisherigen Staat-
lichkeit zu einer anderen, allein von Gott her lebenden Gesellschaft, die das
Staunen der Volker erweckt und sie dazu bringt, die Wallfahrt nach Jerusalem
anzutreten.

Menschensohn und Gottesknecht zeigen als Symbole an, wie im Alten Te-
stament selbst schon die sogenannte Messiaserwartung umgepolt worden war,
Messias — das war urspriinglich der Titel Davids und seiner Nachfolger, also
der Konige des vom Gottesvolk gebildeten Staates. Schon in der deuteronomi-
schen Gesetzgebung wurden dann dem Konig Israels die realen Machtbefug-
nisse weitgehend genommen. Seine Hauptaufgabe sollte es nun sein, in seinem
eigenen Leben die Sozialordnung Israels moglichst rein und vorbildlich darzu-
stellen. Er sollte so etwas wie ein Musterisraelit sein. Spéiter, bei den nachexili-
schen Propheten, wandelte sich das Bild des fiir die Endzeit erwarteten Konigs



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 331

immer mehr ins Gegenteil eines normalen Konigs, in dem die Macht einer
staatlich organisierten Gesellschaft gipfelte. Bei Sacharja zieht er auf einem
Esel reitend in Jerusalem ein. Wenn er kommt, dann vernichtet Gott die
Streitwagen, die Kriegsrosse und den Bogen. So wurde die einst als Staat orga-
nisierte Gesellschaft Israels unter Beibehaltung des alten Herrschertitels
,,Messias* in der Zukunftserwartung der letzten Propheten in ihr Gegenteil
verkehrt, in eine Gesellschaft, der die typischen Merkmale des Staats gerade
fehlen. Auf einen solchen paradoxen ,,Messias* wartete das wahre Israel,
wenn auch nicht seine Revolutionire und Zeloten. Diese Erwartung hat Jesus
aufgenommen. Mit ihr ist die Idee von Spitzenpositionen nicht vereinbar.

Dabher ist auch die wahre Kirche notwendig die Gegengesellschaft zu jeder
Form staatlicher Gesellschaft. Sie ist nicht ein besserer Gegenstaat zu einem
vorhandenen, leider ein wenig schlecht organisierten oder gar unmoralischen
Staat. Vielmehr ist sie das Gegenteil von Staat.

Und deshalb wire es auch ein Unding, in ihr Amtstrager zu haben, deren
Aufgabe der Aufgabe eines staatlichen Amtstréigers entspriche und darin be-
stiinde, Gesellschaftsstrukturen zu schaffen, durchzusetzen und zu erhalten.
Die Gesellschaft Gottes kommt anders zustande und erhilt sich anders, weil
sie von Grund auf anders ist.

Sie kommt zustande auf der Basis der Freiwilligkeit. Sie besteht auf der Basis
der vom Menschen her unmdoglichen, von Gott her aber immer neu geschenk-
ten Einmiitigkeit aller ihrer Glieder. Man wird nur Jiinger, wenn man sich Je-
sus zur Nachfolge anschlieBt. Nur wenn alle Jiinger von Gottes einem Geist
bewegt sind, bilden sie zuasammen den einen Leib Christi— das paulinische Bild
fiir die Kirche als Gesellschaft Gottes in der Welt. Die Durchsetzung gesell-
schaftlicher Ordnung mit Hilfe von Macht und Herrschaft, ja von Gewalt, die
den Staat kennzeichnet, ist hier durch Besseres iiberwunden.

Aber jedes einzelne Glied muf diese Gesellschaft wollen und seinen ganzen
Beitrag in sie hineingeben. Dadurch allein entsteht das Ineinander von Vielfalt
und Einigkeit, das diese alternative Gesellschaft auszeichnet.

In einem messianischen Text des Alten Testaments ist das bildhaft darge-
stellt als der paradiesische Tierfrieden:

Da wohnt der Wolf beim Lamm,

der Panther liegt beim Bocklein,

Kalb und Lowe weiden zusammen,

ein kleiner Knabe kann sie hiiten.

Kuh und Birin freunden sich an,

ihre Jungen liegen beieinander,

der Lowe fri3t Stroh wie Rind.

Der Sdugling spielt vor dem Schlapfloch der Natter,

das Kind steckt die Hand in die Hohle der Schlange. (Jes 11,6-8)



Norbert Lohfink 332

Der diesem Text entsprechende neutestamentliche Text findet sich bei Pau-
lus. Er verwandelt das Tierbild in unmittelbare Beschreibung der christlichen
Gemeindewirklichkeit, und am Ende miindet er in das Bild vom Leib Christi:

Es gibt verschiedene Gnadengaben,
aber nur den einen Gesist.
Es gibt verschiedene Dienste,
aber nur den einen Herrn.
Es gibt verschiedene Krifte, die wirken,
aber nur den einen Gott.
Er bewirkt alles in allem.
Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt,
damit sie anderen niitzt.
Dem einen wird vom Geist die Gabe geschenkt, Weisheit mitzuteilen,
dem andern durch den gleichen Geist die Gabe, Erkenntnis zu vermitteln,
dem dritten im gleichen Geist Glaubenskraft,
einem anderen — immer in dem einen Geist — die Gabe,
Krankheiten zu heilen,
einem anderen Wunderkrifte,
einem anderen prophetisches Reden,
einem anderen die Fihigkeit, die Geister zu unterscheiden,
wieder einem anderen verschiedene Arten von Zungenrede,
einem anderen schlieBlich die Gabe, sie zu deuten.
Das alles wirkt ein und derselbe Geist.
Finem jeden teilt er seine besondere Gabe zu, wie er will.
Denn wie der Leib eine Einheit ist, doch viele Glieder hat,
alle Glieder des Leibes aber, obwohl es viele sind,
einen einzigen Leib bilden,
so ist es auch mit Christus.
Durch den einen Geist
wurden wir in der Taufe
alle in einen einzigen Leib aufgenommen,
Juden und Griechen,
Sklaven und Freie;
und alle wurden wir mit dem einen Geist getriankt. (1 Kor 12,4-13)

In dieser paulinischen Liste der Gaben des Geistes kommt der Priester
iiberhaupt nicht vor. Das 148t sich erkliren. Jene spezifische Aufgabe, wie sie
heute der Priester hat, gab es offenbar in der Gemeinde von Korinth noch
nicht. Was ihr der Sache nach entsprach, war gerade das, was Paulus, der
Schreiber des Briefes, durchtrug. Doch wenn er auch sein eigenes Tun in die



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 333

Aufzihlung der Charismen eingereiht hétte, dann sicher einfach als eines unter
den vielen.

Denn die neue Gesellschaft Gottes wird von allen zusammen geschaffen.
Genauer: Durch den einen Geist, der iiber alle und jeden einzelnen ausgegos-
sen ist. Da kann es keine besondere und herrscherliche Position geben. Genau
das macht das Besondere dieser Gesellschaft aus.

Daraus folgt, da man sich kein Priesterbild zurechtlegen darf, bei dem der
Priester irgendeine ihn aus den anderen heraushebende Funktion fiir die Er-
stellung der goéttlichen Modellgesellschaft hitte. Sobald das Gottesvolk mehr
ist als kultische Serviceorganisation fiir die religidsen Bediirfnisse, ist der Prie-
ster Volksgenosse unter Volksgenossen. Man kann das in ein Fremdwort um-
setzen: Er ist Laie unter Laien. Denn ,,Laie‘‘ kommt von griechisch Laos, das
heiit ,,Volk*.

Anuch jeder Priester wird seine eigene Geistesgabe haben, iiber sein Priester-
tum hinaus — der eine diese, der andere jene. Aber die heben ihn nicht aus den
anderen Laien herans. Denn jeder hat seine je eigene Geistesgabe, wenn es der
christlichen Gemeinde nur gelingt, sie zu entdecken und zur Geltung zu brin-
gen. Ein Priester mag die ihm gegebene Gabe zum Aufbau des Leibes Christi
mit besonderer Trene pflegen und einsetzen — um so besser. Aber auch das ist
etwas, was jedes andere Glied am Leibe Christi auch tun miifite.

Was folgt daraus fiir die konkrete Kirche, wie sie heutzutage in unseren
Landen existiert? In ihr wird jene von Paulus beschriebene Vielfalt der Cha-
rismen in allen Gliedern des Leibes nicht sichtbar. Offenbar sind in der Gestalt
des Priesters in unserer Kirche viele Aufgaben zusammengefal3t worden, die
eigentlich in einem wirklich zur Gesellschaft werdenden Volk Gottes iiber
viele und verschiedenste Personen verteilt sein konnten, ja mii3ten.

Offenbar entsprang, daB es dazu gekommen ist, der Not. Weil so wenige
Glaubige sich vom Geist Gottes in die gesellschaftliche Dimension der Kirche
hineinfiihren lieBen, deshalb muflten die Priester viele sonst nicht wahrge-
nommene Aufgaben mitiibernehmen und in ihrer Person biindeln. Die, welche
sich zum Priestertum berufen fiihlten, waren ja meistens noch die Musterisrae-
liten, die am meisten vom Geist getricbenen, die ,,Geistlichen*. Es ist dahin
gekommen, daf3 man fast schon Priester werden muB3, um iiberhaupt als ,,geist-
licher** Mensch leben zu kénnen. In unserer Kirche miissen also unsere Prie-
ster, um zum Bild des Jesaja zuriickzukehren, ein Stiick vom Wolf und ein
Stiick vom Lamm an sich haben, sie sind Kuh und Bérin zugleich (ja, das Femi-
nin muB bleiben, weil es in der Kirche von heute Frauen, die man als ,,Geistli-
che** bezeichnen diirfte, gar nicht geben kann), dazu sind sie vielleicht auch
noch eine friedlich gewordene Schlange. Wenn solchen armen und iiberforder-
ten Wesen klar wird, was eigentlich die neue Gesellschaft Gottes sein miil3te,
dann kénnen sie sich nur dariiber freuen, wenn um sie herum in ihrer Ge-



Norbert Lohfink 334

meinde plotzlich méglichst viele exotische Tiere aus ihren Léchern hervorkrie-
chen. Sie werden gern auf einige Bestandteile ihres eigenen buntgescheckten
Fells verzichten. Es stammt aus einer Notzeit der Kirche und ist Zeugnis von
deren Armut an heiligem Geist.

Vielleicht kann angesichts dieser Uberlegungen sogar ein wenig Zweifel an
der heute gingigen, nach meiner Meinung modischen Bestimmung des Prie-
stertums als Amt der ,,Gemeindeleitung*‘ aufkommen. Man kann das zwar in
einem brauchbaren Sinn verstehen. Aber es ist weder eine Definition, die eine
grol3e Tradition hinter sich hitte, noch lassen sich in ihr die faktischen Verhilt-
nisse in der Kirche unterbringen. Viele Priester leiten keine Gemeinden. In-
zwischen gibt es infolge des sogenannten Priestermangels viele Nichtpriester,
die faktisch Gemeinden leiten, und es hat das, genau besehen, immer schon ge-
geben — man denke nur an die Vorsteherinnen von Kldstern. Und ich glaube,
selbst wenn man alles abzieht, was den Priestern nur deshalb aufgeladen wur-
de, weil in den Gemeinden die Charismen gestorben waren, bleibt nicht spezi-
fisch gerade die Gemeindeleitung iibrig. Das Wort ,,Gemeindeleiter** ist auch
hochst anfallig fiir ideologischen Mi3branch. Von ihm aus ist es nicht weit zur
Bitte der Zebediussohne.

Aber wenn dentlich geworden ist, was der Priester in der Kirche, wie Gott sie
mochte, nicht sein kann — was soll er dann sein?

Was der Priester sein konnte

Es gibt eine Eigenschaft der neuen und alternativen Modellgesellschaft Gottes
in der Welt, die das fordert, was man recht unzulinglich das kirchliche ,,Amt*
nennt, und damit den ,,Priester*. Es ist ihr Wunder- und Gnadencharakter.
Das muf} allerdings erklidrt werden.

Aus dem Alten und Neuen Testament geht eindeutig hervor, daB diese Ge-
sellschaft der Liebe, Gewaltlosigkeit, Barmherzigkeit und Zuvorkommenbheit,
obwohl sie sich da, wo sie verwirklicht wird, als die einzig humane Gesellschaft
zeigt, vom Menschen aus als unmdéglich bezeichnet werden muB. Der Mensch
kann das, was mit Gottesherrschaft gemeint ist, aus seinen eigenen Kriften
nicht schaffen. Es gibt sie nur als freies Geschenk Gottes, als Wunder. Sie ist in
ihrem Anfang und in ihrem Fortgang reine Gnade.

Das muf an ihr selbst aber anch sichtbar werden. Die Gesellschaft der Welt
mubB es dieser Stadt auf dem Berg ansehen kénnen, daB sie nicht selbstgemacht
und selbstgetragen ist, sondern geschenkt wurde und nur als Geschenk bleibt.

Genau dies bringt das kirchliche Amt zum Ausdruck. Das dem Priester we-
sentlich zukommende Tun ist genau dafiir das Zeichen.

DaB die neue Gesellschaft Gottes von woanders her lebt, gilt zunéchst in der
Dimension der Zeit. Die Kirche steht auf der Vergangenheit. Es hat in der Ge-



Der Priester und die Gerechtigkeit in der Welt 335

schichte einen Punkt gegeben, der nicht mit allen anderen Zeitpunkten der
Geschichte gleichwertig war. Damals war Gott anwesend und hat den reinen
Anfang dieser Gesellschaft gesetzt. Der Punkt trdgt den Namen Jesus von Na-
zareth, und dieser Name war schon vorbereitet durch ein Jahrtausend Ge-
schichte Israels. Von dort her lebt jetzt die Kirche. DaB sie als Wunder aus
Gnade existiert, zeigt sich in ihrem Angewiesensein auf die Vergangenheit.

Thre Vergangenheit wird der Kirche aber vermittelt durch das in ihr gestif-
tete Amt. Es gibt ihr die Schriften und die Tradition. Es hat darauf zu achten,
daf} es ja nichts davon verliert. Was das Amt nicht von Israel und von Jesus wei-
tersagt, das fehlt der Kirche an Gnade.

Auchin der Dimension des Raumes lebt die Kirche von woanders her. Kon-
kret ist sie ja in der einzelnen Gemeinde da. Doch jede einzelne Gemeinde ist
immer schon Begrenzung, Verkiimmerung. Sie ist noch nicht entfalteter An-
fang und schon wieder Bruchstiick aus geschehenem Zerfall. Sie kann als Inbe-
griff der wahren Kirche nur leben, wenn sie auf die Vielheit der Gemeinden
blickt, die nebeneinander in der Welt existieren. Sie muf3 in Kommunion mit
der gesamten Kirche stehen und sich von iiberall her immer wieder neu in ihre
volle Wahrheit rufen lassen.

Die Herstellung der Kommunion in der Gesamtkirche ist aber Aufgabe des
Priesters. Er hat in seiner Gemeinde den Reichtum der anderen Kirchen zur
Geltung zu bringen. An deren vollerem Maf} hat er die eigene Gemeinde zu
messen. Umgekehrt darf das, was der Geist in seiner Gemeinde gewirkt hat,
der gesamten Kirche nicht vorenthalten werden. Auch dafiir muf3 der Priester
sorgen.

In unseren heute iiblichen Territorialgemeinden, die zudem fest und gezielt
von dariiberschwebenden Amtern administriert werden, diirften diese
Aspekte keine allzugrofie Bedeutung haben. Was haben solche Gemeinden
einander schon viel mitzuteilen? Wo wird die eine zur Krisis der andern? Aber
es zeigt sich immer wieder: Sobald sich in einer Gemeinde ein Reichtum an
Charismen entfaltet, kann es sehr schnell zur Hauptaufgabe des Priesters wer-
den, den ihn umgebenden neuen Reichtum am MaB der Grof3kirche zu messen
und auf sie zu beziehen, andererseits dem Bischof und den anderen Gemein-
den etwas aus dem eigenen Reichtum zu vermitteln.

Dal} Gottes neue Gesellschaft von woanders her lebt, muB schlieBlich vor al-
lem im Zentrum ihres Lebensvollzugs zum Ausdruck kommen: in den Sakra-
menten, vor allem in der Eucharistie. In der Gestalt des Sakramentenspenders
und des Eucharistievorstandes muf3 symbolisch dargestellt sein, daf diese hei-
lige Versammlung sich nicht selbst konstituiert, sondern eine von Gott zusam-
mengerufene und zusammengehaltene Versammlung ist. Deshalb gibt es hier
auch ein echtes Gegeniiber von Priester und Gemeinde. Es darf nicht das Ge-
ringste mit Herrschaft und Machtausiibung zu tun haben. Es muf3 der reine



Norbert Lohfink 336

Ausdruck dafiir sein, daf} diese sich selbst feiernde Gesellschaft in Wirklichkeit
tiberhaunpt nicht sich selbst feiert, sondern allein Gottes gniddige Zuwendung.

Ist es zu wenig, fast nur so etwas wie Symbol zn sein? Ist das die Miihe eines
ganzen Lebensweges wert, ein langes Studium und vor allem den Verzicht anf
den menschlichen Partner in der Ehe, der sich in nnserer Kirche damit verbin-
det?

Wen der Ruf trifft, der vergif3t vermutlich, solche Fragen iiberhaupt zu stel-
len. Die einzige Sitnation, in der einen der Ruf iiberhanpt ernsthaft treffen
kann, ist die des Petrus, der Jesus dreimal verlengnet hatte. Er wird gefragt:
,,Liebst du mich?** Er stammelt seine Antwort. Und er wird ins Amt des ,,Hir-
ten‘ gerufen: ,,Weide meine Schafe.” (Joh 21,15-17) DaBl man also in der
Gemeinde Gottes diese Aufgabe bekommt, ist selbst schon Gnade. Die eigene
Existenz, siindig und dennoch als Zeichen aufgerichtet, wird letztes Signal da-
fiir, dal die Stadt auf dem Berg nicht von Menschen erbaut, sondern Gottes
Wunder ist.

Wenn dies den Priester ausmacht, dann gilt, daB8 sein Zeugnis nicht direkt
auf Gerechtigkeit und Frieden in der Welt ausgerichtet ist. Gott schickt zwar
schon einmal einen Josef nach Agypten, um die Menschheit vor dem Hunger-
tod zu retten, oder einen Daniel an den Hof Nabuchodonosors, damit ein
Weltreich weiser verwaltet wiirde. Aber im iibrigen sagt er seinem Volk, es
konne fiir die Gerechtigkeit in der Welt noch am meisten tun, wenn es selbst
zur gerechten Stadt wiirde, zu der die V6lker wallfahren konnen. Und in dieser
Stadt sind alle gleich verantwortlich fiir das Werk Gottes. Man muf nicht Prie-
ster werden, um Werkzeug des Geistes zu sein.

Trotzdem ist das spezifische Zeugnis des Priesters auch wieder ganz und gar
unentbehrlich fiir den Dienst an Gerechtigkeit und Frieden. Denn wenn der
Kirche das Zeugnis ihres Wunder- und Geschenkcharakters ausgeht, dann
kippt sie um ond wird wieder zu einer von Menschen gemachten Gesellschaft.
Und dann ist alles verloren. Sie kann dann auch keine gerechte Gesellschaft
mehr bleiben. Sie mufl wieder werden wie die anderen Volker. Sie muf} sich
anpassen und muf3 sich einfiigen lassen. Sie wird wieder zu einem Teilstiick des
Systems der Herrschaft und der Gewal.

In einer Kirche, die dieser Gefahr weithin erlegen ist, hat der Priester einen
besonders schweren Stand. Seine Versuchung wird es sein, die Sache der ge-
rechten Gesellschaft nun doch allein in die Hand zu nehmen — indem er als
Apostel der christlichen Soziallehre die GroBBen der Welt belehrt oder als an-
onym gewordener Zeuge sich in den Fabriken verzehrt. Oder er wird mit den
Mitteln der Macht, der Verwaltung und der Biirokratie versuchen, die Kirche
zu emeuern und leuchtender zu machen. All dies hilft nichts, es kann vielleicht
sogar das Unheil vermehren.



Selbstverwirklichung und Askese 337

Priester sein hei3t, Zeuge des Wunders sein. Nur die nicht verzagende Fort-
setzung der Verkiindigung der Nachricht aus der stiftenden Vergangenheit,
nur die Aufrechterhaltung der Kommunion mit der Kirche als ganzer, nur das
Durchhalten der wahren Zeichengestalt des Sakraments kann am Ende zdh-
len. Nur hier wird der Same weitergegeben, der jederzeit wieder von neuem
aufgehen und herrlich erblithen kann. Wo er erbliiht, wird die Gerechtigkeit
erbliihen, und der Welt wird mehr geholfen sein, als wenn ein Priester ausge-
zogen wire, die Pharaonen zu belehren oder an einer mystifizierten Basis an-
onym zu werden.

Daher wird man jemandem, der sich berufen glaubt, der Kirche als Priester
zu dienen, in dem aber zugleich die Sehnsucht brennt, etwas fiir die Gerechtig-
keit in der Welt zu leisten, nur sagen konnen, er solle das zweite vergessen und
nur noch an sein Zeugnis von der Gnade denken, dann tue er wahrscheinlich
am meisten dafiir.

DaB dies nicht im Sinne der Lobredner des Bestehenden, auch nicht der be-
stehenden Kirche gesagt ist, erst recht nicht zugunsten von irgendwelchen Be-
schwichtigern, die unsere Welt schon gerecht genug finden und unsere Natur
noch immer nicht genug zerstort und gefihrdet, sollte nach allem vorher Aus-
gefiihrten klar sein. Es setzt voraus, daBl Gottes Wille, in unserer Welt solle Ge-
rechtigkeit sein und unsere Welt solle nicht zerstdrt, sondern vollendet wer-
den, unendlich groBer ist als wir uns vorstellen konnen, und daB er diesen Wil-
len gerade durch seine Kirche verwirklichen will. Diese Kirche aber kann es
nur geben als durch Zeugnis weitergegebenes Wunder.

Vom rechten Leben als Mensch, als Christ —
Selbstverwirklichung und Askese

Josef Sudbrack, Miinchen

Seit einigen Jahren erleben wir mehr oder weniger iiberrascht, da Themen
und Anliegen des religidsen Lebens, die noch vor kurzem totgesagt wurden,
schnell und wirkkriftig wieder aktuell werden. Die provokative These von
dem ,,Gott*, der ,,tot* sei, verschied eines raschen Todes, und der Totge-
glaubte stand wieder auf. Eine engagierte und bei ihrem ersten Auftreten alle
Welt provozierende Lyrikerin wie Gabriele Wohmann schreibt heute: ,,Die





