
Selbstverwirklichung und Askese 337 

Priester sein heißt, Zeuge des Wunders sein. Nur die nicht verzagende Fort- 
setzung der Verkündigung der Nachricht aus der stiftenden Vergangenheit, 
nur die Aufrechterhaltung der Kommunion mit der Kirche als ganzer, nur das 
Durchhalten der wahren Zeichengestalt des Sakraments kann am Ende zäh- 
len. Nur hier wird der Same weitergegeben, der jederzeit wieder von neuem 
aufgehen und herrlich erblühen kann. Wo er erblüht, wird die Gerechtigkeit 
erblühen, und der Welt wird mehr geholfen sein, als wenn ein Priester ausge- 
zogen wäre, die Pharaonen zu belehren oder an einer mystifizierten Basis an- 
onym zu werden. 

Daher wird man jemandem, der sich berufen glaubt, der Kirche als Priester 
zu dienen, in dem aber zugleich die Sehnsucht brennt, etwas für die Gerechtig- 
keit in der Welt zu leisten, nur sagen können, er solle das zweite vergessen und 
nur noch an sein Zeugnis von der Gnade denken, dann tue er wahrscheinlich 
am meisten dafür. 

Daß dies nicht im Sinne der Lobredner des Bestehenden, auch nicht der be- 
stehenden Kirche gesagt ist, erst recht nicht zugunsten von irgendwelchen Be- 
schwichtigern, die unsere Welt schon gerecht genug finden und unsere Natur 
noch immer nicht genug zerstört und gefährdet, sollte nach allem vorher Aus- 
geführten klar sein. Es setzt voraus, daß Gottes Wille, in unserer Welt solle Ge- 
rechtigkeit sein und unsere Welt solle nicht zerstört, sondern vollendet wer- 
den, unendlich größer ist als wir uns vorstellen können, und daß er diesen Wil- 
len gerade durch seine Kirche verwirklichen will. Diese Kirche aber kann es 
nur geben als durch Zeugnis weitergegebenes Wunder. 

Vom rechten Leben als Mensch, als Christ 
Selbstverwirklichung und Askese 

Josef Sudbrack, München 

Seit einigen Jahren erleben wir mehr oder weniger überrascht, daß Themen 
und Anliegen des religiösen Lebens, die noch vor kurzem totgesagt wurden, 
schnell und wirkkräftig wieder aktuell werden. Die provokative These von 
dem •Gott", der •tot" sei, verschied eines raschen Todes, und der Totge- 
glaubte stand wieder auf. Eine engagierte und bei ihrem ersten Auftreten alle 
Welt provozierende Lyrikerin wie Gabriele Wohmann schreibt heute: •Die 



Josef Sudbrack 338 

geheimen Reizschwellen zur Geborgenheit, zur Versöhnung, / Zu einem end- 
lich übergeordneten Vertrauen / Lieber Gott-Sagen ist möglich. Das liegt an 
mir."1 

Gewiß, der •Liebe Gott" der Gabriele Wohmann trägt etwas andere Züge 
als der unserer gängigen kirchlichen Verkündigung. Aber das Ausschauen 
nach •Übergeordnetem", nach Größerem, die Suche nach Geborgenheit und 
das Verlangen nach Versöhnung schlägt die Brücke vom Gedicht der Lyrikerin 
zum traditionellen christlichen Glauben. 

In den Bereich des Wieder-Aufgetauchten gehören Worte und Vollzüge wie 
Meditation, Gotteserfahrung, Mystik, Gebet. Sie klingen wieder modern, weil 
sie ein Anliegen ansprechen, das den modernen Menschen trifft. Die Worte 
haben zwar nicht überall den gleichen Klang. Doch vor kritischen Aussetzun- 
gen sollte man zuerst einmal hören, wie durch alle Ritzen der säkularisierten 
Welt Töne des Religiösen, Ursehnsüchte nach •Geborgenheit und Versöh- 
nung", Urverlangen nach •Übergeordnetem" einbrechen. 

Man muß und man kann heute über Religion sprechen. 

Aktualität des Themas 

Zu diesen neuen-alten Bereichen gehört auch das Anliegen der Askese2. Man 
sollte keine zu schnelle Festlegung des Begriffes versuchen; solche Uranliegen 
erwachsen aus dem lebendigen Menschen und seinen konkreten Erfahrungen 
und könnten durch überscharfe Definitionen nur eingeengt werden. 

Vor einiger Zeit erschien die Übersetzung eines Buches über einen hindui- 
stischen Heiligen: Sri Gnananda. Ein französischer Benediktiner schildert 
darin den harten, asketischen Weg des indischen Weisen zur Vollkommenheit. 

Am Schluß faßt der Weise in einer symbolischen Legende den Sinn seines 
Suchens zusammen: Auf der anderen Seite des Ufers wohnt der Lehrer der 
Weisheit; du bittest den Fährmann, dich hinüberzusetzen. Dieser antwortet: 
•Einverstanden. Doch wirf zuvor dein Gepäck weg. Ich fahre nur Menschen, 
nicht ihre Sachen." Du antwortest: •Was soll ich ohne meine Sachen tun? Ich 
habe mein Essen für die Reise, meine Decken für die Nacht darin. Ich habe 
Blumen und Früchte. Ich habe meine Andachtsbücher, in denen ich täglich 
lese. Mein Gepäck ist doch nicht so schwer." Aber der Fährmann bleibt uner- 
bittlich: •Tu was du willst. Kannst du dich aber nicht von deinem Gepäck tren- 
nen, bleibst du eben hier ..." 

1 Paul Konrad Kurz, Die Neuentdeckung des Poetischen. Zwischen Entfremdung und Utopie (Über 
moderne Literatur 5). Und der Folgeband, Über moderne Literatur 6. Frankfurt 1979; dort 190. 
2 Vgl. Peter Lippert, Wer sein Leben retten will. Selbstverwirklichung und Askese in einer bedrohten 
Welt. Mainz 1978. Manfred Seitz, Hans-Rudolf Mütter-Schvieie, Evangelische Askese. Einübung 
in die Zeitlichkeit, Kassel 1979. 



Selbstverwirklichung und Askese 339 

In einem Schlußgedicht werden Leben und Lebensbeschreibung zusam- 
mengefaßt: •Nackt wurdest du geboren, / nur nackt kannst du wiedergeboren 
werden / in der Herrlichkeit des Ätman. / Wer sich läßt, findet sich, / wer alles 
läßt, findet alles! / Wer sich selbst bewahrt, verliert alles / und sich selbst 
dazu."3 

Die Anklänge dieser radikalen Askese an die Botschaft des Evangeliums 
sind unüberhörbar. Es sind fürwahr nicht die schlechtesten Zeitgenossen, die 
sich von diesen Botschaften beeindrucken lassen. Askese, wenigstens wenn sie 
einen indischen Namen trägt, ist modern. 

Wer über Askese von heute nachsinnt, muß somit nach zwei Seiten schauen. 
Einmal in die heutige Konsumentenwelt hinein, in der wir alle mehr oder we- 
niger zuhause sind. Mit Massenmedien, Fernsehen, Auto usw. ist sie doch 
wohl zur größten •quasi-religiösen" Weltmacht geworden. Sie zwingt die 
Menschen zu einer Art von Gläubigkeit und Anbetung, wie sie früher nur Göt- 
tern geschenkt wurde. Aber es sind Götzen, die den Menschen von seiner in- 
nersten Bestimmung ablenken. In Opposition gegen diese Konsumen- 
ten-Ideologie ist ein Bedürfnis nach neuen Lebensformen erwachsen: ohne 
den modernen Komfort, ohne die Segnungen der Technik, ohne die Bequem- 
lichkeit der Großmärkte, ein Bedürfnis also nach Askese. Die ökologische Be- 
sinnung und die Energiekrisen haben bewußtgemacht: Wirkliche Lebensqua- 
lität kann nur erreicht werden über •asketische" Selbstbeschränkung. Unter, 
hinter dieser nüchternen Einsicht bricht bei vielen Menschen Tieferes auf, was 
sie bei einem indischen Weisen, wie dem zitierten, finden möchten. Aber ist 
das wirklich unser Weg, unsere Askese, wie es Gnananda in seinem Lieblings- 
wort ausdrückt? 

Dort wo nichts ist, 
gerade dort ist alles. 
Dring ein in dies Geheimnis 
und du wirst dir selbst entschwinden. 
Dann erst BIST du in Wahrheit4. 

Wir müssen dem Anliegen der Askese in Besinnungsstufen nachgehen, um 
nicht einen Fehltritt zu tun, der in die Irre führen würde. 

Selbstverwirklichung durch Askese 

Wer auch nur einen Teil von dem zu leben und zu verwirklichen sucht, was in 
ihm angelegt liegt, braucht •Askese". Diese Grundeinsicht und Grunderfah- 

3 Henri le Saux (Abhishiktananda), Das Feuer der Weisheit. Ein Benediktiner verbindet den leben- 
digen christlichen Glauben mit dem reichen spirituellen Erbe Indiens, Bern, München, Wien 1979, 
195-196. 
4 Ebd. 197. 



Josef Sudbrack 340 

rung ist Gemeingut allen Nachdenkens über den Menschen. Was damit ge- 
nauer gemeint ist, variiert. Doch die Tatsache, daß es ohne •Askese" kein 
wirkliches Menschsein gibt, ist zu einsichtig, um noch bewiesen werden zu 
müssen. 

Erik Erikson hat das, was Menschsein meint, mit dem Terminus •Identität" 
umschrieben5. Vom Wortsinn her ist damit •Dies-Selbigkeit" gesagt. Das also, 
was der Mensch von seinem Wesen her ist und sein soll, muß mit dem zusam- 
menfallen, was er tatsächlich tut und will und denkt: Dann ist ein Mensch iden- 
tisch. 

Gerne stellt man das Kind als Leitbild von Identität hin: So wie es in restloser 
Hingabe sich seinem Spiel hingibt, ohne von irgendeiner Seite sich stören zu 
lassen - so sollte ein mit sich identischer Mensch sein Leben leben. Die beson- 
nene, ruhige, heilige Welt, die von innen her aufbricht und nicht von außen ge- 
macht werden kann, ist das Ideal. 

a) Der Weg zu diesem Ziel und das Leben in dieser Identität verlangt Askese. 
Der Mensch muß wichtige und auch fordernde Angelegenheiten absagen, er 
muß auf oberflächliche Befriedigungen verzichten, um diese Identität zu er- 
fahren. 

Als Kind erlebte ich diese Askese am Unterschied von Hunger und Appetit: 
Du sollst den Hunger stillen, auch mit Appetit; aber du sollst den Verlockun- 
gen des Appetits dort nicht nachgeben, wo sie über den Hunger hinausreichen. 
Denn, so würde man heute formulieren, es schadet deiner leiblichen Gesund- 
heit, deiner leiblichen Identität. Wer einmal seinen Durst auf Flüssigkeit nicht 
durch ständiges Nippen an Coca-Cola-Flaschen oder an sonstwas in Dauerbe- 
friedigung zu unterdrücken sucht, sondern wirklich dürstet und dann erst die- 
sen Durst löscht, weiß, welche Freude es schenkt, welches Glücks- und Identi- 
tätsgefühl. Askese am Appetit auf Flüssigkeit schenkt die tiefere Identitätser- 
fahrung beim Durstlöschen. 

Das schlichte Beispiel gilt für alle Lebensbereiche. Ein zartes Lied wird zum 
Kunstgenuß, wenn man die dröhnende Dauerberieselung des Radios abge- 
schaltet hat. Die Freude an einer Landschaft entsteht, wenn man sich abseits 
der Bequemlichkeit von ausgetretenen Touristenwegen begibt. Dem Sportler 
wird das Erfolgserlebnis nur nach hartem asketischen Einsatz geschenkt. Dem 
Studenten ergeht es ähnlich mit seiner geistigen Askese. 

b) Im Zusammenhang mit den Entdeckungen der Tiefenpsychologie wurde 
diese Identitätsaskese um neue Dimensionen bereichert. Vereinfacht gesagt: 

5 Vgl. Michael Kiessmann, Identität und Glaube. Zum Verhältnis von psychischer Struktur und 
Glaube, München-Mainz 1980, mit einer sehr guten Darstellung des Anliegens Eriksons und einer 
weniger guten Integration der Identitätspsychologie in den Glauben. 



Selbstverwirklichung und Askese 341 

man hat entdeckt, daß das eigene Selbst in tieferen Schichten zuhause ist, als 
man es über normales Nachsinnen vermutet. Was an Krankheitsphänomenen 
erkannt wurde, gilt auch für den gesunden, gilt für jeden Menschen. 

Sind zum Beispiel das Leid, der Schmerz, der Zwiespalt in der eigenen Er- 
fahrung nur Züge, die man beseitigen muß, um voller Mensch zu werden, oder 
sind sie nicht geradezu notwendig, damit ein Mensch zur wirklichen Person 
wird? Ist das eben angeführte Beispiel des Durstes so platt zu verstehen: Ich 
dürste, also trinke ich - nur muß es wahrer Durst sein? Oder darf man mit C. G. 
Jung vermuten, daß dieser Durst ein Symbol, ein Archetyp für ein grundsätzli- 
cheres Sehnen des Menschen ist? Die Mystik kennt sogar den •Durst" nach 
Gott. 

Hier wird es schwieriger, die rechte Haltung zu finden. Die Tiefenpsycholo- 
gie hat z. B. entdeckt, daß die offenkundige Askese, aus der heraus sich ein 
Mensch vom anderen Geschlecht zurückzieht und zölibatär lebt, oftmals keine 
Sehnsucht nach dem großen anderen, dem transzendenten Du besagt, sondern 
ein Nein zu sich selbst impliziert, ein Nein zur •Anima" im Mann oder zum 
•Animus" in der Frau. Und umgekehrt hat sie gezeigt, daß ein freizügiges 
Sich-Erleben und Sich-Ausleben meist keine Identität bringt, sondern eine 
tiefe Kindeswunde aufbrechen läßt, einen Identitätsverlust, der von innen her 
den Menschen zerstört. Eine wirklichkeitsnahe Identitätssuche, also eine As- 
kese, die zur Selbstverwirklichung führen soll, muß sich auch mit solchen ver- 
borgenen Gesetzlichkeiten des Lebens auseinandersetzen. 

Romano Guardini hat in diesem Zusammenhang den schönen Ausdruck ge- 
prägt: Annahme seiner selbst6. Damit ist die Grundlage aller weiteren Überle- 
gungen um die Askese heute umschrieben. Das Wort •Annahme seiner selbst" 
klingt zurückhaltender und - man möchte sagen - •demütiger" als das forsche 
•Selbstverwirklichung" oder •Identität" - aber gemeint ist oder sollte sein das 
gleiche: 

Mensch wirst du nur, wenn du in nüchterner Bescheidung dich selbst recht 
einzuschätzen lernst; wenn du deine Fähigkeiten ordnest; wenn du sie in deine 
Umwelt vernünftig einbringst; wenn du Askese übst. 

Askese der Gemeinschaft 

In der Psychologie gewinnt eine Einsicht mehr und mehr an Bedeutung: 
Selbstverwirklichung ist für einen Menschen nur möglich, wenn er sich als 
Glied einer größeren Gemeinschaft annimmt und deshalb in mancher Bezie- 
hung sich als Individuum einschränkt. 

' Romano Guardini. Die Annahme seiner selbst. Würzburg 1960. 



Josef Sudbrack 342 

Man mag fragen: Muß diese Einsicht, die z. B. Horst Eberhard Richter7 her- 
vorhebt, ausdrücklich herausgestrichen werden? Ist sie nicht selbstverständ- 
lich? Doch nicht nur wegen der systematischen Vollständigkeit soll hier her- 
vorgehoben werden, daß zu jedem •Ich" das ,,Wir"-sein gehört. In christli- 
chen Kreisen - gerade in solchen, die besonders intensiv leben möchten - hat 
sich seit einiger Zeit eine Sprech- und damit auch Denk- und Handlungsweise 
breitgemacht, die das •Wir" im persönlichen Leben hintanzustellen droht. 
Man vertritt dort den Primat der Erfahrung vor aller Belehrung: •Nur was ich 
erfahren habe, kann ich vertreten. Nur wo der Glaube aus der Erfahrung auf- 
steigt, ist er menschenwürdig." Das hat die Folgerung: •Nur wo die Askese in 
den Dienst des Selbst, des Ich tritt, ist sie richtig und legitim." 

In solchem Denken und - wie gesagt - auch Tun wird ein gutes Anliegen ab- 
solut gesetzt und damit verfälscht. Christlicher Glaube muß in der Erfahrung 
wurzeln, aber er ist zugleich immer mehr als Erfahrung, übersteigt sie. 

Das entspricht - vor allem Glaubenswissen - schon der sozial-psychologi- 
schen Einsicht, daß ein Mensch nur in Gemeinschaft zum Menschen werden 
kann; daß es falsch und schädlich für ihn wäre, sich ausschließlich nach seinem 
eigenen Erlebnishorizont zu richten. Viele, wenn nicht gar alle psychischen 
Krankheiten haben einen sozialen Grund. Heil und Heilung dürfen nicht nur 
innerhalb des Selbst, innerhalb der eigenen Erfahrung ansetzen, sondern müs- 
sen die Umwelt mit hineinnehmen. Das Selbst kann erst geheilt werden, wo das 
Nicht-Selbst mit einbezogen wird. Der absolute Einsiedler ist ein Non-sens. 

Die pädagogische Erfahrung der letzten Jahrzehnte hat dies bestätigt. Kin- 
der finden ihr eigenes Leben nicht in vermeintlich restloser Freiheit und Will- 
kürlichkeit, nicht, indem sie das entwickeln, was ganz und allein dem isolierten 
•Selbst" entspricht. Sie werden nur zu ganzen und gesunden Menschen, wenn 
sie sich in eine vorgegebene Ordnung hineinleben, diese integrieren - in der 
Ordnung sich finden und eventuell mit ihr auseinandersetzen. Die vorgege- 
bene Ordnung aber ist ein Ausdruck der •Wir"-Gemeinschaft, die den Men- 
schen, die das •Ich" formt. Der Gegensatz zwischen Freiheit und Gehorsam, 
zwischen Selbst- und Fremd-Bestimmung erscheint in dieser Hinsicht, je tiefer 
man ihn hinterfrägt, als falscher, als Oberflächen-Gegensatz. 

Auf unseren Fragepunkt hin ausgelegt: Askese - die wahre Selbstverwirkli- 
chung - ist in hohem Maß ein Eingliedern in die größere Gemeinschaft; in die 
Familie oder in das Arbeitsteam; in die kommunale Gesellschaft oder in Staat 
und Kirche. 

Wer sich auf das Prinzip beruft: •Nur was ich erfahre, hat für mich Gültig- 
keit", plädiert für Isolierung und Einsamkeit. Er würde sich • wenigstens dem 

7 Horst Eberhard Richter, Die Gruppe, Hoffnung auf einem neuen Weg, sich selbst und andere zu 
befreien. Psychoanalyse in Kooperation mit Gruppeninitiativen, Hamburg 1972. 



Selbstverwirklichung und Askese 343 

Wortsinn nach • verbieten, neue, noch nicht er-•fahrene" Bereiche erfahren zu 
wollen; sie hätten für ihn den Wert der Nicht-Existenz, weil nicht erfahren. Er 
würde sich verbieten, in einen wahrhaften Dialog einzutreten; in ihm nämlich 
müßte er die Eigenerfahrung öffnen zu unbekannten Bereichen, müßte er auf 
Fremdes hören. 

Das Neu-•Erfahren-Lernen" aber, das •Fahren-in-neue-Bereiche", ver- 
langt ein Hintanstellen des Bisherigen, verlangt Askese. Man muß sich frem- 
den Wegen, fremden Vorschriften, fremden Einsichten anvertrauen; was als 
Selbstverwirklichung besessen wird, ist beiseite zu stellen, um neues Land zu 
betreten und dort zu erfahren, daß die Selbstverwirklichung von neuem und 
tiefer geschieht. Man muß Handlungen und Verhaltensweisen auf sich neh- 
men, die man noch nicht in die •Identität" integriert hat. Nur so wächst man 
aber in die Gemeinschaft der anderen, des •Wir" hinein. Nur so findet das Ich 
zur •Wir"-Dimension; nur so kann das Selbst die Seite seines Wesens verwirk- 
lichen, wo es über sich hinausragt, und der wirklichen Welt begegnen. 

Im Klartext unserer Überlegungen gesprochen: Das •Ich" übernimmt Auf- 
gaben, die es aufgrund der •Ich"-Erfahrung und •Ich"-Einsicht nicht restlos 
rechtfertigen kann. Es übernimmt sie von der •Wir"-Autorität und im Ver- 
trauen auf sie. Zwischen innerer Identität und äußerer Autorität, zwischen der 
erfahrenen Selbstverwirklichung und der übernommenen •Askese" muß na- 
türlich eine Balance bestehen. Der Scheitelpunkt, wo •Ich"-Identität und 
•Wir"-Sozialität zusammenfallen, wird erahnt und geglaubt, ist aber nicht voll 
greifbar. Es braucht •Askese", um sich dorthin zu wagen, eine Askese, die das 
Gleichgewicht sucht zwischen der Selbstverwirklichung, in der ein Mensch 
seine eigenen Anlagen fühlbar auslebt, und der anderen Selbstverwirklichung 
seiner sozialen Identität, die er annehmen, aber nicht in diesem Maße mit Er- 
fahrung belegen kann. 

Askese in der Begegnung 

Je weiter man dem Anliegen der Askese nachgeht, desto deutlicher werden 
ihre Züge. Das bisher Gesagte läßt sich immer noch unter dem Gesichtspunkt 
Selbstverwirklichung verstehen als Ausweitung des •Selbst" zu seiner eigenen 
Tiefendimension des •Wir". Wenn auch der Schnittpunkt beider Anliegen, 
der des •Ich" und der des •Wir" nicht eindeutig auszumachen ist, so bleibt es 
doch verständlich, daß sie zusammenfließen müssen, damit das Ich sich findet. 

Ein weiterer Schritt in unserer Überlegung wird an den Studien (besonders 
dem letzten großen Werk: Mysterium Coniunctionis8) von Carl Gustav Jung deut- 

8 Carl Gustav Jung, Mysterium coniunctionis. Untersuchungen über die Trennung und Zusammen- 
setzung der seelischen Gegensätze in der Alchemie. Unter Mitarbeit von Marie-Louise v. Franz, 
(Gesam. Werke XIV) Ölten 197 lf. 



Josef Sudbrack 344 

lieh. Einer der wichtigen therapeutischen Entdeckungen des Züricher Arztes 
war der Umgang mit dem eigenen •Schatten". Jeder Mensch trägt in sich Ne- 
gativ-Tendenzen. Sie können verschiedene Gestalten haben: Schuld, Vorein- 
genommenheit, Triebhaftigkeit, Antipathie, Angst, Todesfurcht usw. 

Nach C. G. Jung sind diese •Schatten" nicht auszumerzen, sondern zu inte- 
grieren. •Wenn der Schatten wertvolle Lebenselemente enthält, sollten sie ins 
Leben eingebaut und nicht bekämpft werden. Dann muß das Ich vielleicht ein 
Stück moralischen Hochmuts opfern und etwas ausleben, was ihm zwar dunkel 
erscheint, aber doch nicht ist. Dies kann ein ebenso heroisches Opfer bedeuten 
wie die Überwindung der Triebe ... Zu ahnen, ob dieses dunkle andere einen 
Fehler, den man überwinden sollte, darstellt oder ein Stück Leben, das wir an- 
nehmen sollten, ist eines der schwierigsten Probleme, dem wir auf dem Weg 
der Individuation begegnen. Es wirkt wie ein Gnadenakt Gottes, wenn es ei- 
nem ein Traum klar sagt... sonst aber bleibt nichts anderes übrig als die Qual 
moralischer Unsicherheit aushalten, möglichst keine definitiven Entschlüsse 
fassen und mit Hingabe die Träume weiter beobachten ..."9 

Hier ist Richtiges und Falsches oder doch Trügerisches vermengt. Richtiges: 
weil nun tatsächlich im Menschen vieles verborgen und aus der Verborgenheit 
heraus in seinem Leben von Bedeutung ist, was nicht im Un- und Vor-Bewuß- 
ten verborgen bleiben darf. Der Mensch muß, um gesund zu werden, es her- 
ausheben und sich dazu bekennen, es integrieren. 

Falsch und trügerisch aber ist der Versuch, nun alles und jedes von der sub- 
jektiven Selbstverwirklichung her zu bemessen. Natürlich weiß die eben zi- 
tierte C. G. Jung-Schülerin, Marie-Louise von Franz, daß •verbrecherische 
Anlagen" von dieser Selbstverwirklichung, also von der Integration des Schat- 
tens im Selbst, auszuschließen sei. Aber das Selbst bleibt Unterscheidungskri- 
terium für die Alternative: Integration oder Absage gegenüber dem •Schat- 
ten". 

Genügt dies? Gibt es nicht •Böses", dem man ein radikales Nein entgegen- 
stellen muß? Nicht, weil es der eigenen Selbstverwirklichung entgegensteht, 
sondern weil es in sich •böse" ist? 

Die anthropologischen Maßstäbe für diese Alternativ-Frage: Integration 
oder Negation, sind nur mühsam zu erarbeiten. Aber die christliche Lehre von 
Sünde und Sündhaftigkeit des Menschen weiß: Der Mensch wird niemals in 
sich selbst die positiv-gesunde Weltsicht finden, die ihn eindeutig, d. i. aus ei- 
gener Kraft und Einsicht, das Gute vom Bösen unterscheiden läßt. Er muß sich 
dazu außen anlehnen. Die christliche Dogmatik spricht von Gnade, von Of- 
fenbarung, von Gesetz und Gebot.10 

9
 Der Mensch und seine Symbole nach C. G. Jung, Ölten. 

10 Eugen Drewermanns, Strukturen des Bösen, Die jahwistische Urgeschichte in exegetischer, psy- 
choanalytischer und philosophischer Sicht (I•III, Paderborn) hat dies zum Inhalt. 



Selbstverwirklichung und Askese 345 

Positiv betrachtet werden die Unterschiede dieser Betrachtung von Askese 
zum Bisherigen noch deutlicher. Es gibt ein positives Überschreiten des Selbst, 
eine Verwirklichung des Menschen, in der er Sinn und Grund und Identität au- 
ßerhalb des Selbst sucht: Es geht um Begegnung und Liebe. Kann man und 
darf man Liebe und Begegnung, wie es einige psychologische Ansätze versu- 
chen, rein von der Selbstfindung her deuten? oder öffnet sich in ihnen nicht 
eine •Transzendenz", die nicht nur dem Wort nach, sondern in ihrer sinn- 
schenkenden Wirklichkeit Fremdbestimmung (statt Selbstsuche) bedeutet? 
die also ein Kriterium setzt, das grundsätzlich nicht mehr im Selbst abzudecken 
ist? 

Einige philosophische und anthropologische Grundlagen dieser Weltsicht 
hat Martin Buber in •Ich und Du"11 dargestellt. Er zeigt, daß in der •Begeg- 
nung" etwas angesprochen wird, das im absoluten Gegenüber, im göttlichen 
Du verankert ist. Martin Buber muß von der philosophisch-logischen Denk- 
weise in eine poetisch-aufweisenden Sprache übergehen; denn mit diesem 
Schritt in die •Transzendenz" wird auch die Grenze des philosophisch Reflek- 
tierbaren überschritten: Es gibt Einsichten in Wesensverhalte, die ihre letzte 
Gewißheit nur im Gegenüber zum unendlichen, personalen Gott erhalten, die 
nicht aus einer Ich-, aber auch nicht aus einer reinen Wir-Identität zu begreifen 
sind. So die Unauflösbarkeit des Ehebands; so der absolute Wert des mensch- 
lichen Lebens. Keine noch so kluge Introspektion, kein transzendentales Hin- 
terfragen kann dies erreichen. Es gibt zwar Annäherungen vielfältiger Art 
dorthin; aber die Mitte des Geheimnisses: daß da ein absoluter, personaler 
Gott mir gegenübersteht, und daß von ihm her der absolute Wert einer jeden 
geistigen Person zukommt, steht wohl nur der intuitiven Sicht eines Glaubens 
offen, nicht aber der analytischen Beweisführung des Denkens. 

Von hierher ergeben sich neue Sichten der asketischen Haltung: Aus der 
•Wir-Dimension" des eigenen Selbst ergibt sich die Notwendigkeit von Ver- 
zicht, von •Selbstlosigkeit". Man muß den eigenen Lebensstandard ein- 
schränken, wenn man in Lebensgemeinschaft leben will. Aber man empfängt 
von diesem anderen Menschen - wie als Entgelt - Liebe, Begegnung, Vertrau- 
en, Geborgenheit, Sicherheit und Verstehen. In einer •Selbstlosigkeit" aber, 
die verzichtet, ohne daß die humane Gegengabe von •Verstehen, Liebe, An- 
genommensein" in den Blick kommt, gewinnt die Askese einen neuen Zug. 

Der Mensch verzichtet jetzt nicht, weil er - bewußt oder unbewußt - Liebe 
und Begegnung geschenkt bekommt. Er verzichtet zugunsten anderer, weil es 
Menschen sind, die jene Absolutheit und Würde besitzen, die einer menschli- 
chen Person zukommt. Wir Christen glauben, daß diese Absolutheit ein •Bild 

11 Bei diesem Klassiker ist zu beachten, daß er in der Lebensgeschichte seines Verfassers einen 
Wendepunkt darstellt - von einer Identitätsphilosophie zum •dialogischen Prinzip". 



Josef Sudbrack 346 

und Gleichnis" des unendlichen Gottes ist; wir glauben zugleich, daß jeder 
Mensch, der diese Liebe setzt, darin Gott in seiner Absolutheit berührt und be- 
jaht - ob er es weiß oder nicht. 

Diese Askese könnte aussehen, als geschähe sie um des Verzichtes willen; 
sie geschieht aber für den anderen Menschen. Der Blick - auch nicht der des 
Unterbewußtseins - fällt nicht mehr auf das eigene Selbst, auf dessen Verwirk- 
lichung, auf dessen personale Erfüllung und Liebe, sondern auf das andere Du. 

Hier wird der Boden der rein humanen Selbstverwirklichung überstiegen. 
Die christliche Stellung zu den Problemen des Paragraphen 218 (Abtreibung) 
läßt sich nicht mehr aus dem Blickwinkel der Selbst -Verwirklichung begreifen. 
Christliche Askese öffnet sich zu einem Mehr, das den Glauben an Gott und 
den Glauben an den Menschen erfordert. 

Askese einfachhin aus Liebe 

Aber immer noch ist der Bereich der Nützlichkeitserwägungen oder des Zu- 
gewinns an Lebens- und Liebesqualität nicht völlig überschritten. Ein Verzich- 
ten wurde vorgestellt, das nun doch für einen anderen von Vorteil ist. Dieser 
Vorteil mag noch so subtil sein, mag Persönlichkeitswerte und geistiges Reifen 
beinhalten, aber er bleibt noch auf der Ebene des Nutzens, des Zugewinns. 

Die Geschichte der Spiritualität, auch der christlichen Spiritualität, scheint 
eine weitere Ebene zu kennen: Verzicht - ohne daß irgendein Nutzen oder ein 
noch so subtiler Vorteil für irgend jemanden herausspringt. 

Priester und Ordensleute der älteren Generation kennen Anweisungen 
zur Abtötung in Speise und Schlaf, zu ganz konkreten Bußleistungen mit Buß- 
gürtel, Bußhemd, oder gar Geißel zur Sühne, allein aus Liebe zu Jesus. Solche 
Übungen spielten innerhalb des Intensiv-Christentums von früher eine große 
Rolle und lassen sich in allen großen Religionen entdecken. Mit dem bisher 
Gesagten ist das nicht abzudecken. 

Wir kennen Beispiele von Heiligen, die aus Buße verdorbene, ekelerre- 
gende Speisen gegessen haben (Rosa von Lima, Maria Margareta Alacoque). 
Über den heiligen Petrus Damiani (f 1072), den Vorkämpfer der Eremiten, 
den Kardinal und Kirchenlehrer, wurden Selbstgeißelung und Tragen von pei- 
nigenden Vorrichtungen wie engen Bußgürteln um das Bein usw. zum weit- 
verbreiteten, in manchen Gemeinschaften selbstverständlichen Brauch. Der 
heilige Franz von Sales, dessen kluge Milde gerühmt wird, schreibt: •Die Buß- 
geißel hat eine wunderbare Kraft, den Geschmack an geistlichen Dingen zu 
wecken, wenn sie mäßig gebraucht wird."12 

12
 Max Huber, Die Nachahmung der Heiligen in Theorie und Praxis, I. Theorie der Nachahmung 

der Heiligen, II. Praxis der Nachahmung der Heiligen, Freiburg 1912, mit vielen Beispielen. II, 
204-206. 



Selbstverwirklichung und Askese 347 

Wenn über Askese nachgedacht wird, müssen solche Praktiken mitbedacht 
werden. Von der heiligen Franziska von Chantal erzählt man: •Als nun eines 
Tages dieses Drängen ihrer Verwandtschaft auf Verheiratung seinen Höhe- 
punkt erreichte und das Herz der beklagenswerten Witwe nahe daran schien, 
seine Widerstandskraft zu verlieren, entfernte sie sich unbemerkt aus der Mitte 
ihrer Verwandten, begab sich auf ihr Zimmer, warf sich auf die Knie, betete 
lange unter Strömen von Tränen und plötzlich, inspiriert von Gott, ergreift sie 
einen Pfriemen, hält ihn ans Feuer und schneidet den Namen Jesu in tiefen Zü- 
gen an die Stelle des Herzens auf die Brust ein. Das glühende Eisen drang so 
tief ein, daß Frau von Chantal nicht wußte, wie sie das aus dieser Wunde der 
Liebe strömende Blut stillen sollte. In dieses Blut nun tauchte sie eine Feder 
und schrieb von neuem ihr Gelübde nieder, sich einzig und allein der reinen 
Liebe Gottes zu weihen."13 Von Heinrich Seuse und vielen anderen wird Ähn- 
liches berichtet. 

a) Ist das krankhaft und psychisch abnormal? 
Von solchen Berichten ist zuerst das Legendarische, das übertrieben Darge- 

stellte abzuziehen. Auch auf die Unterschiede der Jahrhunderte sollte man bei 
der Beurteilung achten. Es ist nicht leicht, die Mentalität einer verflossenen 
Zeit zu begreifen, weder die des mittelalterlichen Lebens der Inbrunst und 
Hingabe, noch die des barocken Zerrissenseins von Freud und Schmerz, von 
Lebensjubel und Todesangst. 

Weiterhin muß betont werden, daß viele dieser Praktiken - obgleich von 
manchen asketischen Autoren gelobt - einfachhin falsch waren. Der heilige 
Franz von Sales hat seine geistliche Tochter, Franziska von Chantal, wegen der 
beschriebenen Handlung hart getadelt. Hellenistisch-neuplatonische Leib- 
feindlichkeit spielte hier eine Rolle; manche krankhafte Anlage von Heiligen 
spiegelt sich darin wider. Christliche Heiligkeit besagt nicht unbedingt die leib- 
seelische Gesundheit der Heiligen. 

Aber nachdem das alles bedacht ist, bleibt noch einiges übrig, das mit diesen 
Kategorien nicht umschrieben ist; es bleibt dasjenige übrig, was in biblischen 
Worten von Jesus, dem Gekreuzigten, den Paulus nur noch kennen will, gesagt 
ist. 

b) Eine natürliche Verstehensbasis hat der englische Kulturphilosoph und Li- 
terat, Aldous Huxley, aufgezeigt. In seinen theoretischen Schriften und beson- 
ders in den biographischen Analysen über Pere Joseph, die graue Eminenz, 
und über die Teufel von Loudun zur Zeit Richelieus untersucht er die asketi- 
schen Praktiken auf ihren bewußtseins-erweiternden Effekt.14 Durch Fasten 

13 Ebd. 1461. 
14 Wichtiger noch als seine Drogenbücher (Die Pforten der Wahrnehmung; Himmel und Hölle, 



Josef Sudbrack 34g 

und Nachtwachen, durch körperliche Anstrengung und sogar blutige Peini- 
gung können - so meint Huxley - im leiblichen Organismus Substanzen freige- 
setzt werden, die dem Geist helfen, frei zu werden. Adrenalin, wie eine der 
Substanzen heißt, verhelfe der Gehirntätigkeit zu einer mystischen Allein- 
heitserfahrung. 

Was auch immer davon zu halten ist, die aus der christlichen Spiritualität be- 
kannten Bußübungen sind damit nicht erklärt. Richtig eingesetzt können die 
angedeuteten asketischen Methoden ohne Zweifel helfen, Erfahrungen zu 
vertiefen und zu erweitern. Aber mehr ist damit nicht gesagt. Im Grunde be- 
schreibt auch Huxley nur ein natürliches Mittel zur Selbstverwirklichung. 

c) Die Motivation zur christlichen Buße und Askese liegt tiefer und nun in aus- 
gesprochener christlicher Tiefe. Zwei Große der christlichen Spiritualität mö- 
gen zu Wort kommen. 

Auf dem Höhepunkt der Exerzitien stellt Ignatius dem Beter drei Grade, 
drei Weisen der Demut vor. Der Gipfel der vollkommenen •Demut" besteht 
darin, daß ein Mensch sich zum Schwereren, Härteren entscheiden soll, wenn 
alles andere im Gleichgewicht schwingt. Ignatius motiviert dies: •Mehr mit 
dem armen Christus Armut (zu wollen und wählen), als Reichtum, Schmähun- 
gen mit dem davon erfüllten Christus mehr als Ehren, und mehr zu wünschen, 
als nichtig und töricht um Christi willen angesehen zu werden ... denn als weise 
und klug in dieser Welt."15 Grund für diese Entscheidung ist einzig die Tatsa- 
che, daß auch Christus Schmach und Schmerz erduldete. 

In der so typischen Geschichte über die •vollkommene Freude" wird von 
Franziskus ähnliches erzählt: •...wenn wir so viele Kränkungen und Schläge 
mit Vergnügen ertragen, bedenkend, daß wir die Pein Christi des Gebenedei- 
ten erdulden und ertragen sollen, schreibt und merkt es wohl: das ist vollkom- 
mene Freude. Und vernehmt den Schluß: unter allen Begnadungen des Heili- 
gen Geistes, die Christus seinen Knechten gewährt hat und gewähren will, ist es 
die vornehmste, sich selbst zu besiegen und gern um Gottes willen und Gott zu- 
liebe Erbärmlichkeiten auszuhalten."16 

Die Motivation durchbricht alles, was noch irgendwie in Nützlichkeitserwä- 
gungen - für sich oder für andere, personal oder sonstwie - verhaftet ist; jetzt 
heißt es einzig: •Weil ich Jesus liebe, der gelitten hat, will ich lieber Leid und 
Schmerz wählen als Freude." 

oftmals aufgelegt) sind seine biographischen Romane: Die graue Eminenz (Pere Joseph). Ein 
Leben zwischen Religion und Politik, München 1941. Die Teufel von Loudun, München 1950(mit 
kürzlich erschienener Neuauflage). 
15 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte, übers, und erläut. von Peter 
Knauer, Graz-Wien-Köln 1978, 73 (Nr. 167). 
16Franz von Assisi, Sonnengesang, Testament, Ordensregeln, Briefe, Fioretti (Diogenes Taschen- 
buch 201). Zürich 1979, 12-13 (übersetzt von W. v. d. Steinen). 



Selbstverwirklichung und Askese 349 

Ein naives Beispiel soll zum Verständnis helfen. Wir kennen die hübsche 
Szene der Kinderstube. Der Kleine von vier Jahren will nicht mehr essen; da 
greift die Mutter zu dem bewährten Vorbild-Mittel. Sie macht sich solidarisch 
mit dem Kind, und dann essen beide je einen Löffel Spinat: einen für die Oma, 
einen für den Opa, einen für den Vater usw. Der Kleine, angespornt durch 
das Beispiel der Mutter und motiviert durch die Liebe zur Oma und zum Opa 
schluckt tapfer Löffel für Löffel. 

Für die Mutter ist diese Prozedur zwar ein liebevoller Trick, um dem Kind 
zur ungeliebten, aber notwendigen Nahrung zu verhelfen. Aber das Kind - 
weshalb nun ißt es die Suppe oder den Spinat? Nur aus der Liebe zur Oma und 
zum Opa, rein wegen des Vorbilds der Mutter. 

Alle nicht unwichtigen Nebenüberlegungen sind beseite zu stellen, um diese 
Szene in ihrem anthropologischen Gültigsein zu verstehen: Das Kind tut sich 
das Leid des Herunterschluckens an - weil es die Oma liebt, und weil es das 
Beispiel der Mutter sieht. Da ist nichts mehr von Nützlichkeit oder Ähnlichem 
in seiner Handlungsmotivation zu finden; es tut es aus Liebe, einfachhin aus 
Liebe. 

Meister Eckhart erzählt eine ähnliche Geschichte, um den Schmerz verste- 
hen zu machen, den der Sohn Gottes durch seine Menschwerdung, bis zum Tod 
am Kreuze, auf sich nahm: Er nahm das Kreuz auf sich, einfachhin aus Liebe • 
so wie ein Mann sich verstümmelte, weil auch seine Frau eine Verstümmelung 
erlitten hatte. Ist das menschlich, ist das verständlich? Zweifelsohne ist die Mo- 
tivation behutsam zu beurteilen, wenn jemand - rein aus Liebe, ohne andere 
Hintergründe oder Nutzeffekte - sich Leid antut, weil eben auch der andere 
leidet oder gelitten hat. Allzuleicht entstammt solch ein •Heroismus" in- 
nerer Verklemmung. Aber als Gipfel einer Begegnungserfahrung kann es 
stimmig sein! kann es einen Höhepunkt des Menschseins bedeuten! Man muß 
seine Überlegung recht vorsichtig heranführen; man muß all die Stufen, die 
davor liegen - Selbstverwirklichung, Wir-Verwirklichung, Nutzen für die Per- 
sönlichkeit und für das Dasein des anderen - durchschritten haben, um zu spü- 
ren: Darüber hinaus liegt noch etwas anderes: Askese üben, Buße üben, sich 
Leid zufügen und Leid zulassen, weil der andere, der Geliebte, auch leidet. 

Daß daraus auch • im christlichen Verständnis auf jeden Fall • Werte er- 
wachsen, an denen man selbst und der geliebte andere Teil bekommt, tritt 
nicht ein in die Motivation; sie stammt allein aus Liebe. 

Nur von dieser Stufe aus gewinnen wir einen Zugang zu den asketischen 
Praktiken, die wir mit leisem Erschauern in alten Heiligenbiographien lesen. 
Auch in anderen Religionen - im Asketismus des Hinduismus und in den In- 
itiations-Riten afrikanischer Urvölker - werden ähnliche Bußübungen aus 
Liebessolidarismus erahnt. 



Josef Sudbrack 350 

Auf dieser Stufe also befände sich eine Askese, die einfachhin getan wird, 
weil man den anderen liebt. Liebe, die stets nach Verähnlichung strebt, möchte 
sich in Leid-Erfahrung ausdrücken, möchte aus Liebe das Leid teilen. Eine 
Askese also, die total zweckfrei ist. 

Zur Praxis der Askese 

Die Überlegungen führen in Bereiche, wo das Weiterfragen indiskret wird, wo 
die ehrfürchtige Scheu vor der innersten Erfahrung von Heiligen und Büßern 
Schweigen gebietet. 

Eine Selbst-Besinnung aber soll das Ganze aufgreifen, überblicken und ord- 
nen. 

a) Dort, wo Askese als Selbstwerdung noch nicht realisiert wird, wäre alles wei- 
tere nur ein bewußtes oder unbewußtes Täuschungsmanöver. Selbstfindung 
aber heißt zutiefst: Annahme seiner selbst - im Gewordensein, in der augen- 
blicklichen Situation, mit Schwächen und Stärken, mit Aufgaben und auch mit 
Versagen, mit all den Menschen um einen herum und zuerst mit einem selbst. 
Das ist der Rahmen, innerhalb dessen alles andere sich abspielt, die Basis, auf 
der das Weitere aufbaut. 

Schon hier ist die kritische Frage zu stellen: Ist diese Annahme deiner selbst 
nicht das Trugbild versteckter, anderer Motive? vielleicht der Faulheit, sich 
vernünftigen Forderungen stellen? oder der Angst vor Schwierigkeiten? oder 
der Resignation gegenüber den Tatsachen? Die Antwort darauf erfordert ein 
immer neues Besinnen und Wachwerden. Ob nicht schon in dieser Askese der 
Selbstfindung eine Ahnung verborgen sein kann, daß das eigene Selbst nur im 
Gegenüber der Liebe wach bleiben kann; daß es nur im selbstlosen Anver- 
trauen an jemand anderen sich selbst so vertrauen kann? 

b) Aus der ersten erwächst organisch die zweite Stufe der •Wir"-Askese; die 
Besinnung darauf, daß man nur als Gemeinschaft zum Menschen, nur im Wir 
zum Ich wird. Hier wird der Du-Charakter der Motivation zur Askese deutli- 
cher. Zum Durchbruch aber kommt dieser Du-Charakter in der Askese der 
Begegnung: Ein Mensch verzichtet auf die Eigenwelt, auf die Einrichtung sei- 
nes eigenen Zimmers und das Planen des eigenen Lebens, weil er einen ande- 
ren liebt, weil er einem anderen den Vorrang läßt, weil er gleichsam das Zen- 
trum seiner eigenen Identität aus sich heraus in den Geliebten legt - so wie es in 
der Bergpredigt heißt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz! 

c) Wer diese Stufe der Begegnungsaskese recht durchdenkt und sie von seiner 
Erfahrung durchziehen läßt, wird nicht mehr kopfscheu vor den harten Buß- 
praktiken mancher Heiliger, die aus Liebe zu Jesus sich Schmerzen antaten; 
der wird ahnen, daß sich darin eine Liebeserfahrung ausdrückt, die bis ins 
Letzte stimmig und menschlich richtig ist. 



Selbstverwirklichung und Askese 351 

Gefragt nach dem eigenen Leben wird man auch in der Ahnung vom Sinn 
der Buße •einfachhin aus Liebe" kaum zu eigenen Bußwerken ähnlicher 
Härte sich aufschwingen. Die Zeiten sind anders geworden; der Mensch ist 
seiner selbst und seiner Basis unsicher geworden; er hat zu viele Erfahrungen 
gemacht von Trug und Betrug; er ist zu schwach geworden in seiner personalen 
Kraft. Aber er wird einen Fernblick tun dürfen auf dieses Ideal: daß es Men- 
schen gab, die so sehr liebten, daß sie mitleiden wollten; die Jesus Christus so 
sehr nachfolgten, daß sie selbst sich das Kreuz aufluden, um mit dieser süßen 
Last ihrem Geliebten ähnlich zu werden. 

Das ist der Ort, den Ignatius von Loyola den •dritten Grad der Demut" 
nennt und den Franz von Assisi als •vollkommene Freude" besingt, der Ort 
der Kreuzesliebe der Heiligen. 
d) Und vielleicht darf ein solcher Mensch auch spüren, daß der Kreis seiner 
Lebensaskese, die vor allem •Annahme seiner selbst" bedeutet, den geheimen 
Mittelpunkt hat in einer Liebe zu Jesus, die sich so sehr übersteigt, wie es in 
diesen Bußübungen der Heiligen zum Ausdruck kommt, die ohne diese Liebe 
sinnlos, wenn nicht pervers wären. 

Gewiß wird er klug bleiben, den Pfad seiner vernünftigen Überlegungen und 
seiner psychologischen Vorsichtsmaßnahmen nicht verlassen. Aber dann kann 
es ihm doch einmal eine Hilfe werden, daß er weiß: das gibt es tatsächlich, das 
ist gesund und normal, das ist christlich und human - wenn ein Mensch aus 
Liebe dem anderen auch in Leid und Schmerz ähnlich sein will. Und dann wird 
er noch bewußter den Sinn und die Bedeutung der Stufe der Askese anerken- 
nen, die er gerade beschreitet. Schon die Annahme seiner selbst ist nämlich ein 
Ausdruck der Liebe zu Gott, der uns erschaffen, und der Liebe zu Jesus 
Christus, der uns das Heil gebracht hat. 

Zur Theologie der Askese 

Eigentlich werden nur von diesem Scheitelpunkt des asketischen Bemühens 
aus die üblichen theologischen Deutungen der Askese verständlich. 

Askese • so heißt es • sei Einübung des Todes, also eine Einübung des Ge- 
schehens, wo ein Mensch restlos alles loslassen muß. Er übe sich schon wäh- 
rend des Lebens darin ein, wenn er auf dies oder jenes verzichtet. Aber muß man 
nicht diese Übung des Loslassens verwandeln und vertiefen zu dem Loslassen 
aus Liebe; loslassen, weil Du es bist; loslassen nicht vor dem unbekannten Ab- 
grund, sondern vor dem Geheimnis der Liebe? 

Eine andere Definition der Askese schaut auf die eschatologische Vollen- 
dung und auf die Vorläufigkeit des jetzigen Lebens - deshalb solle man dieser 
•Vorläufigkeit" durch Buße und Entsagen Ausdruck geben. Aber hier genügt 
es, das Neue Testament aufzuschlagen. Das Wachen der törichten und klugen 
Jungfrauen bedeutet Askese: •Seid bereit für den Bräutigam", für die eschato- 



Ursula Adams 352 

logische Vollendung. Aber das ist bis ins Innerste eine Askese der Liebe, die 
durch nichts anderes begründet wird als durch den hoffenden Blick auf den, 
der da kommen soll. 

Und sicherlich darf man mit dieser Deutung des asketischen Bemühens auch 
an die Praktiken anderer Religionen herantreten. Die symbolische Legende, 
die zur Beginn nach Le Saux erzählt wurde und die den Kern der hinduisti- 
schen Askese darstellt, darf im Licht der Offenbarung in der Weise der Liebes- 
askese ausgedeutet werden: Alles Gepäck abwerfen auf dem eigenen Ufer und 
sich nackt und bloß übersetzen lassen zum anderen Ufer, weil dort der wartet, 
der ein und alles ist, in dessen Gegenwart alles andere nichtig und belanglos er- 
scheint. 

Bonaventura griff deshalb, als er seinen Vater Franziskus verstehen wollte, 
ein altes aus nichtchristlicher Tradition stammendes Wort auf und prägte es 
christlich um: 

•Nackt dem nackten Christus folgen"17 

- ich glaube, das ist der tiefste Sinn aller christlichen Askese. Wir werden ihn 
nicht in der Lauterkeit eines Franziskus oder Ignatius uns zu eigen machen, 
aber wir sollten wissen, daß wir damit vor dem Gipfel aller wahren und christli- 
chen Selbstfindung und Selbstwerdung stehen. Und wir sollten beten, daß uns 
ein wenig davon auch zur Erfahrung werde, daß wir einige Schritte zum Gipfel 
hinangehen dürfen. 

Berufung als Lebensberuf? 
Fragen und Denkansätze zum Verhältnis von Dienstleistungstätigkeit 
und Berufung 

Ursula Adams, Münster 

Mein Beruf macht mir meine Berufung kaputt • so habe eine Ordensschwester 
in Exerzitien gesagt, erzählte kürzlich ein Ordenspriester. Die Schwester 
dachte dabei wohl an den Alltag ihres Krankenhauses, an Arbeitszeitregelun- 
gen, an die sehr spezialisierten medizinischen Hilfsdienste, die eigentlich nur 
Handgriffe am Menschen sind und nicht den Menschen selber meinen. Und 

17 Zur Geschichte des Satzes vgl. Josef Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl. 
Studien zur Frömmigkeitsgeschichte des Spätmittelalters I. Darstellung, Münster 1966, 317-320. 
Bei Bonaventura in der Übersetzung seines Franziskuslebens von Sophronius Clasen. Engel des 
Siebten Siegels, Werl 1962, 31f., vgl. 538. 




