Selbstverwirklichung und Askese 337

Priester sein hei3t, Zeuge des Wunders sein. Nur die nicht verzagende Fort-
setzung der Verkiindigung der Nachricht aus der stiftenden Vergangenheit,
nur die Aufrechterhaltung der Kommunion mit der Kirche als ganzer, nur das
Durchhalten der wahren Zeichengestalt des Sakraments kann am Ende zdh-
len. Nur hier wird der Same weitergegeben, der jederzeit wieder von neuem
aufgehen und herrlich erblithen kann. Wo er erbliiht, wird die Gerechtigkeit
erbliihen, und der Welt wird mehr geholfen sein, als wenn ein Priester ausge-
zogen wire, die Pharaonen zu belehren oder an einer mystifizierten Basis an-
onym zu werden.

Daher wird man jemandem, der sich berufen glaubt, der Kirche als Priester
zu dienen, in dem aber zugleich die Sehnsucht brennt, etwas fiir die Gerechtig-
keit in der Welt zu leisten, nur sagen konnen, er solle das zweite vergessen und
nur noch an sein Zeugnis von der Gnade denken, dann tue er wahrscheinlich
am meisten dafiir.

DaB dies nicht im Sinne der Lobredner des Bestehenden, auch nicht der be-
stehenden Kirche gesagt ist, erst recht nicht zugunsten von irgendwelchen Be-
schwichtigern, die unsere Welt schon gerecht genug finden und unsere Natur
noch immer nicht genug zerstort und gefihrdet, sollte nach allem vorher Aus-
gefiihrten klar sein. Es setzt voraus, daBl Gottes Wille, in unserer Welt solle Ge-
rechtigkeit sein und unsere Welt solle nicht zerstdrt, sondern vollendet wer-
den, unendlich groBer ist als wir uns vorstellen konnen, und daB er diesen Wil-
len gerade durch seine Kirche verwirklichen will. Diese Kirche aber kann es
nur geben als durch Zeugnis weitergegebenes Wunder.

Vom rechten Leben als Mensch, als Christ —
Selbstverwirklichung und Askese

Josef Sudbrack, Miinchen

Seit einigen Jahren erleben wir mehr oder weniger iiberrascht, da Themen
und Anliegen des religidsen Lebens, die noch vor kurzem totgesagt wurden,
schnell und wirkkriftig wieder aktuell werden. Die provokative These von
dem ,,Gott*, der ,,tot* sei, verschied eines raschen Todes, und der Totge-
glaubte stand wieder auf. Eine engagierte und bei ihrem ersten Auftreten alle
Welt provozierende Lyrikerin wie Gabriele Wohmann schreibt heute: ,,Die



Josef Sudbrack 338

geheimen Reizschwellen zur Geborgenheit, zur Verséhnung, / Zu einem end-
lich iibergeordneten Vertrauen / Lieber Gott-Sagen ist moglich. Das liegt an
mir. ‘1

GewiB, der ,,Liebe Gott* der Gabriecle Wohmann tragt etwas andere Ziige
als der unserer gingigen kirchlichen Verkiindigung. Aber das Ausschauen
nach ,,Ubergeordnetem*, nach GréBerem, die Suche nach Geborgenheit und
das Verlangen nach Versdhnung schlédgt die Briicke vom Gedicht der Lyrikerin
zum traditionellen christlichen Glauben.

In den Bereich des Wieder-Aufgetauchten gehdren Worte und Vollziige wie
Meditation, Gotteserfahrung, Mystik, Gebet. Sie klingen wieder modern, weil
sie ein Anliegen ansprechen, das den modernen Menschen trifft. Die Worte
haben zwar nicht iiberall den gleichen Klang. Doch vor kritischen Aussetzun-
gen sollte man zuerst einmal horen, wie durch alle Ritzen der sikularisierten
Welt Tone des Religidsen, Ursehnsiichte nach ,,Geborgenheit und Versoh-
nung*, Urverlangen nach ,,Ubergeordnetem* einbrechen.

Man mufl und man kann heute iiber Religion sprechen.

Aktualitat des Themas

Zu diesen neuen-alten Bereichen gehdrt auch das Anliegen der Askese2. Man
sollte keine zu schnelle Festlegung des Begriffes versuchen; solche Uranliegen
erwachsen aus dem lebendigen Menschen und seinen konkreten Erfahrungen
und konnten durch iiberscharfe Definitionen nur eingeengt werden.

Vor einiger Zeit erschien die Ubersetzung eines Buches iiber einen hindui-
stischen Heiligen: Sri Gnananda. Ein franzosischer Benediktiner schildert
darin den harten, asketischen Weg des indischen Weisen zur Vollkommenheit,

Am SchluB} faBit der Weise in einer symbolischen Legende den Sinn seines
Suchens zusammen: Auf der anderen Seite des Ufers wohnt der Lehrer der
Weisheit; du bittest den Fahrmann, dich hiniiberzusetzen. Dieser antwortet:
,»,Einverstanden. Doch wirf zuvor dein Gepack weg. Ich fahre nur Menschen,
nicht ihre Sachen.* Du antwortest: ,,Was soll ich ohne meine Sachen tun? Ich
habe mein Essen fiir die Reise, meine Decken fiir die Nacht darin. Ich habe
Blumen und Friichte. Ich habe meine Andachtsbiicher, in denen ich tiglich
lese. Mein Gepéck ist doch nicht so schwer.* Aber der Fihrmann bleibt uner-
bittlich: ,, Tu was du willst. Kannst du dich aber nicht von deinem Gepéck tren-
nen, bleibst du eben hier ...«

1 Paul Konrad Kurz, Die Neuentdeckung des Poetischen. Zwischen Entfremdung und Utopie (Uber
moderne Literatur 5). Und der Folgeband, Uber moderne Literatur 6. Frankfurt 1979; dort 190.
2Vgl. Peter Lippert, Wer sein Leben retten will. Selbstverwirklichung und Askese in einer bedrohten
Welt. Mainz 1978. Manfred Seitz, Hans-Rudolf Miiller-Schwefe, Evangelische Askese. Einiibung
in die Zeitlichkeit, Kassel 1979.



Selbstverwirklichung und Askese 339

In einem SchluBgedicht werden Leben und Lebensbeschreibung zusam-
mengefafit: ,,Nackt wurdest du geboren, / nur nackt kannst du wiedergeboren
werden / in der Herrlichkeit des Atman. / Wer sich 148t, findet sich, / wer alles
1aBt, findet alles! / Wer sich selbst bewahrt, verliert alles / und sich selbst
dazu.*?

Die Anklidnge dieser radikalen Askese an die Botschaft des Evangeliums
sind unitberhorbar. Es sind fiirwahr nicht die schlechtesten Zeitgenossen, die
sich von diesen Botschaften beeindrucken lassen. Askese, wenigstens wenn sie
einen indischen Namen tragt, ist modern.

Wer iiber Askese von heute nachsinnt, muB3 somit nach zwei Seiten schauen.
Einmal in die heutige Konsumentenwelt hinein, in der wir alle mehr oder we-
niger zuhause sind. Mit Massenmedien, Fernsehen, Auto usw. ist sie doch
wohl zur grofiten ,,quasi-religidsen* Weltmacht geworden. Sie zwingt die
Menschen zu einer Art von Glaubigkeit und Anbetung, wie sie frither nur G6t-
tern geschenkt wurde. Aber es sind Go6tzen, die den Menschen von seiner in-
nersten Bestimmung ablenken. In Opposition gegen diese Konsumen-
ten-Ideologie ist ein Bediirfnis nach neuen Lebensformen erwachsen: ohne
den modernen Komfort, ohne die Segnungen der Technik, ohne die Bequem-
lichkeit der GroBmarkte, ein Bediirfnis also nach Askese. Die 6kologische Be-
sinnung und die Energiekrisen haben bewuBtgemacht: Wirkliche Lebensqua-
litdt kann nur erreicht werden iiber ,,asketische* Selbstbeschriankung. Unter,
hinter dieser niichternen Einsicht bricht bei vielen Menschen Tieferes auf, was
sie bei einem indischen Weisen, wie dem zitierten, finden mochten. Aber ist
das wirklich unser Weg, unsere Askese, wie es Gnananda in seinem Lieblings-
wort ausdriickt?

Dort wo nichts ist,

gerade dort ist alles.

Dring ein in dies Geheimnis

und du wirst dir selbst entschwinden.
Dann erst BIST du in Wahrheit?.

Wir miissen dem Anliegen der Askese in Besinnungsstufen nachgehen, um
nicht einen Fehltritt zu tun, der in die Irre fiihren wiirde.

Selbstverwirklichung durch Askese

Wer auch nur einen Teil von dem zu leben und zu verwirklichen sucht, was in
ihm angelegt liegt, braucht ,,Askese‘‘. Diese Grundeinsicht und Grunderfah-

3 Henri le Saux (Abhishiktananda), Das Feuer der Weisheit. Ein Benediktiner verbindet den leben-
digen christlichen Glauben mit dem reichen spirituellen Erbe Indiens, Bern, Miinchen, Wien 1979,
195-196.

4+ Ebd. 197.



Josef Sudbrack 340

rung ist Gemeingut allen Nachdenkens liber den Menschen. Was damit ge-
nauer gemeint ist, variiert. Doch die Tatsache, da es ohne ,,Askese‘ kein
wirkliches Menschsein gibt, ist zu einsichtig, um noch bewiesen werden zu
miissen.

Erik Erikson hat das, was Menschsein meint, mit dem Terminus ,,Identitat*
umschrieben®. Vom Wortsinn her ist damit ,,Dies-Selbigkeit* gesagt. Das also,
was der Mensch von seinem Wesen her ist und sein soll, mu mit dem zusam-
menfallen, was er tatsdchlich tut und will und denkt: Dann ist ein Mensch iden-
tisch.

Gerne stellt man das Kind als Leitbild von Identitit hin: So wie esin restloser
Hingabe sich seinem Spiel hingibt, ohne von irgendeiner Seite sich stéren zu
lassen — so sollte ein mit sich identischer Mensch sein Leben leben. Die beson-
nene, ruhige, heilige Welt, die von innen her aufbricht und nicht von au3en ge-
macht werden kann, ist das Ideal.

a) Der Weg zu diesem Ziel und das Leben in dieser Identitit verlangt Askese.
Der Mensch muf3 wichtige und auch fordernde Angelegenheiten absagen, er
mul} auf oberflichliche Befriedigungen verzichten, um diese Identitit zu er-
fahren.

Als Kind erlebte ich diese Askese am Unterschied von Hunger und Appetit:
Du sollst den Hunger stillen, auch mit Appetit; aber du sollst den Verlockun-
gen des Appetits dort nicht nachgeben, wo sie iiber den Hunger hinausreichen.
Denn, so wiirde man heute formulieren, es schadet deiner leiblichen Gesund-
heit, deiner leiblichen Identitdt. Wer einmal seinen Durst auf Fliissigkeit nicht
durch stdndiges Nippen an Coca-Cola-Flaschen oder an sonstwas in Dauerbe-
fricdigung zu unterdriicken sucht, sondern wirklich diirstet und dann erst die-
sen Durst 10scht, weill, welche Freude es schenkt, welches Gliicks- und Identi-
tatsgefiihl. Askese am Appetit auf Fliissigkeit schenkt die tiefere Identititser-
fahrung beim Durstldschen.

Das schlichte Beispiel gilt fiir alle Lebensbereiche. Ein zartes Lied wird zum
Kunstgenufl, wenn man die dréhnende Dauerberieselung des Radios abge-
schaltet hat. Die Freude an einer Landschaft entsteht, wenn man sich abseits
der Bequemlichkeit von ausgetretenen Touristenwegen begibt. Dem Sportler
wird das Erfolgserlebnis nur nach hartem asketischen Einsatz geschenkt.Dem
Studenten ergeht es dhnlich mit seiner geistigen Askese.

b) Im Zusammenhang mit den Entdeckungen der Tiefenpsychologie wurde
diese Identititsaskese um neue Dimensionen bereichert. Vereinfacht gesagt:

5 Vgl. Michael Klessmann, Identitit und Glaube. Zum Verhiltnis von psychischer Struktur und
Glaube, Miinchen-Mainz 1980, mit einer sehr guten Darstellung des Anliegens Eriksons und einer
weniger guten Integration der Identititspsychologie in den Glauben.



Selbstverwirklichung und Askese 341

man hat entdeckt, daB das eigene Selbst in tieferen Schichten zuhause ist, als
man es iiber normales Nachsinnen vermutet. Was an Krankheitsphanomenen
erkannt wurde, gilt auch fiir den gesunden, gilt fiir jeden Menschen.

Sind zum Beispiel das Leid, der Schmerz, der Zwiespalt in der eigenen Er-
fahrung nur Ziige, die man beseitigen muf3, um voller Mensch zu werden, oder
sind sie nicht geradezu notwendig, damit ein Mensch zur wirklichen Person
wird? Ist das eben angefiihrte Beispiel des Durstes so platt zu verstehen: Ich
diirste, also trinke ich— nur muB es wahrer Durst sein? Oder darf man mitC. G.
Jung vermuten, daB dieser Durst ein Symbol, ein Archetyp fiir ein grundsatzli-
cheres Sehnen des Menschen ist? Die Mystik kennt sogar den ,,Durst* nach
Gott.

Hier wird es schwieriger, die rechte Haltung zu finden. Die Tiefenpsycholo-
gie hat z. B. entdeckt, daB die offenkundige Askese, aus der heraus sich ein
Mensch vom anderen Geschlecht zuriickzieht und zolibatir lebt, oftmals keine
Sehnsucht nach dem gro8en anderen, dem transzendenten Du besagt, sondern
ein Nein zu sich selbst impliziert, ein Nein zur ,,Anima‘*‘ im Mann oder zum
,,Animus“ in der Frau. Und umgekehrt hat sie gezeigt, daB ein freiziigiges
Sich-Erleben und Sich-Ausleben meist keine Identitét bringt, sondern eine
tiefe Kindeswunde aufbrechen 148t, einen Identitéitsverlust, der von innen her
den Menschen zerstort. Eine wirklichkeitsnahe Identitdtssuche, also eine As-
kese, die zur Selbstverwirklichung fiihren soll, muB sich auch mit solchen ver-
borgenen Gesetzlichkeiten des Lebens auseinandersetzen.

Romano Guardini hat in diesem Zusammenhang den schonen Ausdruck ge-
prigt: Annahme seiner selbst®. Damit ist die Grundlage aller weiteren Uberle-
gungen um die Askese heute umschrieben. Das Wort ,,Annahme seiner selbst*
klingt zuriickhaltender und — man mochte sagen — ,,demiitiger* als das forsche
,,Selbstverwirklichung* oder ,,Identitidt — aber gemeint ist oder sollte sein das
gleiche:

Mensch wirst du nur, wenn du in niichterner Bescheidung dich selbst recht
einzuschitzen lernst; wenn du deine Fihigkeiten ordnest; wenn du sie in deine
Umwelt verniinftig einbringst; wenn du Askese iibst.

Askese der Gemeinschaft

In der Psychologie gewinnt eine Einsicht mehr und mehr an Bedeutung:
Selbstverwirklichung ist fiir einen Menschen nur méglich, wenn er sich als
Glied einer groferen Gemeinschaft annimmt und deshalb in mancher Bezie-
hung sich als Individuum einschrénkt.

6 Romano Guardini. Die Annahme seiner selbst. Wiirzburg 1960.



Josef Sudbrack 342

Man mag fragen: Muf} diese Einsicht, die z. B. Horst Eberhard Richter” her-
vorhebt, ausdriicklich herausgestrichen werden? Ist sie nicht selbstverstind-
lich? Doch nicht nur wegen der systematischen Vollstdndigkeit soll hier her-
vorgehoben werden, dafl za jedem ,,Ich‘‘ das ,,Wir“-sein gehort. In christli-
chen Kreisen — gerade in solchen, die besonders intensiv leben mdchten — hat
sich seit einiger Zeit eine Sprech- und damit auch Denk- und Handlungsweise
breitgemacht, die das ,,Wir** im personlichen Leben hintanzustellen droht.
Man vertritt dort den Primat der Erfahrung vor aller Belehrung: ,,Nur was ich
erfahren habe, kann ich vertreten. Nur wo der Glaube aus der Erfahrung auf-
steigt, ist er menschenwiirdig.* Das hat die Folgerung: ,,Nur wo die Askese in
den Dienst des Selbst, des Ich tritt, ist sie richtig und legitim.*

In solchem Denken und — wie gesagt —auch Tun wird ein gutes Anliegen ab-
solut gesetzt und damit verfilscht. Christlicher Glaube muf in der Erfahrung
wurzeln, aber er ist zugleich immer mehr als Erfahrang, Gibersteigt sie.

Das entspricht — vor allem Glaubenswissen — schon der sozial-psychologi-
schen Einsicht, daf3 ein Mensch nur in Gemeinschaft zam Menschen werden
kann; daB es falsch und schadlich fiir thn wére, sich ausschlieBlich nach seinem
eigenen Erlebnishorizont zu richten. Viele, wenn nicht gar alle psychischen
Krankheiten haben einen sozialen Grand. Heil und Heilung diirfen nicht nor
innerhalb des Selbst, innerhalb der eigenen Erfahrung ansetzen, sondern miis-
sen die Umwelt mit hineinnehmen. Das Selbst kann erst geheilt werden, wo das
Nicht-Selbst mit einbezogen wird. Der absolute Einsiedler ist ein Non-sens.

Die pddagogische Erfahrung der letzten Jahrzehnte hat dies bestétigt. Kin-
der finden ihr eigenes Leben nicht in vermeintlich restloser Freiheit und Will-
kiirlichkeit, nicht, indem sie das entwickeln, was ganz und allein dem isolierten
»Selbst* entspricht. Sie werden nur zu ganzen und gesunden Menschen, wenn
sie sich in eine vorgegebene Ordnung hineinleben, diese integrieren — in der
Ordnung sich finden und eventuell mit ihr auseinandersetzen. Die vorgege-
bene Ordnung aber ist ein Ausdruck der ,,Wir“-Gemeinschaft, die den Men-
schen, die das ,,Ich* formt. Der Gegensatz zwischen Freiheit und Gehorsam,
zwischen Selbst- und Fremd-Bestimmung erscheint in dieser Hinsicht, je tiefer
man ihn hinterfragt, als falscher, als Oberflichen-Gegensatz.

Auf unseren Fragepunkt hin ausgelegt: Askese — die wahre Selbstverwirkli-
chung — ist in hohem MaB ein Eingliedern in die grofere Gemeinschaft; in die
Familie oder in das Arbeitsteam; in die kommunale Gesellschaft oder in Staat
und Kirche.

Wer sich auf das Prinzip beruft: ,,Nur was ich erfahre, hat fiir mich Giiltig-
keit, pladiert fiir Isolierung und Einsamkeit. Er wiirde sich — wenigstens dem

7 Horst Eberhard Richter, Die Gruppe, Hoffnung auf einem neuen Weg, sich selbst und andere zu
befreien. Psychoanalyse in Kooperation mit Gruppeninitiativen, Hamburg 1972.



Selbstverwirklichung und Askese 343

Wortsinn nach — verbieten, neue, noch nicht er-,,fahrene‘ Bereiche erfahren zu
wollen; sie hiitten fiir ihn den Wert der Nicht-Existenz, weil nicht erfahren. Er
wiirde sich verbieten, in einen wahrhaften Dialog einzutreten; in ihm nédmlich
miifite er die Eigenerfahrung 6ffnen zu unbekannten Bereichen, miiite er auf
Fremdes horen.

Das Neu-,,Erfahren-Lernen‘‘ aber, das ,,Fahren-in-neue-Bereiche*, ver-
langt ein Hintanstellen des Bisherigen, verlangt Askese. Man muB sich frem-
den Wegen, fremden Vorschriften, fremden Einsichten anvertrauen; was als
Selbstverwirklichung besessen wird, ist beiseite zu stellen, um neues Land zu
betreten und dort zu erfahren, daB die Selbstverwirklichung von neuem und
tiefer geschicht. Man muf3 Handlungen und Verhaltensweisen auf sich neh-
men, die man noch nicht in die ,,Identitdt* integriert hat. Nur so wichst man
aber in die Gemeinschaft der anderen, des ,,Wir* hinein. Nur so findet das Ich
zur ,,Wir“-Dimension; nur so kann das Selbst die Seite seines Wesens verwirk-
lichen, wo es iiber sich hinausragt, und der wirklichen Welt begegnen.

Im Klartext unserer Uberlegungen gesprochen: Das ,,Ich* iibernimmt Auf-
gaben, die es aufgrund der ,,Ich*“-Erfahrung und ,,Ich**-Einsicht nicht restlos
rechtfertigen kann. Es iibernimmt sie von der ,,Wir*-Autoritat und im Ver-
trauen auf sie. Zwischen innerer Identitidt und duBBerer Autoritit, zwischen der
erfahrenen Selbstverwirklichung und der iibernommenen ,,Askese* muf3 na-
tiirlich eine Balance bestehen. Der Scheitelpunkt, wo ,,Ich*-Identitdt und
,,Wir‘‘-Sozialitdt zusammenfallen, wird erahnt und geglaubt, ist aber nicht voll
greifbar. Es braucht ,,Askese*, um sich dorthin zu wagen, eine Askese, die das
Gleichgewicht sucht zwischen der Selbstverwirklichung, in der ein Mensch
seine eigenen Anlagen fiihlbar auslebt, und der anderen Selbstverwirklichung
seiner sozialen Identitit, die er annehmen, aber nicht in diesem Maf3e mit Er-
fahrung belegen kann.

Askese in der Begegnung

Je weiter man dem Anliegen der Askese nachgeht, desto deutlicher werden
ihre Ziige. Das bisher Gesagte 148t sich immer noch unter dem Gesichtspunkt
Selbstverwirklichung verstehen als Ausweitung des ,,Selbst* zu seiner eigenen
Tiefendimension des ,,Wir*. Wenn auch der Schnittpunkt beider Anliegen,
der des ,,Ich* und der des ,,Wir* nicht eindeutig auszumachen ist, so bleibt es
doch verstandlich, daB sie zusammenflieBen miissen, damit das Ich sich findet.

Ein weiterer Schritt in unserer Uberlegung wird an den Studien (besonders
demletztengroBen Werk: Mysterium Coniunctionis®) von Carl GustavJungdeut-

8 Carl Gustav Jung, Mysterium coniunctionis. Untersuchungen iiber die Trennung und Zusammen-
setzung der seelischen Gegensitze in der Alchemie. Unter Mitarbeit von Marie-Louise v. Franz,
(Gesam. Werke XIV) Olten 1971f.



Josef Sudbrack 344

lich. Einer der wichtigen therapeutischen Entdeckungen des Ziiricher Arztes
war der Umgang mit dem eigenen ,,Schatten®. Jeder Mensch trigt in sich Ne-
gativ-Tendenzen. Sie konnen verschiedene Gestalten haben: Schuld, Vorein-
genommenheit, Triebhaftigkeit, Antipathie, Angst, Todesfurcht usw.

Nach C. G. Jung sind diese ,,Schatten‘‘ nicht auszumerzen, sondern zu inte-
grieren. ,, Wenn der Schatten wertvolle Lebenselemente enthilt, sollten sie ins
Leben eingebaut und nicht bekdmpft werden. Dann muB das Ich vielleicht ein
Stiick moralischen Hochmuts opfern und etwas ausleben, was ihm zwar dunkel
erscheint, aber doch nicht ist. Dies kann ein ebenso heroisches Opfer bedeuten
wie die Uberwindung der Triebe ... Zu ahnen, ob dieses dunkle andere einen
Fehler, den man iiberwinden sollte, darstellt oder ein Stiick Leben, das wir an-
nehmen sollten, ist eines der schwierigsten Probleme, dem wir auf dem Weg
der Individuation begegnen. Es wirkt wie ein Gnadenakt Gottes, wenn es ei-
nem ein Traum klar sagt ... sonst aber bleibt nichts anderes iibrig als die Qual
moralischer Unsicherheit aushalten, moglichst keine definitiven Entschliisse
fassen und mit Hingabe die Triume weiter beobachten ...*“?

Hier ist Richtiges und Falsches oder doch Triigerisches vermengt. Richtiges:
weil nun tatsdchlich im Menschen vieles verborgen und aus der Verborgenheit
heraus in seinem Leben von Bedeutung ist, was nicht im Un- und Vor-BewuB-
ten verborgen bleiben darf. Der Mensch muf3, um gesund zu werden, es her-
ausheben und sich dazu bekennen, es integrieren.

Falsch und triigerisch aber ist der Versuch, nun alles und jedes von der sub-
jektiven Selbstverwirklichung her zu bemessen. Natiirlich weiB die eben zi-
tierte C. G. Jung-Schiilerin, Marie-Louise von Franz, daB3 ,,verbrecherische
Anlagen‘ von dieser Selbstverwirklichung, also von der Integration des Schat-
tens im Selbst, auszuschlieBen sei. Aber das Selbst bleibt Unterscheidungskri-
terium fiir die Alternative: Integration oder Absage gegeniiber dem ,,Schat-
ten*.

Geniigt dies? Gibt es nicht ,,Boses*, dem man ein radikales Nein entgegen-
stellen muB3? Nicht, weil es der eigenen Selbstverwirklichung entgegensteht,
sondern weil es in sich ,,bose‘ ist?

Die anthropologischen Mafistibe fiir diese Alternativ-Frage: Integration
oder Negation, sind nur miihsam zu erarbeiten. Aber die christliche Lehre von
Siinde und Siindhaftigkeit des Menschen wei3: Der Mensch wird niemals in
sich selbst die positiv-gesunde Weltsicht finden, die ihn eindeutig, d. i. aus ei-
gener Kraft und Einsicht, das Gute vom Bosen unterscheiden 1483t. Er muf sich
dazu auflen anlehnen. Die christliche Dogmatik spricht von Gnade, von Of-
fenbarung, von Gesetz und Gebot.1°

% Der Mensch und seine Symbole nach C. G. Jung, Olten.
10 Eugen Drewermanns, Strukturen des Bosen, Die jahwistische Urgeschichte in exegetischer, psy-
choanalytischer und philosophischer Sicht (I-111, Paderborn) hat dies zum Inhalt.



Selbstverwirklichung und Askese 345

Positiv betrachtet werden die Unterschiede dieser Betrachtung von Askese
zum Bisherigen noch dentlicher. Es gibt ein positives Uberschreiten des Selbst,
eine Verwirklichung des Menschen, in der er Sinn und Grund und Identitét au-
Berhalb des Selbst sucht: Es geht um Begegnung und Liebe. Kann man und
darf man Liebe und Begegnung, wie es einige psychologische Ansitze versu-
chen, rein von der Selbstfindung her deuten? oder &ffnet sich in ihnen nicht
eine ,, Transzendenz*, die nicht nur dem Wort nach, sondern in ihrer sinn-
schenkenden Wirklichkeit Fremdbestimmung (statt Selbstsuche) bedeutet?
die also ein Kriterium setzt, das grundsétzlich nicht mehr im Selbst abzudecken
ist?

Einige philosophische und anthropologische Grundlagen dieser Weltsicht
hat Martin Buber in ,,Ich und Du‘!! dargestellt. Er zeigt, daf in der ,,Begeg-
nung* etwas angesprochen wird, das im absoluten Gegeniiber, im gottlichen
Du verankert ist. Martin Buber muf3 von der philosophisch-logischen Denk-
weise in eine poetisch-aufweisenden Sprache fibergehen; denn mit diesem
Schritt in die ,, Transzendenz* wird auch die Grenze des philosophisch Reflek-
tierbaren iiberschritten: Es gibt Einsichten in Wesensverhalte, die ihre letzte
GewiBBheit nur im Gegeniiber zum unendlichen, personalen Gott erhalten, die
nicht aus einer Ich-, aber auch nicht aus einer reinen Wir-Identitit zu begreifen
sind. So die Unauflosbarkeit des Ehebands; so der absolute Wert des mensch-
lichen Lebens. Keine noch so kluge Introspektion, kein transzendentales Hin-
terfragen kann dies erreichen. Es gibt zwar Anndherungen vielfiltiger Art
dorthin; aber die Mitte des Geheimnisses: da3 da ein absoluter, personaler
Gott mir gegeniibersteht, und dafl von ihm her der absolute Wert einer jeden
geistigen Person zukommt, steht wohl nur der intuitiven Sicht eines Glaubens
offen, nicht aber der analytischen Beweisfithrung des Denkens.

Von hierher ergeben sich neue Sichten der asketischen Haltung: Aus der
,, Wir-Dimension‘ des eigenen Selbst ergibt sich die Notwendigkeit von Ver-
zicht, von ,,Selbstlosigkeit”“. Man muf3 den eigenen Lebensstandard ein-
schrinken, wenn man in Lebensgemeinschaft leben will. Aber man empfingt
von diesem anderen Menschen — wie als Entgelt — Liebe, Begegnung, Vertrau-
en, Geborgenheit, Sicherheit und Verstehen. In einer ,,Selbstlosigkeit* aber,
die verzichtet, ohne daf3 die humane Gegengabe von ,,Verstehen, Liebe, An-
genommensein® in den Blick kommt, gewinnt die Askese einen neuen Zug.

Der Mensch verzichtet jetzt nicht, weil er — bewnf3t oder unbewufit — Liebe
und Begegnung geschenkt bekommt. Er verzichtet zugunsten anderer, weil es
Menschen sind, die jene Absolutheit und Wiirde besitzen, die einer menschli-
chen Person zukommt. Wir Christen glauben, daf3 diese Absolutheit ein ,,Bild

11 Bei diesem Klassiker ist zu beachten, daB er in der Lebensgeschichie seines Verfassers einen
Wendepunkt darstellt — von einer Identititsphilosophie zum ,,dialogischen Prinzip®.



Josef Sudbrack ‘ 346

und Gleichnis* des unendlichen Gottes ist; wir glauben zugleich, daB jeder
Mensch, der diese Liebe setzt, darin Gott in seiner Absolutheit beriihrt und be-
jaht — ob er es weill oder nicht.

Diese Askese konnte aussehen, als geschihe sie um des Verzichtes willen;
sie geschieht aber fiir den anderen Menschen. Der Blick — auch nicht der des
UnterbewuBtseins — fallt nicht mehr auf das eigene Selbst, auf dessen Verwirk-
lichung, auf dessen personale Erfiillung und Liebe, sondern auf das andere Du.

Hier wird der Boden der rein humanen Selbstverwirklichung iiberstiegen.
Die christliche Stellung zu den Problemen des Paragraphen 218 (Abtreibung)
1aBt sich nicht mehr aus dem Blickwinkel der Selbst-Verwirklichung begreifen.
Christliche Askese 6ffnet sich zu einem Mehr, das den Glauben an Gott und
den Glauben an den Menschen erfordert.

Askese einfachhin aus Liebe

Aber immer noch ist der Bereich der Niitzlichkeitserwigungen oder des Zu-
gewinns an Lebens- und Liebesqualitét nicht vollig iiberschritten, Ein Verzich-
ten wurde vorgestellt, das nun doch fiir einen anderen von Vorteil ist. Dieser
Vorteil mag noch so subtil sein, mag Personlichkeitswerte und geistiges Reifen
beinhalten, aber er bleibt noch auf der Ebene des Nutzens, des Zugewinns.

Die Geschichte der Spiritualitdt, auch der christlichen Spiritualitit, scheint
eine weitere Ebene zu kennen: Verzicht — ohne daB irgendein Nutzen oder ein
noch so subtiler Vorteil fiir irgend jemanden herausspringt.

Priester und Ordensleute der &lteren Generation kennen Anweisungen
zur Abtotung in Speise und Schlaf, zu ganz konkreten Bufileistungen mit Buf3-
giirtel, BuBhemd, oder gar Geif3el zur Siihne, allein aus Liebe zu Jesus. Solche
Ubungen spielten innerhalb des Intensiv-Christentums von friiher eine grofie
Rolle und lassen sich in allen grofien Religionen entdecken. Mit dem bisher
Gesagten ist das nicht abzudecken.

Wir kennen Beispiele von Heiligen, die aus BuBe verdorbene, ekelerre-
gende Speisen gegessen haben (Rosa von Lima, Maria Margareta Alacoque).
Uber den heiligen Petrus Damiani (t 1072), den Vorkdmpfer der Eremiten,
den Kardinal und Kirchenlehrer, wurden Selbstgei3elung und Tragen von pei-
nigenden Vorrichtungen wie engen BufBgiirteln um das Bein usw. zum weit-
verbreiteten, in manchen Gemeinschaften selbstverstindlichen Brauch. Der
heilige Franz von Sales, dessen kluge Milde geriihmt wird, schreibt: ,,Die Bu3-
geiBel hat eine wunderbare Kraft, den Geschmack an geistlichen Dingen zu
wecken, wenn sie maBig gebraucht wird.““1?

2 Max Huber, Die Nachahmung der Heiligen in Theorie und Praxis, I. Theorie der Nachahmung
der Heiligen, II. Praxis der Nachahmung der Heiligen, Freiburg 1912, mit vielen Beispielen. II,
204-206.



Selbstverwirklichung und Askese 347

Wenn iiber Askese nachgedacht wird, miissen solche Praktiken mitbedacht
werden. Von der heiligen Franziska von Chantal erzdhlt man: ,,Als nun eines
Tages dieses Dringen ihrer Verwandtschaft auf Verheiratung seinen Hohe-
punkt erreichte und das Herz der beklagenswerten Witwe nahe daran schien,
seine Widerstandskraft zu verlieren, entfernte sie sich unbemerkt aus der Mitte
ihrer Verwandten, begab sich auf ihr Zimmer, warf sich auf die Knie, betete
lange unter Strémen von Trianen und plotzlich, inspiriert von Gott, ergreift sie
einen Pfriemen, hilt ihn ans Feuer und schneidet den Namen Jesu in tiefen Zii-
gen an die Stelle des Herzens auf die Brust ein. Das gliihende Eisen drang so
tief ein, daB3 Frau von Chantal nicht wuBlte, wie sie das aus dieser Wunde der
Liebe stromende Blut stillen sollte. In dieses Blut nun tauchte sie eine Feder
und schrieb von neuem ihr Geliibde nieder, sich einzig und allein der reinen
Liebe Gottes zu weihen. 13 Von Heinrich Seuse und vielen anderen wird Ahn-
liches berichtet.

a) Ist das krankhaft und psychisch abnormal?

Von solchen Berichten ist zuerst das Legendarische, das iibertrieben Darge-
stellte abzuziehen. Auch auf die Unterschiede der Jahrhunderte sollte man bei
der Beurteilung achten. Es ist nicht leicht, die Mentalitit einer verflossenen
Zeit zu begreifen, weder die des mittelalterlichen Lebens der Inbrunst und
Hingabe, noch die des barocken Zerrissenseins von Freud und Schmerz, von
Lebensjubel und Todesangst.

Weiterhin mufl betont werden, daB viele dieser Praktiken — obgleich von
manchen asketischen Autoren gelobt — einfachhin falsch waren. Der heilige
Franz von Sales hat seine geistliche Tochter, Franziska von Chantal, wegen der
beschriebenen Handlung hart getadelt. Hellenistisch-neuplatonische Leib-
feindlichkeit spielte hier eine Rolle; manche krankhafte Anlage von Heiligen
spiegelt sich darin wider. Christliche Heiligkeit besagt nicht unbedingt die leib-
seelische Gesundheit der Heiligen.

Aber nachdem das alles bedacht ist, bleibt noch einiges iibrig, das mit diesen
Kategorien nicht umschrieben ist; es bleibt dasjenige iibrig, was in biblischen
Worten von Jesus, dem Gekreuzigten, den Paulus nur noch kennen will, gesagt
1st.

b) Eine natiirliche Verstehensbasis hat der englische Kulturphilosoph und Li-
terat, Aldous Huxley, aufgezeigt. In seinen theoretischen Schriften und beson-
ders in den biographischen Analysen iiber Pere Joseph, die graue Eminenz,
und iiber die Teufel von Loudun zur Zeit Richelieus untersucht er die asketi-
schen Praktiken auf ihren bewuBtseins-erweiternden Effekt.* Durch Fasten

13 Ebd. I 461.
14 Wichtiger noch als seine Drogenbiicher (Die Pforten der Wahrnehmung; Himmel und Holle,



Josef Sudbrack 348

und Nachtwachen, durch kérperliche Anstrengung und sogar blutige Peini-
gung kdénnen —so meint Huxley — im leiblichen Organismus Substanzen freige-
setzt werden, die dem Geist helfen, frei zu werden. Adrenalin, wie eine der
Substanzen heifit, verhelfe der Gehirntitigkeit zu einer mystischen Allein-
heitserfahrung.

Was auch immer davon zu halten ist, die aus der christlichen Spiritualitit be-
kannten BuBiibungen sind damit nicht erkldrt. Richtig eingesetzt kénnen die
angedeuteten asketischen Methoden ohne Zweifel helfen, Erfahrungen zu
vertiefen und zu erweitern. Aber mehr ist damit nicht gesagt. Im Grunde be-
schreibt auch Huxley nur ein natiirliches Mittel zur Selbstverwirklichung.

c) Die Motivation zur christlichen BuBBe und Askese liegt tiefer und nun in aus-
gesprochener christlicher Tiefe. Zwei Grofie der christlichen Spiritualitidt mo-
gen zu Wort kommen.

Auf dem Hohepunkt der Exerzitien stellt Ignatius dem Beter drei Grade,
drei Weisen der Demut vor. Der Gipfel der vollkommenen ,,Demut* besteht
darin, daB} ein Mensch sich zum Schwereren, Hirteren entscheiden soll, wenn
alles andere im Gleichgewicht schwingt. Ignatius motiviert dies: ,,Mehr mit
dem armen Christus Armut (zu wollen und wihlen), als Reichtum, Schméhun-
gen mit dem davon erfiillten Christus mehr als Ehren, und mehr zu wiinschen,
als nichtig und téricht um Christi willen angesehen zu werden ... denn als weise
und klug in dieser Welt.““1% Grund fiir diese Entscheidung ist einzig die Tatsa-
che, daB auch Christus Schmach und Schmerz erduldete.

In der so typischen Geschichte iiber die ,,vollkommene Freude* wird von
Franziskus dhnliches erzéhlt: ,,... wenn wir so viele Krankungen und Schliage
mit Vergniigen ertragen, bedenkend, dafl wir die Pein Christi des Gebenedei-
ten erdulden und ertragen sollen, schreibt und merkt es wohl: das ist vollkom-
mene Freude. Und vernehmt den Schluf3: unter allen Begnadungen des Heili-
gen Geistes, die Christus seinen Knechten gewéhrt hat und gewihren will, ist es
die vornehmste, sich selbst zu besiegen und gern um Gottes willen und Gott zu-
liebe Erbidrmlichkeiten auszuhalten. ‘16

Die Motivation durchbricht alles, was noch irgendwie in Niitzlichkeitserwi-
gungen — fiir sich oder fiir andere, personal oder sonstwie — verhaftet ist; jetzt
heiBt es einzig: ,, Weil ich Jesus liebe, der gelitten hat, will ich lieber Leid und
Schmerz wihlen als Freude.*

oftmals aufgelegt) sind seine biographischen Romane: Die graue Eminenz (Pere Joseph). Ein
Leben zwischen Religion und Politik, Miinchen 1941. Die Teufel von Loudun, Miinchen 1950 (mil
kiirzlich erschienener Neuauflage).

15 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliiuternde Texte, iibers. und erliut. von Peter
Knauer, Graz-Wien-Koéln 1978, 73 (Nr. 167).

16Franz von Assisi, Sonnengesang, Testament, Ordensregeln, Briefe, Fioretti (Diogenes Taschen-
buch 201). Ziirich 1979, 12-13 (iibersetzt von W. v. d. Steinen).



Selbstverwirklichung und Askese 349

Ein naives Beispiel soll zum Verstdndnis helfen. Wir kennen die hiibsche
Szene der Kinderstube. Der Kleine von vier Jahren will nicht mehr essen; da
greift die Mutter zu dem bewihrten Vorbild-Mittel. Sie macht sich solidarisch
mit dem Kind, und dann essen beide je einen Loffel Spinat: einen fiir die Oma,
einen fiir den Opa, einen fiir den Vater usw. Der Kleine, angespornt durch
das Beispiel der Mutter und motiviert durch die Liebe zur Oma und zum Opa
schluckt tapfer Loffel fiir Loffel.

Fiir die Mutter ist diese Prozedur zwar ein liebevoller Trick, um dem Kind
zur ungeliebten, aber notwendigen Nahrung zu verhelfen. Aber das Kind —
weshalb nun iBt es die Suppe oder den Spinat? Nur aus der Liebe zur Oma und
zum Opa, rein wegen des Vorbilds der Mutter.

Alle nicht unwichtigen Nebeniiberlegungen sind beseite zu stellen, um diese
Szene in ihrem anthropologischen Giiltigsein zu verstehen: Das Kind tut sich
das Leid des Herunterschluckens an — weil es die Oma liebt, und weil es das
Beispiel der Mutter sieht. Da ist nichts mehr von Niitzlichkeit oder Ahnlichem
in seiner Handlungsmotivation zu finden; es tut es aus Liebe, einfachhin aus
Liebe.

Meister Eckhart erzihlt eine dhnliche Geschichte, um den Schmerz verste-
hen zu machen, den der Sohn Gottes durch seine Menschwerdung, bis zum Tod
am Kreuze, auf sich nahm: Er nahm das Kreuz auf sich, einfachhin aus Liebe —
so wie ein Mann sich verstiimmelte, weil auch seine Frau eine Verstimmelung
erlitten hatte. Ist das menschlich, ist das verstandlich? Zweifelsohne ist die Mo-
tivation behutsam zu beurteilen, wenn jemand — rein aus Liebe, ohne andere
Hintergriinde oder Nutzeffekte — sich Leid antut, weil eben auch der andere
leidet oder gelitten hat. Allzuleicht entstammt solch ein ,,Heroismus‘ in-
nerer Verklemmung. Aber als Gipfel einer Begegnungserfahrung kann es
-stimmig sein! kann es einen Hohepunkt des Menschseins bedeuten! Man muf3
seine Uberlegung recht vorsichtig heranfithren; man muf all die Stufen, die
davor liegen — Selbstverwirklichung, Wir-Verwirklichung, Nutzen fiir die Per-
sOnlichkeit und fiir das Dasein des anderen — durchschritten haben, um zu spii-
ren: Dariiber hinaus liegt noch etwas anderes: Askese iiben, BuBle iiben, sich
Leid zufiigen und Leid zulassen, weil der andere, der Geliebte, auch leidet.

DaB daraus auch — im christlichen Verstindnis auf jeden Fall — Werte er-
wachsen, an denen man selbst und der geliebte andere Teil bekommt, tritt
nicht ein in die Motivation; sie stammt allein aus Liebe.

Nur von dieser Stufe aus gewinnen wir einen Zugang zu den asketischen
Praktiken, die wir mit leisem Erschauern in alten Heiligenbiographien lesen.
Auch in anderen Religionen — im Asketismus des Hinduismus und in den In-
itiations-Riten afrikanischer Urvélker — werden dhnliche BuBiibungen aus
Liebessolidarismus erahnt.



Josef Sudbrack 350

Auf dieser Stufe also befiande sich eine Askese, die einfachhin getan wird,
weil man den anderen liebt. Liebe, die stets nach Verdhnlichung strebt, mochte
sich in Leid-Erfahrung ausdriicken, mochte aus Liebe das Leid teilen. Eine
Askese also, die total zweckfrei ist.

Zur Praxis der Askese

Die Uberlegungen fiihren in Bereiche, wo das Weiterfragen indiskret wird, wo
die ehrfiirchtige Scheu vor der innersten Erfahrung von Heiligen und Biiern
Schweigen gebietet.

Eine Selbst-Besinnung aber soll das Ganze aufgreifen, iiberblicken und ord-
nen.

a) Dort, wo Askese als Selbstwerdung noch nicht realisiert wird, wire alles wei-
tere nur ein bewuBtes oder unbewuftes Tduschungsmandver. Selbstfindung
aber heiBt zutiefst: Annahme seiner selbst — im Gewordensein, in der augen-
blicklichen Situation, mit Schwéchen und Stirken, mit Aufgaben und anch mit
Versagen, mit all den Menschen um einen herum und zuerst mit einem selbst.
Das ist der Rahmen, innerhalb dessen alles andere sich abspielt, die Basis, auf
der das Weitere aufbaut.

Schon hier ist die kritische Frage zu stellen: Ist diese Annahme deiner selbst

nicht das Trugbild versteckter, anderer Motive? vielleicht der Faulheit, sich
verniinftigen Forderungen stellen? oder der Angst vor Schwierigkeiten? oder
der Resignation gegeniiber den Tatsachen? Die Antwort daraof erfordert ein
immer neues Besinnen und Wachwerden. Ob nicht schon in dieser Askese der
Selbstfindung eine Ahnung verborgen sein kann, daf3 das eigene Selbst nur im
Gegeniiber der Liebe wach bleiben kann; daf es nur im selbstlosen Anver-
trauen an jemand anderen sich selbst so vertranen kann?
b) Aus der ersten erwichst organisch die zweite Stufe der ,,Wir“-Askese; die
Besinnung darauf, daB man nur als Gemeinschaft zum Menschen, nur im Wir
zum Ich wird. Hier wird der Du-Charakter der Motivation zur Askese deutli-
cher. Zum Durchbruch aber kommt dieser Du-Charakter in der Askese der
Begegnung: Ein Mensch verzichtet auf die Eigenwelt, auf die Einrichtung sei-
nes eigenen Zimmers und das Planen des eigenen Lebens, weil er einen ande-
ren liebt, weil er einem anderen den Vorrang laBt, weil er gleichsam das Zen-
trum seiner eigenen Identitat aus sich heraus in den Geliebten legt —so wie es in
der Bergpredigt heiflt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz!

c) Wer diese Stufe der Begegnungsaskese recht durchdenkt und sie von seiner
Erfahrung durchziehen 148t, wird nicht mehr kopfscheu vor den harten BuB-
praktiken mancher Heiliger, die aus Liebe zu Jesus sich Schmerzen antaten;
der wird ahnen, daB sich darin eine Liebeserfahrung ausdriickt, die bis ins
Letzte stimmig und menschlich richtig ist.



Selbstverwirklichung und Askese 351

Gefragt nach dem eigenen Leben wird man auch in der Ahnung vom Sinn
der BuB3e ,,einfachhin aus Liebe* kaum zu eigenen BuBwerken &hnlicher
Harte sich aufschwingen. Die Zeiten sind anders geworden; der Mensch ist
seiner selbst und seiner Basis unsicher geworden; er hat zu viele Erfahrungen
gemacht von Trug und Betrug; er ist zu schwach geworden in seiner personalen
Kraft. Aber er wird einen Fernblick tun diirfen auf dieses Ideal: daf} es Men-
schen gab, die so sehr liebten, daf} sie mitleiden wollten; die Jesus Christus so
sehr nachfolgten, daf sie selbst sich das Kreuz aufluden, um mit dieser siilen
Last ihrem Geliebten dhnlich zu werden.

Das ist der Ort, den Ignatius von Loyola den ,,dritten Grad der Demut*

nennt und den Franz von Assisi als ,,vollkommene Freude* besingt, der Ort
der Kreuzesliebe der Heiligen.
d) Und vielleicht darf ein solcher Mensch auch spiiren, dal der Kreis seiner
Lebensaskese, die vor allem ,,Annahme seiner selbst* bedeutet, den geheimen
Mittelpunkt hat in einer Liebe zu Jesus, die sich so sehr iibersteigt, wie es in
diesen BuB3iibungen der Heiligen zum Ausdruck kommt, die ohne diese Liebe
sinnlos, wenn nicht pervers wiren.

GewiB wird er klug bleiben, den Pfad seiner verniinftigen Uberlegungen und
seiner psychologischen Vorsichtsmanahmen nicht verlassen. Aber dann kann
es ihm doch einmal eine Hilfe werden, daB er weil3: das gibt es tatsdchlich, das
ist gesund und normal, das ist christlich und human — wenn ein Mensch aus
Liebe dem anderen auch in Leid und Schmerz dhnlich sein will. Und dann wird
er noch bewuf3ter den Sinn und die Bedeutung der Stufe der Askese anerken-
nen, die er gerade beschreitet. Schon die Annahme seiner selbst ist ndmlich ein
Ausdruck der Liebe zu Gott, der uns erschaffen, und der Liebe zu Jesus
Christus, der uns das Heil gebracht hat.

Zur Theologie der Askese

Eigentlich werden nur von diesem Scheitelpunkt des asketischen Bemiihens
aus die tblichen theologischen Deutungen der Askese verstandlich.

Askese — so heiB3t es — sei Einiibung des Todes, also eine Einiibung des Ge-
schehens, wo ein Mensch restlos alles loslassen muB3. Er iibe sich schon wéih-
rend des Lebens darin ein, wenn er auf dies oder jenes verzichtet. Aber mufy man
nicht diese Ubung des Loslassens verwandeln und vertiefen zu dem Loslassen
aus Liebe; loslassen, weil Du es bist; loslassen nicht vor dem unbekannten Ab-
grund, sondern vor dem Geheimnis der Liebe?

Eine andere Definition der Askese schaut auf die eschatologische Vollen-
dung und auf die Vorlaufigkeit des jetzigen Lebens — deshalb solle man dieser
,», vorlaufigkeit” durch Bu3e und Entsagen Ausdruck geben. Aber hier geniigt
es, das Neue Testament aufzuschlagen. Das Wachen der torichten und klugen
Jungfrauen bedeutet Askese: ,,Seid bereit fiir den Brautigam®, fiir die eschato-



Ursula Adams 352

logische Vollendung. Aber das ist bis ins Innerste eine Askese der Liebe, die
durch nichts anderes begriindet wird als durch den hoffenden Blick auf den,
der da kommen soll.

Und sicherlich darf man mit dieser Deutung des asketischen Bemiihens auch
an die Praktiken anderer Religionen herantreten. Die symbolische Legende,
die zur Beginn nach Le Saux erzihlt wurde und die den Kern der hinduisti-
schen Askese darstellt, darfim Licht der Offenbarung in der Weise der Liebes-
askese ausgedeutet werden: Alles Gepick abwerfen auf dem eigenen Ufer und
sich nackt und blof} iibersetzen lassen zum anderen Ufer, weil dort der wartet,
der ein und alles ist, in dessen Gegenwart alles andere nichtig und belanglos er-
scheint.

Bonaventura griff deshalb, als er seinen Vater Franziskus verstehen wollte,
ein altes aus nichtchristlicher Tradition stammendes Wort auf und prigte es
christlich um:

,,Nackt dem nackten Christus folgen*‘1”

—ich glaube, das ist der tiefste Sinn aller christlichen Askese. Wir werden ihn
nicht in der Lauterkeit eines Franziskus oder Ignatius uns zu eigen machen,
aber wir sollten wissen, dal wir damit vor dem Gipfel aller wahren und christli-
chen Selbstfindung und Selbstwerdung stehen. Und wir sollten beten, daf uns
ein wenig davon auch zur Erfahrung werde, daf3 wir einige Schritte zum Gipfel
hinangehen diirfen.

Berufung als Lebensberuf?

Fragen und Denkansitze zum Verhiltnis von Dienstleistungstatigkeit
und Berufung

Ursula Adams, Miinster

Mein Beruf macht mir meine Berufung kaputt — so habe eine Ordensschwester
in Exerzitien gesagt, erzdhlte kiirzlich ein Ordenspriester. Die Schwester
dachte dabei wohl an den Alltag ihres Krankenhauses, an Arbeitszeitregelun-
gen, an die sehr spezialisierten medizinischen Hilfsdienste, die eigentlich nur
Handgriffe am Menschen sind und nicht den Menschen selber meinen. Und

17 Zur Geschichte des Satzes vgl. Josef Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl.
Studien zur Frommigkeitsgeschichte des Spdtmittelalters 1. Darslellung, Miinster 1966, 317-320.
Bei Bonaventura in der Ubersetzung seines Franziskuslebens von Sophronius Clasen. Engel des
Siebten Siegels, Werl 1962, 31f., vgl. 538.





