
Zwischen Allerheiligen und Allerseelen 
Gerhard Glaser, Tübingen 

Am 1. November 1887 notiert Maurice Blondel in sein Tagebuch: •Das Nach- 
denken ist keinesfalls das Ziel, es ist lediglich das Mittel, das Mittel zu fühlen, 
zu lieben, zu handeln, sich noch mehr herzugeben. Es genügt nicht anzuhalten, 
sich zufriedenzustellen, sich zu genügen, sich zu besitzen; immer (ist es nötig) 
überstiegen und enteignet zu sein: ,ascensiones disposuit in corde suo' (Ps 82,6 
vulg., wörtlich: Über die Aufstiege verfügte er in seinem Herzen); immer im 
Ringen mit Gott, und darin ohne Unterlaß unterlegen zu sein. Sich besiegen 
lassen durch den, den man liebt, ein süßes Ding!"1 

Darin besteht der Weg des Heiligen. Am Fest Allerheiligen freilich soll un- 
ser Blick auf das Ende des Weges gerichtet sein. Die Heiligen sind Menschen, 
die schon am Ziel, bei Gott angekommen sind. Deshalb ist es gut, daß wir das 
Fest Allerheiligen vor dem Fest Allerseelen feiern. Zuerst nämlich sollen und 
dürfen wir auf das Ziel schauen, auf ein erreichbares und dem Menschen mög- 
liches Ziel. Die Heiligen sind keine christlichen Helden oder unerreichbare 
Ausnahmegrößen der Frömmigkeitsgeschichte. Sie sind überhaupt nicht groß, 
sondern übergehen sich: sie geben sich nicht mit sich selbst zufrieden, sondern 
befrieden den Nächsten; sie genügen nicht sich selbst, sondern ihre Genugtu- 
ung ist das Glück der anderen; sie besitzen in all ihren Dingen nicht sich, son- 
dern geben. Die Heiligen sind nicht bei sich, sie konzentrieren nicht alles auf 
sich, sondern sie sind sich fremd und entfernt. 

Und weil sie nicht bei sich sind, können sie bei Gott sein. Die Heiligen sind 
jetzt bei Gott. Ihr Weg dorthin ist ein Ringen mit Gott. Der Mensch ringt mit 
Gott - und er liebt ihn: das ist der •Sieg" Gottes über den Menschen. Wenn 
Gott über den Menschen siegt, dann wird der Mensch ein Heiliger. Und sich 
von der Liebe (nicht von der Macht) besiegen lassen, sich vom liebenden Gott 
enteignen lassen - das ist keine Niederlage für den Menschen und kein Macht- 
sieg Gottes, sondern ein süßes Ding; es ist das Bei-Gott-Sein, der Himmel. 
Und diese Nähe bei Gott läßt sich vielleicht nur mit diesem Wort •ein süßes 
Ding" ausdrücken. Denn im Geschmack an Gott, den die Heiligen kosten, ge- 
schieht die höchste Nähe, der Himmel; sich besiegen lassen von der Liebe: ein 
süßes Ding. 
1 M. Blondel, Cameis intimes (1883-1894) Paris 1961,111; •die ,carnets intimes'aus der Zeit der 
Abfassung der ,Action' zeigen indes, daß hinter der philosophischen (beinah apologetischen') 
Einkleidung sich ein heilig-lauteres augustinisches ,cor inquietum' verbirgt, und daß alles Drängen 
zu Gott sich in diesem Herzen je schon in ein demütiges Fiat der liebenden Indifferenz aufgegeben 
hat." H. U. von Balthasar, Glaubhaft ist nur Liebe, "1975, 25 f. Anm. 1. Im Urtext besagt das 
Psalmzitat: •(Selig der Mann,) der in seinem Herzen Überstiege bedenkt." 



Gerhard Glaser 366 

Das ist das Ziel. Dort sind wir noch nicht. Wir sind keine Heiligen. Ein Heiliger 
ist der Mensch erst, wenn er bei Gott angekommen ist. Daher weist das Fest 
Allerheiligen über dieses unser Leben hinaus, weit hinaus, so weit wie der Un- 
terschied zwischen dem Ziel und dem Anfang ist. Allerheiligen weist uns Men- 
schen eigentlich auf ein Fest hin, das wir hier noch nicht feiern, sondern erst 
dort. Es ist das Fest der bei Gott Angekommenen; und wir feiern nicht uns, 
sondern nur erst ihr Fest mit. Das Fest Allerheiligen ist nicht unser Fest, son- 
dern ihr Fest. Deswegen sollte man uns auch nicht ständig vorhalten, daß wir 
noch nicht heiligmäßig genug leben, daß wir noch keine Heiligen sind. Aber 
dennoch - obschon nicht unser Fest - dürfen wir schon das Fest mitfeiern. Wir 
sind noch nicht am Ziel, sondern erst am Anfang. Aber mitfeiernd sind wir 
nicht ziellos, und dies ist sehr wichtig. 

* 

Am 1. November 1892 notiert sich Maurice Blondel: •Allerheiligen. Es ist nö- 
tig, einer von denen dort zu sein, einer aus dieser Menge, die man nicht zählen 
kann; das große Wort der Liebe, das ist die unzählige Zeugenschaft seines Ge- 
schenkes: Ihr wißt diese Zahl, ihr, aber das genaue Wissen davon ist unerreich- 
bar für jede Kreatur; man wird niemals den Grund euerer Barmherzigkeit aus- 
loten."2 

Allerheiligen - ein Fest, das uns übersteigt in jeder Hinsicht; und zwar, weil 
wir uns noch nicht überstiegen haben, weil wir noch ichhafte Einzelmenschen 
der Egoisten sind und noch nicht zur großen Zahl und Gemeinschaft der Heili- 
gen gehören. Aber dies meint keine Nivellierung • sondern hier gilt das große 
Wort der Liebe. Die Heiligen sind Zeugen der Liebe. Sie bezeugen freilich 
nicht sich selbst; sie stellen kein Foto von sich aus, sondern bezeugen Gottes 
Gabe an uns: seine Barmherzigkeit, die eben alle erreichen kann. Auch die 
Heiligen wissen nicht, wer zu den Heiligen zählen wird. Und es werden wohl 
immer mehr und andere Menschen sein, als wir Anfänger es vermuten. Und 
auch dies ist gut so. Denn unsere Vermutungen und unser Vorwissen könnten 
doch nur Gottes Barmherzigkeit einengen wollen. Das Fest Allerheiligen ist 
ein Fest der Weite und, weil Gott jeden Menschen liebt, ein Fest aller Heiligen. 
Niemand ist von Gott her davon ausgenommen, wir können sie alle nicht zäh- 
len; Heilige kann man nicht zählen und aufreihen, um sie dann bei passender 
Gelegenheit zu präsentieren. Heilige sind unzählbar, systemlos. Niemand ist 
davon ausgenommen, jeder Heilige ist eine Ausnahme, weil der Grund der 
Barmherzigkeit Gottes nicht zählbar und festlegbar ist und weil diese Aller- 
barmung selbst nicht zählt und aufrechnet: das große Wort der Liebe. 

2 Ebd. S. 467. 



Zwischen Allerheiligen und Allerseelen ' 367 

Am 2. November 1892 (das Fest Allerseelen ist ja der Geburtstag von Maurice 
Blondel) bekennt er: •Der Tag der Toten. Ich habe euch empfangen zu einem 
Tag und zu einer Stunde selbst, wo ihr mich gerufen habt zu diesem Leben des 
Sterbens, das der Weg des Unsterblichen, des Göttlichen ist. Ihr schenkt uns 
das Leben nur, damit wir sterben ohne Unterlaß in euere Vereinigung."3 

Allerseelen - ein Tag der Toten und doch schon der Tag, mit dem das Leben 
beginnt. Für M. Blondel eine merkwürdige Fügung, so daß er am 2. November 
1888 schreiben kann: •Tag der Geburt, Tag des Todes."4 Oder am 2. Novem- 
ber 1889: •Natalis dies (Geburtstag). Die Nacht rückt vor, und der Tag der 
Ewigkeit naht."5 Das Fest Allerseelen ist ein Fest des Überganges, also eigent- 
lich gar kein Fest. An diesem Tag geht die Nacht des Lebens zu Ende, und der 
Tag ohne Nacht, der Festtag der Ewigkeit naht. Nach dem Fest •Allerheili- 
gen", das uns Menschen das Ziel zeigt, an dem wir bleiben dürfen, begehen wir 
das Fest des Weges; oft noch mit einem Gang zu den Gräbern der von uns ge- 
gangenen Menschen. Sie sind von uns gegangen und noch auf dem Weg. Sie 
haben den Anfang schon hinter sich und sind mitten auf dem Weg zu Gott. Das 
Fest Allerseelen zeigt uns also nicht das Ziel, sondern den Weg zum Ziel. Es ist 
ein Weg der Menschen, die sterben. Es ist der Übergang vom Leben über den 
Tod zum Leben. Es ist der Weg des Sterbens und des Göttlichen. Nicht mehr 
der Anfang, an dem wir noch stehen • Anfänger im Sichübersteigen und Sich- 
übergehen -, und noch nicht das Ziel. Aber am Fest Allerseelen zeigt uns die 
Gemeinschaft der Glaubenden den Weg zum Ziel, zur Gemeinschaft der Hei- 
ligen. 

Das Fest Allerseelen kommt nach dem Fest Allerheiligen, damit wir zuerst 
das Ziel sehen vor dem Weg des Sterbens; damit wir zuerst erkennen, daß all 
unser Leben ein Weg des Göttlichen ist, weil wir ja auf jene vereinigende Nähe 
der Liebe hingehen. Der Weg ist noch nicht das Ziel. Er ist daher auch Zer- 
streuung: •Zerstreuung (<fotentio) ist mein Leben" bekennt Augustinus6, und 
wir leben noch in der Weise der Zerstreutheit (man möge heute eher •Streß" 
sagen und schleichende Sinnlosigkeit) und noch nicht in der Sammlung (inten- 
tio); aber das Fest Allerseelen läßt uns nicht in der Zerstreuung versinken, 
sondern gibt unzweideutig die Richtung zum Ziel an: der Weg des Sterblichen 
ist auch der Weg des Göttlichen. Gesammelt leben wir, wenn wir bei Gott le- 
ben. Heilige leben intensiv. 

Allerseelen kommt nach dem Fest Allerheiligen, weil es nur den Weg zeigt, 
und weil das Fest Allerheiligen vorausliegt. Der Christ sieht zuerst das Ziel und 

3 Ebd. S. 467. 
4 Ebd. S. 153. 
5 Ebd. S. 264. 
6 Augustinus, Confessiones (München 31966) Buch XI 29, 39. 



Georg Baudler 368 

dann den Weg. Das ist die rechte Reihenfolge. Und auch das ist gut für den 
Menschen, der allererst mit dem Weg anfängt. Nur so braucht er am Weg, an 
diesem schweren Übergang vom Sichfesthalten zum Gehaltensein in Gott, 
vom zerstreuten Ich zum intensiven, gesammelten Leben bei Gott, nicht zu 
verzweifeln. Denn gegen die Verzweiflung gibt es nur das Fest der Heiligen als 
Heilmittel, das noch aussteht, aber als Ziel: •Man lebt nur aus Hoffnung. Das 
Rastlose des heiligen Augustinus. Daraufhin streben, das ist leben."7 

Der Weg, auf den Allerseelen hinweist, ist kein endloser Weg; das unruhige 
Herz findet Ruhe in Gott: ein süßes Ding, die Vereinigung mit Gott, dieses 
Sichbesiegenlassen durch den Liebenden, dessen barmherzige Liebe unaus- 
lotbar, unerschöpflich und überquellend ist. 

Zwischen Allerheiligen und Allerseelen, zwischen dem Fest der Heiligen 
und dem Weg, zwischen dem Ziel und dem Übergang leben wir noch. 

Ein Heiliger kann jeder werden. Wir sind es noch nicht: •Wer wirklich will, 
dem wird der heimliche Weg der Heiligen nicht verweigert, aber wer kümmert 
sich aus der Menge um diesen?"8 

7
 M. Blondel, Carnets intimes (1894-1949) Tome II, 180. 

8 H. U. v. Balthasar, Schau der Gestalt (Herrlichkeit Bd. I) 1961, 31. 

Glauben lernen durch Vergegenwärtigung Jesu 
Thesen zu Träger, Inhalt und Weg des theologischen Erkenntnisfortschritts 
und des religiösen Lernens 

Georg Baudler, Aachen 

Die folgenden Überlegungen zum religiösen Lernen als einer Vergegenwärti- 
gung Jesu haben in erster Linie ein praktisches Ziel. Sie sind aus dem Blick- 
winkel der Religionspädagogik und der praktischen Theologie geschrieben 
und wollen Wege finden, wie die vermenschlichende, heilende (•therapeuti- 
sche") Kraft christlicher Überlieferung in einer weltanschaulich pluralen Ge- 
sellschaft zur Geltung gebracht werden kann. Das Feld, das dabei beobachtet 
werden soll, ist nicht in erster Linie die Kirche als Gemeinschaft der in be- 
stimmter (konfessioneller) Weise an Christus Glaubenden, sondern in beson- 




