Georg Baudler 368

dann den Weg. Das ist die rechte Reihenfolge. Und auch das ist gut fiir den
Menschen, der allererst mit dem Weg anfingt. Nur so braucht er am Weg, an
diesem schweren Ubergang vom Sichfesthalten zum Gehaltensein in Gott,
vom zerstreuten Ich zum intensiven, gesammelten Leben bei Gott, nicht zu
verzweifeln. Denn gegen die Verzweiflung gibt es nur das Fest der Heiligen als
Heilmittel, das noch aussteht, aber als Ziel: ,,Man lebt nur aus Hoffnung. Das
Rastlose des heiligen Augustinus. Daraufhin streben, das ist leben.*”

*

Der Weg, auf den Allerseelen hinweist, ist kein endloser Weg; das unruhige
Herz findet Ruhe in Gott: ein siifies Ding, die Vereinigung mit Gott, dieses
Sichbesiegenlassen durch den Liebenden, dessen barmherzige Liebe unaus-
lotbar, unerschdpflich und iiberquellend ist.

Zwischen Allerheiligen und Allerseelen, zwischen dem Fest der Heiligen
und dem Weg, zwischen dem Ziel und dem Ubergang leben wir noch.

Ein Heiliger kann jeder werden. Wir sind es noch nicht: ,,Wer wirklich will,
dem wird der heimliche Weg der Heiligen nicht verweigert, aber wer kiimmert
sich aus der Menge um diesen?8

7 M. Blondel, Carnets intimes (1894—-1949) Tome 11, 180.
8 H. U. v. Balthasar, Schau der Gestalt (Herrlichkeit Bd. 1) 1961, 31.

Glauben lernen durch Vergegenwartigung Jesu

Thesen zu Trager, Inhalt und Weg des theologischen Erkenntnisfortschritts
und des religidsen Lernens

Georg Baudler, Aachen

Die folgenden Uberlegungen zum religidsen Lernen als einer Vergegenwiirti-
gung Jesu haben in erster Linie ein praktisches Ziel. Sie sind aus dem Blick-
winkel der Religionspiddagogik und der praktischen Theologie geschrieben
und wollen Wege finden, wie die vermenschlichende, heilende (,,therapeuti-
sche*‘) Kraft christlicher Uberlieferung in einer weltanschaulich pluralen Ge-
sellschaft zur Geltung gebracht werden kann. Das Feld, das dabei beobachtet:
werden soll, ist nicht in erster Linie die Kirche als Gemeinschaft der in be-
stimmter (konfessioneller) Weise an Christus Glaubenden, sondern in beson-



Glauben lernen durch Vergegenwdrtigung Jesu 369

derer Weise das weltanschaulich-plurale Gesprachs- und Arbeitsfeld, wie es
sich typisch im schulischen Religionsunterricht findet.

Wenn hier vorwiegend mit einem pragmatischen, das Handeln betreffenden
Begriff von Theologie gearbeitet wird, so ergibt sich das aus der Zielsetzung
der Uberlegungen. Theologie bleibt wissenschaftlicher Umgang mit der christ-
lichen Uberlieferung®. Aber ich bin der Uberzeugung, daB Einsichten, die sich
aus der Praxis des Umgangs mit den christlichen Symbolen in einer weltan-
schaulich pluralen Gesellschaft ergeben, von Bedeutung fiir das Ganze der
Theologie sind; daB sie auch fiir die stirker theoretischen Fécher der Theolo-
gie Erkenntnisfortschritte bringen und nicht bloB eine ,,Anwendung* theolo-
gischer Wahrheiten auf die Praxis besagen.

,,Theologischer Erkenntnisfortschritt* kann im folgenden mit ,,Lernen im
Glauben* oder ,,religidsem Lernen in christlicher Uberlieferung* gleichge-
setzt werden.

1. Zum Tréger des theologischen Erkenntnisfortschritts

These: Der Triger des theologischen Erkenntnisfortschritts (des Lernens im
Glauben und in christlicher Uberlieferung) ist der einzelne Mensch,
der sich und seine Lebensgeschichte in Berithrung und zur Verflech-
tung mit dem Evangelium bringt.

Die eigentlichen Triger des theologischen Erkenntnisfortschritts sind nicht
das kirchliche Lehramt und die im Auftrag dieses Lehramts forschenden und
lehrenden Theologen der Kirche. Da Theologie ebenso wie Reflexion, Medi-
tation und historische Erkenntnis auch Handlungswissenschaft ist2, hat nie-
mand allein aufgrund seiner Vorbildung, seines Studiums, seines Reflexions-
niveaus usw. gegeniiber anderen einen Vorsprung an Glaubensrealitit, so da3
erstere die anderen einbahnig lehren konnten, worum es im christlichen Glau-
ben geht. Erkenntnis im Glauben wird nicht allein und nicht in erster Linie
durch Nachdenken und Reflexion gewonnen, sondern mehr noch durch das
christlich begriindete Handeln im Alltag.

Obige These weist also eine Vorstellung ab, wonach vor allem die Bischofe
(als Inhaber des kirchlichen Lehramtes) zusammen mit ihren ,,periti“’, also den
wissenschaftlich arbeitenden Theologen (von diesen angeregt und ausgelegt)
die eigentlichen Erkenntnisgehalte der Theologie gewinnen, diese dann an den
kirchlichen Hochschulen und theologischen Fakultdten an Religionslehrer und

1 Dies ist die Tendenz bei H. Peukerl, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale
Theologie, Diisseldorf 1976, vgl. bes. 315 ff.; vgl. dagegen die ,,8 Thesen* bei R. Schaeffler, Glau-
bensreflexion und Wissenschaftslehre, Freiburg 1980, S. 154-192.

2 Dies ist bei H. Peukert, a. a. O., richtig herausgearbeitel.



Georg Baudler 370

Seelsorger weitergeben, damit diese ihrerseits die erworbenen Einsichten und
Wissensinhalte wieder an die Schiiler und an die Menschen der Gemeinde wei-
tervermitteln. Eine solche ,,hierarchische EinbahnstraBe* im theologischen
Erkenntnisfortschritt ist von meiner These negiert.

Diese,,Einbahnstrae‘ hat, wie besonders Eugen Biser darlegt3, in der Ver-
gangenheit mit dazu gefiihrt, daB die Sprache der christlichen Uberlieferung zu
einer binnenkirchlichen Sonder- und Ghetto-Sprache eingeebnet wurde: zu
einem ,,Kunstgewerbe-Vokabular*, das der Mann auf der Strale, der Mensch
im Alltag nicht mehr versteht und in der er sein alltigliches Leben, seine Wiin-
sche, Bediirfnisse und Sehnsiichte nicht mehr ,,unterbringen‘ und artikulieren
kann*. Auch J. B. Metz hat darauf hingewiesen, daB diese einseitige, ,,von
oben her* kommende Kanalisierung christlicher Sprache das Kirchenvolk, die
Basis, entmiindigt und zum Verstummen bringt und daB sich hinter dieser
»»ochweigemauer ein ,lautloser Abfall*, ein stummes, selbst zum Protest
nicht mehr williges Wegwandern der breiten Bevilkerungsschichten aus dem
kirchlich iiberlieferten Glauben vollzieht>.

Aber diese ,,Schweigemauer‘, wie sie die hierarchische EinbahnstraB3e er-
zeugt, ist noch gefihrlicher und noch trennender als Metz dies beschreibt. Sie
trennt ndmlich nicht nur den theologischen ,,Profi*, der sich berufsmiBig mit
der christlichen Uberlieferung befaBt, vom theologischen Laien, sondern sie
zieht sich auch durch das Leben jedes einzelnen, besonders des Theologen
selbst hindurch. Ein sogenannter ,,Laien-Theologe‘, wie ich selbst einer bin,
der Familie hat und dessen Lebensrhythmus nicht so stark wie der eines Kleri-
kers durch liturgische Abldufe strukturiert ist, spiirt diese Trennungslinie:
Auch einem Mann, dessen tégliches Brot es ist, vor Kindern, Jugendlichen
oder Erwachsenen zu stehen und mit ihnen vom christlichen Glauben zu reden,
gehen diese Worte, Bilder und Symbole verloren, wenn er zu Hause am Fami-
lientisch sitzt oder mit Freunden cine Segeltour macht. Wenn z. B. iiber einen
Todesfall gesprochen wird oder i{iber Lebensgrenzen, an die der einzelne Ge-
spriachsteilnehmer geraten ist, miilte sich eigentlich die Artikulation christli-
cher Uberlieferungselemente von sich aus nahelegen; aber auch in diesen Si-
tuationen, in denen der Glaube seine therapeutische Kraft entfalten solite,
macht der Theologe die Erfahrung des Lord Chandos aus dem beriihmten

3 Eugen Biser, Das Wort von oben. Zum Problem der einseitigen Kanalisierung der innerkirchli-
chen Kommunikation; in: A. Exeler/N. Mette (Hg.), Theologie des Volkes, Mainz 1978, 120-139.
4 Vgl. die treffende Tagebuchnoliz in M. Walsers Roman,, Halbzeit", Miinchen/Ziirich 1964, 247:
,,Mit Lissa in der Kirche. Konnte nicht beten. Die feierliche Amtssprache der Kirche klang fremd.
Kunsigewerbe-Vokabular. Mein Leben ist in dieser Gebetssprache nicht mehr unterzubringen.
Ich kann mich nicht mehr so verrenken. 1ch habe Gott mit diesen Formeln geerbt, jetzl verliere ich
ihn durch diese Formeln.*

5 Vgl. 1. B. Metz, Kirche und Volk oder der Preis der Orthodoxie, in: Stimmen der Zeit, 192, 1974,
797-811, ebenso E. Biser, Das Wort von oben, a. a. O., 134,



Glauben lernen durch Vergegenwdirtigung Jesu 371

Brief Hugo von Hofmannsthals: Die altbekannten, im Berufsleben oft ge-
brauchten Worte und Wendungen treten wohl in das BewuBtsein, aber die
Zunge ist wie geldhmt, wenn sie diese Worte aussprechen soll; die Worte ver-
faulen im Munde. Wir haben seit Jahrhunderten und ldnger verlernt, den
christlichen Glauben aus Lebenssituationen heraus spontan zu artikulieren,
obwohl dies das biblische Modell des Sprechens vom gekreuzigten Jesus als
dem Messias ists. Unsere heutige Gesellschaft gleicht in ihrem religios-weltan-
schaulichen Pluralismus mannigfach der Zeit, in der sich die ersten Christen-
gemeinden, in der ganzen damaligen Welt verstreut, bildeten; es kommt alles
darauf an, diese Féahigkeit, aus Situationen heraus und auf Sitnationen bezogen
vom Messias Jesus zu reden, neu zu erwerben’. Wenn dies nicht gelingt, wird
der iiberlieferte christliche Glanbe an der ,,Schweigemauer, die nicht nur
Klerus und Kirchenvolk trennt, sondern die Sprachwelt eines jeden christli-
chen Lebens erbarmungslos in einen theologisch-sakralen und einen profan-
alltdglichen Bereich auseinanderreiBt, ausbluten und zur Museumsangelegen-
heit zerrinnen. Der praktisch gelebte Alltag der einzelnen Menschen aber ist
der Boden, aus dessen Berithrung sich allein die christliche Glaubenssprache
wieder erneuern kann, wie sich in der griechischen Sage der Riese Anthius
durch die Beriihrung mit der Mutter Erde wieder erneuert und verlebendigt
hat.

Deshalb gilt es, Moglichkeiten zu er6ffnen, daB der einzelne Mensch den ge-
kreuzigten Handwerker Jesus als den Messias seines alltiglich-profanen Le-
bens vergegenwirtigen kann. Dieser im profanen Alltag stehende Mensch ist
in erster Linie der Trédger, das Subjekt des theologischen Erkenntnisfort-
schritts und des religiosen Lernens in christlicher Uberlieferung. Er muB3 die
Moglichkeit haben, seine Lebensgeschichte und seinen Alltag — und seien
diese noch so gewohnlich und alltéglich ~ zur Berithrang und zur Verflechtung
mit dem Evangelium zu bringen; er muB fihig sein, die Uberlieferungsgehalte
neu in eigene Sprache za formen. Weder theologische Reflexion (sei sie auch
noch so feinsinnig, kenntnisreich und genau) noch kirchlich-sakrale Autoritéit
und Praxis (sei diese noch so aufgeschlossen und ,,modern‘‘) konnen diese

¢ Dieses biblische Modell ist dargelegt bei E. Biser, Das Wort von oben, a. a. O., 126—129. Biser
sieht sprachlichen MaBregelungen ,,von oben*, die dem biblisch-dialogischen Modell entgegen-
stehen, schon in manchen AuBerungen der Paulus-Briefe gegeben, z. B. wenn Paulus den Frauen
das Wort in der Versammlung verbietet (1 Kor 14,33); beispielhaft fiir die weitere Geschichte der
Kirche und des Christentums erfolgt nach Biser ein solcher sprachzerstérerischer, Kommunika-
tion abbrechender Eingriff von oben in die christliche Uberlieferungssprache durch Kaiser Kon-
stantin im Arianismus-Streit auf dem Konzil von Nikaia im Jahre 325. Neuerdings dazu genauer:
E. Biser, Religiése Sprachbarrieren. Aufbau einer Logaporetik, Miinchen 1980, bes. 228-234
(zum Problem ,,der einseiligen Kanalisierung*).

7 Erste Ansiitze zu einem solchen neuen Erwerb dieser Féhigkeit sehe ich im richtigen Umgang mit
,»,Kurzformeln des Glaubens und in einer narrativ-assoziativen Bibelaneignung. Niheres dazu
unter These 3.



Georg Baudler 372

Aufgabe, an der Leben und Tod der christlichen Uberlieferung sich entschei-
den, von sich aus leisten.

Die kirchlichen und theologischen Institutionen sollen vielmehr dem im All-
tag stehenden einzelnen Menschen helfen, in der Begegnung mit dem Evange-
lium seine ihm eigene theologische Erkenntnis und seine ihm eigene theologi-
sche Sprache zu gewinnen. Kirche, Lehramt, wissenschaftliche Theologie,
Gemeindeseelsorge usw. sind so viel wert, wie sie dem konkreten Menschen
helfen: dem heranwachsenden Kind in seinen Freuden, Leiden und Hoffnun-
gen, dem Jugendlichen in seiner Identititssuche, der Frau und dem Mann, die
ein gemeinsames Leben in sexueller Partnerschaft aufbauen wollen, den Man-
nern und Frauen, die sich in unserer Leistungsgesellschaft in Arbeit und Sorge
um ihre Existenz und ihre Familie verzehren, den Menschen auf dem Kran-
kenbett und im Altersheim und zuletzt den Sterbenden. Die Hilfe hat zum
Ziel, daB ihnen in der Begegnung mit der Jesusgestalt jener sinngebende, ver-
gebende, trostend sich zuwendende Daseinsgrund, den dieser Jesus — in der
Alltagssprache seiner Zeit sprechend — seinen ,,abba‘* genannt hat, als der
Grund und Sinn auch ihres eigenen profanen Lebens aufgeht.

Das aber wird moglich, wo man in der Vergegenwértigung Jesu miteinander
spricht und miteinander umgeht. Denn daraus erwiéchst die neue Glaubens-
sprache. Die gesuchte sprachschopferische Vergegenwirtigung Jesu kann
nicht in erster Linie dadurch geschehen, daf der einzelne Mensch in bestimm-
ten Meditationsstunden, die er notdiirftig dem Alltag abringt, die Bibel stu-
diert und meditiert; solche Stunden der Besinnung sind notwendig und wichtig,
aber sie beginnen ihre heilsame Wirkung erst dort tatsachlich zu entfalten, wo
die Bilder, die in solchen Stunden erinnert werden, in den banalen und profa-
nen Alltag und seine Probleme einflieBen und im alltdglichen Wort, in der Ut-
laubserzdhlung, im Gesprich iiber eine Krankheit oder ein Erziehungspro-
blem, Wort und Gestalt gewinnen. Erst in dem Mafe, als dieser Austausch ge-
lingt, leuchten Jesus und das, was von ihm erzihlt wird, als das ,,Messianische®,
das VerheiBungs- und Zukunftsvolle, des eigenen Lebens und des Lebens des
Mitmenschen auf; und erst dies und nicht die religitse Innerlichkeit als solche,
nicht die sprachlos bleibende private Religiositdt, bringt Erkenntnis und
Wachsen in einem erneuerten Glauben.

Dieses Glaubensgesprich aus und in den Erfahrungen des Alltags zu ermog-
lichen, ist heute die vordringliche Aufgabe der Theologie und der kirchlichen
Institution. Die Erforschung der christlichen Uberlieferung, die biblische und
systematische Theologie, miissen in sorgfiltiger, gleichsam ,,archdologischer*’
Arbeit jenes Fundament der Uberlieferung8 freilegen, das einmal, am Anfang,

¥ Dieses ,,Fundament der Uberlieferung® ist niher charakterisiert in den Ausfiihrungen zu
These 2.



Glauben lernen durch Vergegenwirtigung Jesu 373

eine unmittelbar befreiende Wirkung auf das Alltagsleben sowohl von Sklaven
wie von gebildeten und reichen Biirgern ausgeiibt hat. Die praktische Theolo-
gie kann dann Methoden und Wege erarbeiten, wie der einfache Mann nnd die
einfache Frau, ohne selbst ,,archidologisch** titig werden zu miissen, das freige-
schaufelte christliche Glaubensfundament auf ihren Alltag beziehen und seine
befreiende Wirkung spiiren und erfahren konnen®. Der Dienst der kirchlichen
Institutionen bestiinde dann darin, konkret die Gelegenheiten und Rédume an-
zubieten, in denen sich die Menschen unter kundiger Anleitung in diese Erfah-
rungen hineinbegeben konnen. Mehr als die Studierstuben der Theologen wa-
ren dann dies die Orte, an denen die entscheidenden theologischen Erkennt-
nisse aufleuchten, die Gelegenheiten, bei denen sich je neu,,Offenbarung‘‘ als
Gegenwart ereignet'?, die Rdume, in denen eine neue, zukunftweisende Glau-
benssprache geboren wird.

2. Zum Inhalt des theologischen Erkenntnisfortschritts

These: Inhaltlich bedeutet der theologische Erkenntnisfortschritt, das Lernen
in christlicher Uberlieferung: den gekreuzigten Jesus und das, was von
ihm erzihlt wird, als das ,,Messianische‘‘, das VerheiBungs- und Zu-
kunftsvolle, des eigenen und fremden Lebens sehen zu lernen.

Die These driickt aus, daB3 ein Fortschreiten in theologischer Erkenntnis cha-
rakteristisch verschieden ist von dem Erkenntnisfortschritt etwa in der Natur-
wissenschaft. Hier erfolgt dieser Fortschritt, indem durch Beobachtung und
Experiment neue Erkenntnisgegenstidnde, neue, bisher unbekannte Erkennt-
nisinhalte gewonnen werden (etwa bisher unbekannte Elementarteilchen, Ge-
stirne, Viren oder andere Krankheitserreger usw.); dies fihrt dann zu einem
Uberdenken und meist zu einer Erweiterung der bisherigen Verstehens- und
Erklarungsmodelle (oder auch umgekehrt: die Erweiterung der Erklarungs-
modelle 1468t neue Erkenntnisinhalte in den Blick kommen). Anders in der
Theologie und in der Beschéftigung mit christlicher Uberlieferung. Das Auf-
finden und Aufstellen nener Dogmen bedeutet hier keineswegs schon einen
Erkenntnisfortschritt im aneignenden Verstehen christlicher Uberlieferung.

Naher liegt schon die Art, wie in den Geisteswissenschaften, etwa in den Ge-
schichts- und Literaturwissenschaften, ein Zuwachs an Erkenntnis und Ein-
sicht erfolgt. Hier geht es nicht in erster Linie darum, immer wieder neue, bis-
her unbekannte Dokumente, literarische Erzeugnisse usw. aufzustbern und
darzustellen, sondern die schon bekannten Kunstwerke und historischen Er-

 Néheres dazu in den Ausfithrungen zur lelzten These.
""Zur Mbglichkeit eines Begriffes von Offenbarung als einem gegenwirtigen Ereignis vgl.
G. Baudler, Religiose Erziehung heute, Paderborn 1979 (Uni-taschenbuch 898), 211-237.



Georg Baudler 374

eignisse in neuen Verstehenshorizonten zu deuten. Der Fortschritt liegt dabei
in dem moglichst griindlichen und vollstindigen Verstehen des Uberlieferten,
in seiner moglichst intensiven Aneignung durch den je gegenwirtig lebenden
Menschen. Er erfihrt dadurch eine Bereicherung seines ,,Lebenswissens‘‘ und
eine Erweiterung seines Denk- und Verstehenshorizontes.

Aber auch diesen Geisteswissenschaften gegeniiber sind Theologie und
Glaube noch charakteristisch verschieden. Zwar geht es in ihnen auch um Ver-
stehen und Aneignung, um eine Bereicherung des ,,Lebenswissens‘‘ in Rich-
tung auf das, was dem Leben Sinn gibt, um eine Erweiterung meines Denk-
und Verstehenshorizontes, die mich befihigt, sinnvoll iiber das Leben nachzu-
denken und einen unzerstorbaren Lebenssinn zu finden. Doch im Unterschied
zu den Literatur- und Geschichtswissenschaften sind es nicht letztlich beliebige
historische Ereignisse und literarische Erzeugnisse, deren je neue Deutung
und Aneignung das Lebenswissen bereichern und den Verstehenshorizont
erweitern. Wohl gibt es in der biblischen Uberlieferung des Alten und Neuen
Testamentes eine Fiille von Erzdhlungen, Ausspriichen, Liedern, Hymnen,
Briefzeugnissen und in der Kirchen- und Dogmengeschichte bedeutende Er-
eignisse, Definitionen, Abgrenzungen und Lehrentscheidungen, die in dhn-
licher Weise und mit einem dhnlichen Ziel wie in der Geschichts- und Literatur-
wissenschaft der Deutung und Aneignung bediirfen.

Entscheidend und unterscheidend aber ist, dafl in Theologie und Glaubens-
itberlieferung diese vielen sogenannten Interpretations-,,Gegenstande‘ nicht
die eigentlichen Erkenntnisobjekte der theologischen Wissenschaft sind. Sie
haben vielmehr die Stellung und Funktion von Hilfen zur Aneignung und Deu-
tung, um eine einzige iiberlieferte Botschaft und ein einziges iiberliefertes Er-
eignis richtig zu deuten und fiir das Leben anzueignen: die Geschichte von dem
Handwerker und religiosen Wanderlehrer Jesus, der als Gekreuzigter von sei-
nen Freunden als lebendiger Messias und Gottessohn erfahren, gefeiert und
verkiindet wurde. Es geht im theologischen Erkenntnisfortschritt und im reli-
gidsen Lernen in christlicher Uberlieferung zuletzt nur um das immer neue
Verstehen, die immer neue Vergegenwirtigung und Aneignung jenes Ereig-
nisses, dal Menschen in diesem gekreuzigten Messias die leibhaftig greifbare
und unzerstdrbare Offenbarung, die Zusage eines absoluten, trostend und ver-
gebend sich zusagenden Daseinsgrundes des Lebens erfahren haben. Alle Ge-
schichten, Sagen, Lieder, prophetischen Reden, Briefe, Gleichnisse, Wunder-
erzahlungen, alle Dogmen- und Glaubensaussagen, die Glaubensbekenntnisse
der kirchlichen Jahrhunderte, die Verehrung Marias und aller Heiligen sind
nur soviel wert, als sie mithelfen, den gekreuzigten Jesus als den Messias des je
eigenen Lebens sechen und aneignen zu lernen; wossie eine andere Funktion er-
tiillen, ist ihr Einsatz in letztlich gbtzendienerischer Weise gegen das Funda-
ment des christlichen Glaubens gerichtet.



Glauben lernen durch Vergegenwdartigung Jesu 375

Es gibt gewil3 viele Themen und Problemfelder in den verschiedenen theo-
logischen Disziplinen, die alle auf ihre Weise notwendig sind und sinnvoll dem
genannten letzten Ziel theologischen und kirchlichen Arbeitens dienen kon-
nen. Aber es gibt in Theologie und Kirche letztlich nur ein Erkenntnisziel, ei-
nen einzigen Erkenntnisinhalt, auf den alles andere hingerichtet ist. Dies fest-
gestellt und fiir alle kommenden Zeiten auch kirchenamtlich verkiindet zu ha-
ben, war wie, wie H. Vorgrimler sagt, eine der ,,Grof3taten*‘1! des Zweiten Va-
tikanischen Konzils; damals 6ffnete sich die Kirchenversammlung dem Votum
des italienischen Bischofs Pangrazio, ,,nicht zu vergessen, dal es eine Rang-
ordnung oder Hierarchie der Glaubenswahrheiten je nach der verschiedenen
Art ihres Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen Glaubens
gibt““ und daB dieses ,,Fundament®, auf das die einzelnen Wahrheiten hinge-
ordnet sind und ohne das sie nicht zu verstehen sind, das ,,Christusmysterium*
ist'2. Gerade in einer Zeit, in der sich die politischen und privaten Heilsange-
bote an den Menschen {iberschlagen und miteinander konkurrieren, muf} sich
das christliche Heilsangebot wieder einfalten und zuriickkonzentrieren auf
sein bleibendes Fundament, in dem allein seine Kraft und das Unterschei-
dende seiner Heilszusage liegt. Ein Religionslehrer, Katechet oder Seelsorger
am Krankenbett tut, wenn er zu den ihm anvertrauten Menschen geht, heute
vielfach gut daran, wie Paulus auf seinem Weg zur Gemeinde in Korinth, sich
vorzunehmen, unter den Menschen, mit denen er zu reden beabsichtigt, nichts
anderes zu wissen und ,,nichts anderes zu kennen, als den Messias Jesus und
diesen als Gekreuzigten* (1 Kor 2,2). Dieses Lebenswissen allein und kein wie
immer gearteter Katechismus ist das notwendige ,,Sturmgepick® des Reli-
gionslehrers und praktisch titigen Theologen in unseren Tagen. Wenn es ge-
lingt, dieses Fundament mit der konkreten Lebenssituation in Beriihrung zu
bringen, wird der christliche Glaube, damals wie heute, seine Kraft entfalten
und in der Konkurrenz mit den anderen Heilsangeboten unserer Zeit beste-
hen.

Denn nirgendwo ist der Logos Gottes (die Gottes-Erkenntnis, die Theolo-
gie) reiner, klarer, eindeutiger und umfassender zu erfahren und vernehmend
zuschen, als in der Vergegenwirtigung des gekreuzigten Jesus. Je mehr (medi-
tierend, erinnernd, aus der selbst erfahrenen Lebens- und Leidensgeschichte
heraus sich ndhrend und diese mit den Bildern der Lebens- und Leidensge-
schichte Jesu verflechtend) ein Mensch den Gekreuzigten vergegenwartigt,
desto mehr und desto stirker und intensiver erscheint dieser in der Vergegen-

11 K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg, Basel, Wien 21966, 222.
12 Vgl. den beriihmten Artikel 11 des Okumenismus-Dekrets, in:,,Kleines Konzilskompendium®,
a. a. O, 240; iber das Zustandekommen dieser bedeutsamen Konzilsaussage berichtet R. Blei-

stein, Kurzformeln des Glaubens. Prinzip einer modernen Religionspidagogik, Wiirzburg, Bd. 1,
22f.



Georg Baudler 376

wartigung als der Lebendige; als der vom Tode Erweckte, der trostet und dem
einzelnen Leben Sinn, Befreinng und Tiefe zuspricht — als Messias des eigenen
und fremden Lebens.

Die Miihe und die wissenschaftliche Sorgfalt und Genauigkeit der Theolo-
gie, um die verschiedensten und vielféltigsten Themen und Fragestellungen
(Erkenntnis-Gegenstinde im nachgeordneten Sinn) genau zu behandeln und
zu erortern, ist unbedingt notwendig und ,,allen SchweiBes der Edlen wert*;
dies aber nur unter einer Bedingung: Daf dadurch den im Alltag einer be-
stimmten Zeit und Umwelt lebenden einzelnen Menschen (dem heranwach-
senden, dem Partnerschaft suchenden, dem kranken und alten und schlieBlich
dem sterbenden Menschen) die Vergegenwirtigung des gekreuzigten Jesus als
des vom Tode erweckten befreienden, tréstenden und erlosenden Messias
moglichst gut und moglichst stark gelingt. Auf diesen Lern- und Erkenntnis-
fortschritt kommt letztlich alles an.

Dieses Fortschreiten gelangt bei keinem Menschen im Leben diesseits der
Todesgrenze an sein Ziel. Aber in diesem Vorgang gibt es tatsichlich im Fort-
lauf der Geschichte einen Zuwachs an Erkenntnis. Engen Biser!3 hat in der
Diskussion dieser Thesen in einer fiir mich iiberraschenden Dringlichkeit und
Entschiedenheit darauf bestanden, dal es dem heute lebenden Menschen aus
seinem gréBeren geschichtlichen Abstand herans moglich sein miiBte, fiefer in
das Christns-Mysterinm einzudringen, stirker und intensiver zu erfahren, was
es hei3t, daB der gekreuzigte Jesus der Messias unseres Lebens ist, als dies ei-
nem Paulus oder einem der Augenzengen des Lebens und Sterbens Jesu mog-
lich war. Ich méchte noch hinzufiigen, daf} diese aus dem zu iiberbriickenden
geschichtlichen Abstand heraus sich moglicherweise steigernde Dentlichkeit
und Starke der Vergegenwartigung Jesu nicht primér aus der theologischen
Reflexion kommen kann, sondern aus der Beriihrung des gekreuzigten Jesus
mit der konkreten Lebens- und Leidensgeschichte des im Alltag lebenden
Menschen. Eine theologisch ungebildete Frau, die ihr fiebergliihendes Kind
auf den Armen hélt und tréstet, kann, wenn ihr nur von seiten der Theologie
und Kirche die notwendige (freilassende) Hilfestellung gegeben wird, das
Christus-Mysterium besser verstehen und aneignen als dies ein Bischof und
Theologe in der Ausiibung ihres Amtes je vermdgen.

3. Zum Weg des theologischen Erkenntnisfortschritts

These: Der notwendige Weg, um in diesen Lern- und Erkenntnisvorgang, anf
den alles ankommt, hineinzukommen und weiter in ihm fortzuschrei-

13 E. Biser hatte seine Freunde und Mitarbeiter Fronleichnam 1980 zu einem ,»Theologischen
Tag* nach Kehlen am Bodensee eingeladen, wo diese Themen vorgetragen wurden.



Glauben lernen durch Vergegenwdrtigung Jesu 377

ten, besteht in der dialogischen Verflechtung der eigenen Lebensge-
schichte und der eigenen Sprachwelt mit der Lebensgeschichte und der
Sprachwelt des gekreuzigten Messias Jesus.

Ein Suchen und Forschen, bei dem der Forscher sich so an sein Objekt verliert,
daB er dabei sich selbst und seine Lebensgeschichte vergit und zuriicklaft, ein
Forschen also, das moglichst rein am ,,Erkenntnis-Gegenstand* interessiert ist,
kann zwar die notwendigen Hilfestellungen schaffen, um den im Alltag leben-
den Menschen die Vergegenwirtigung Jesu zu ermoglichen. Aber dieser Lern-
und Erkenntnisvorgang selbst, auf den es letztlich allein ankommt, kann auf
solche Weise nicht erreicht werden. Denn der Erkenntnis-,,Gegenstand‘:
,.gekreuzigter Jesus als Messias*, verlangt danach, daB ich mich ihm in erster
Linie nicht verstandesmiBig und beobachtend nihere, sondern einfiihlend,
nachempfindend, meine Existenz- und Lebensgeschichte einbringend und mit
ihm verflechtend. Ich darf mich also mit ihm nicht in ,,Klausur*‘ zuriickziehen,
mich nicht abschirmen von den Freuden, Noten und Sorgen des alltédglichen
Lebens, wie sie etwa durch meine Kinder und meinen Lebenspartner, aber
auch durch die sonstige Umwelt und durch meine eigenen alltéglichen Freu-
den, Note und Bediirfnisse an mich herangetragen werden. Denn diese bilden
gleichsam das Instrumentarium, das Werkzeug, das meinen Erkenntnis-,,Ge-
genstand* aufschlieBt und in seiner Eigenart zu erkennen gibt. Dabei wird sich
zeigen, daB dieser Zentralinhalt der christlichen Uberlieferung nur am Anfang
des Erkenntnis- und Lernvorgangs iiberbaupt als ,,Gegenstand* (als ,,Ob-
jekt*) genommen werden kann; in dem MaBe, als er erkannt wird und sich zu
erkennen gibt, verliert er seinen Charakter als ,,Gegenstand*, ohne seine Ei-
genart und sein Eigensein zu verlieren (ohne ,,Vermischung*‘); doch er kann
nicht mehr aus dem beobachtenden Abstand heraus als Gegenstand betrachtet
werden (ohne ,, Trennung*); er verflicht mit dem erkennenden Menschen und
seiner Lebensgeschichte.

Theologischer Erkenntnisfortschritt, Lernen in christlicher Uberlieferung,
erfolgt im stetigen Wechsel von Selbsterkenntnis, Selbstannahme, Erkenntnis
und Annahme der eigenen Daseinssituation einerseits und dem Vordringen in
die Lebens-, Sprach- und Symbolwelt des gekreuzigten Messias Jesus ander-
seits. Der Lehrer in diesem Erkenntnisprozef3 gibt nicht Erkenntnisse und Ein-
sichten, die er selbst im Laufe seines Studinms und seiner Unterrichtsvorberei-
tung gewonnen hat, an andere weiter, sondern er hilft dem anderen, seinen ei-
genen Erkenntnisweg zum ,,Sehen‘ des gekreuzigten Jesus als des lebendigen
Messias zn gehen. Er arbeitet also ,,maieutisch* (d. h. als ,,Geburtshelfer*),
wie es Sokrates nannte; und dies nicht so, als ob er den Geburtsvorgang in sei-
nem eigenen Leben schon hinter sich habe, sondern er nimmt den Menschen
(,,Schiiler**) in seinen eigenen noch andauernden Erkenntnisfortschritt, in sein



Georg Baudler 378

eigenes Wechselgesprich mit dem Evangelium, in seinen eigenen Lebens- und
Erkenntnisweg hinein: nur dadurch wird dieser andere (,,Schiiler‘) angeregt,
selbst von der eigenen Lebensgeschichte aus, in diesen Lebens- und Erkennt-
nisvorgang einzusteigen und die ihm eigene Erkenntnis und Vergegenwiirti-
gung des Gekreuzigten als des Messias seines Lebens zu gewinnen.

Diese ,,Geburtshilfe* kann grundsétzlich auf doppelte Weise erfolgen: Sie
kann einmal darin bestehen, den Lernenden auf den Weg mitzunehmen, auf
dem ich mich bemiihe, die iiberlieferten Erzdhlungen, prophetischen Reden,
Briefaussagen, Weisheitsspriiche und Hymnen mit den Geschichten und dem
,,Lebenswissen‘* zu verflechten, die mein eigenes Leben ausmachen. Neuer-
dings erkennt ja die Exegese selbst, da} die bloBe ,,archdologische*, histo-
risch-kritische Arbeit die Elemente biblischer Uberlieferung letztlich zu Mu-
seumsgegenstinden werden 146t, wenn sie nicht durch Verfahren der Sprach-
wissenschaft und durch Methoden der Tiefenpsychologie (Assoziationen) er-
ganzt wird'. Wichtig ist dabei, daBl der jeweilige Bibeltext als Symbol fiir das
Ganze der christlichen Botschaft, als Ausdruck des christlichen Glaubensfun-
daments genommen und so mit einer Lebenserfahrung verkniipft wird, in der
direkt oder indirekt ebenfalls das Ganze dieses Lebens, sein Sinn oder Unsinn,
sein Gliicken oder Migliicken, auf dem Spiel steht.

Zweitens kann ich in solcher ,,Geburtshilfe** den anderen in einen Vorgang
hineinnehmen, in dem ich von einer existentiellen Lebenssituation aus einen
,»Totaleinblick*‘15 in die christliche Uberlieferung, eine je neue Erfassung des
Glaubensfundaments zu gewinnen suche. Dieser zweite Weg ist in der Theolo-
gie schon seit vielen Jahren bekannt unter dem Stichwort ,,Kurzformel des
Glaubens*16. Wissenschaftliche Theologie und kirchliche Institution miite
ihr Hauptaugenmerk darauf richten, daBl diese beiden Prozesse, die Verflech-
tung des Evangeliums mit dem je eigenen Leben und die ,,Kurzformel des
Glaubens* aus der je eigenen existentiellen Lebenssituation heraus gelingt
und fiir den einfachen Mann und die einfache Frau auf der StraBe in verant-
wortbarer und sinnvoller Weise méglich wird.

4 Dies hat fiir viele das aus dem Amerikanischen iibersetzte Buch von W. Wink, Bibelauslegung
als Interaktion, Stuttgart, Berlin, Koln, Mainz 1976, bewuBt gemacht. 1ch selbst versuchte die
theologiedidaktischen Folgerungen aus dieser Einsicht zu ziehen in meinen Vorschligen zu dem
sogenannten ,,bibeldidaktischen Viereck* und der ,,analytisch-assoziativen Ubertragung® (zu-
sammenfassend dargestellt in: G. Baudler, Religidse Erziehung heute, a. a. O., 96-210).

15 Mit dem Ausdruck ,,Totaleinblick* in den christlichen Glauben umschreibt K. Karrer, Der
Glaube in Kurzformeln, Mainz 1978, 59, die wesentlichste Funktion von ,,Kurzformeln des Glau-
bens*.

16 Diese beiden Korrelations-Wege von der Uberlieferung zur Lebenserfahrung einerseits und
von der Lebenserfahrung zur Uberlieferung andererseits sind néiher entfaltet und an Beispiclen
aus Religionsunterricht und Gemeindekatechese erlautert bei G. Baudler, Religidse Erziehung
heute, a. a. O., 93—210 (Hauptteil des Bandes).



Glauben lernen durch Vergegenwidrtigung Jesu 379

Es geht um eine moglichst enge, dialogische, wechselseitig kritische Ver-
flechtung von eigener Lebenserfahrung und eigener Lebensgeschichte mit der
Lebensgeschichte und dem in den Symbolen der Tradition iiberlieferten ,,Le-
benswissen‘‘1? Jesu. Seit einiger Zeit bemiiht sich die Religionspddagogik um
die Ausarbeitung einer solchen ,,Didaktik der Korrelation* (d. h. der wechsel-
seitigen Verflechtung von Uberlieferung und Lebenserfahrung). Es wire je-
doch zu fragen, ob eine solche Korrelations-Didaktik nur fiir den Religionsun-
terricht und die Gemeindekatechese geeignet ist, nicht aber die gesamte Pasto-
ral, ja auch schon das Forschen und Lehren an der Hochschule bestimmen
miifite. Sollten wir Hochschullehrer unsere Studenten, anstatt ihnen die am
Schreibtisch gewonnenen Erkenntnisse im wesentlichen nur vorzutragen,
nicht auch zu dem Bereich hinfiihren, wotfiir die ,,archdologisch* gewonnenen
Erkenntnisse nur Hilfen und Voraussetzungen sind: Sollten wir sie nicht so an
der von uns selbst im Leben praktizierten und im Gesprach ausgedriickten
Verflechtung von eigener Lebensgeschichte und iiberlieferter Jesus-Gestalt
teilnehmen lassen, daB sie dadurch angeregt werden, die fiir sie giiltige Form
der Verflechtung zu suchen und dariiber mit uns, mit anderen Studenten und
spater mit den ihnen anvertrauten Menschen zu kommunizieren, sich austau-
schen? Wenn die theologische Wissenschaft auch nur mit einigem Recht als
,, Theorie kommunikativen Handelns‘‘ bestimmt werden kann'®, dann muf3 die
Ausbildung in dieser Wissenschaft dieses ,,kommunikative Handeln*, diesen
Austausch mit anderen Menschen, mindestens teilweise auch selbst praktizie-
ren und darin einiiben. Andernfalls besteht die groBe Gefahr, dal wir ,,Maga-
zinverwalter* theologischer Wahrheiten und heiliger Riten ausbilden, nicht
aber Theologen, Lehrer und Seelsorger, die den Menschen helfen, mit Hilfe
der Erzihlungen, Bilder und Symbole der christlichen Uberlieferung einen er-
fahrbaren, trostend und heilend sich zusagenden Sinn ihres Lebens zu finden.

17 Den hier schon mehrfach verwendeten Begriff , Lebenswissen‘ entnehme ich den Arbeiten P.
Zulehners (vgl. z. B. Helft den Menschen leben. Fiir ein neues Klima in der Pastoral. Freiburg
41979, bes. 25-42).

18 H, Peukert, vgl. Anm. 1.





