
Georg Baudler 368 

dann den Weg. Das ist die rechte Reihenfolge. Und auch das ist gut für den 
Menschen, der allererst mit dem Weg anfängt. Nur so braucht er am Weg, an 
diesem schweren Übergang vom Sichfesthalten zum Gehaltensein in Gott, 
vom zerstreuten Ich zum intensiven, gesammelten Leben bei Gott, nicht zu 
verzweifeln. Denn gegen die Verzweiflung gibt es nur das Fest der Heiligen als 
Heilmittel, das noch aussteht, aber als Ziel: •Man lebt nur aus Hoffnung. Das 
Rastlose des heiligen Augustinus. Daraufhin streben, das ist leben."7 

Der Weg, auf den Allerseelen hinweist, ist kein endloser Weg; das unruhige 
Herz findet Ruhe in Gott: ein süßes Ding, die Vereinigung mit Gott, dieses 
Sichbesiegenlassen durch den Liebenden, dessen barmherzige Liebe unaus- 
lotbar, unerschöpflich und überquellend ist. 

Zwischen Allerheiligen und Allerseelen, zwischen dem Fest der Heiligen 
und dem Weg, zwischen dem Ziel und dem Übergang leben wir noch. 

Ein Heiliger kann jeder werden. Wir sind es noch nicht: •Wer wirklich will, 
dem wird der heimliche Weg der Heiligen nicht verweigert, aber wer kümmert 
sich aus der Menge um diesen?"8 

7
 M. Blondel, Carnets intimes (1894-1949) Tome II, 180. 

8 H. U. v. Balthasar, Schau der Gestalt (Herrlichkeit Bd. I) 1961, 31. 

Glauben lernen durch Vergegenwärtigung Jesu 
Thesen zu Träger, Inhalt und Weg des theologischen Erkenntnisfortschritts 
und des religiösen Lernens 

Georg Baudler, Aachen 

Die folgenden Überlegungen zum religiösen Lernen als einer Vergegenwärti- 
gung Jesu haben in erster Linie ein praktisches Ziel. Sie sind aus dem Blick- 
winkel der Religionspädagogik und der praktischen Theologie geschrieben 
und wollen Wege finden, wie die vermenschlichende, heilende (•therapeuti- 
sche") Kraft christlicher Überlieferung in einer weltanschaulich pluralen Ge- 
sellschaft zur Geltung gebracht werden kann. Das Feld, das dabei beobachtet 
werden soll, ist nicht in erster Linie die Kirche als Gemeinschaft der in be- 
stimmter (konfessioneller) Weise an Christus Glaubenden, sondern in beson- 



Glauben lernen durch Vergegenwärtigung Jesu 369 

derer Weise das weltanschaulich-plurale Gesprächs- und Arbeitsfeld, wie es 
sich typisch im schulischen Religionsunterricht findet. 

Wenn hier vorwiegend mit einem pragmatischen, das Handeln betreffenden 
Begriff von Theologie gearbeitet wird, so ergibt sich das aus der Zielsetzung 
der Überlegungen. Theologie bleibt wissenschaftlicher Umgang mit der christ- 
lichen Überlieferung1. Aber ich bin der Überzeugung, daß Einsichten, die sich 
aus der Praxis des Umgangs mit den christlichen Symbolen in einer weltan- 
schaulich pluralen Gesellschaft ergeben, von Bedeutung für das Ganze der 
Theologie sind; daß sie auch für die stärker theoretischen Fächer der Theolo- 
gie Erkenntnisfortschritte bringen und nicht bloß eine •Anwendung" theolo- 
gischer Wahrheiten auf die Praxis besagen. 

•Theologischer Erkenntnisfortschritt" kann im folgenden mit •Lernen im 
Glauben" oder •religiösem Lernen in christlicher Überlieferung" gleichge- 
setzt werden. 

1. Zum Träger des theologischen Erkenntnisfortschritts 

These: Der Träger des theologischen Erkenntnisfortschritts (des Lernens im 
Glauben und in christlicher Überlieferung) ist der einzelne Mensch, 
der sich und seine Lebensgeschichte in Berührung und zur Verflech- 
tung mit dem Evangelium bringt. 

Die eigentlichen Träger des theologischen Erkenntnisfortschritts sind nicht 
das kirchliche Lehramt und die im Auftrag dieses Lehramts forschenden und 
lehrenden Theologen der Kirche. Da Theologie ebenso wie Reflexion, Medi- 
tation und historische Erkenntnis auch Handlungswissenschaft ist2, hat nie- 
mand allein aufgrund seiner Vorbildung, seines Studiums, seines Reflexions- 
niveaus usw. gegenüber anderen einen Vorsprung an Glaubensrealität, so daß 
erstere die anderen einbahnig lehren könnten, worum es im christlichen Glau- 
ben geht. Erkenntnis im Glauben wird nicht allein und nicht in erster Linie 
durch Nachdenken und Reflexion gewonnen, sondern mehr noch durch das 
christlich begründete Handeln im Alltag. 

Obige These weist also eine Vorstellung ab, wonach vor allem die Bischöfe 
(als Inhaber des kirchlichen Lehramtes) zusammen mit ihren •periti", also den 
wissenschaftlich arbeitenden Theologen (von diesen angeregt und ausgelegt) 
die eigentlichen Erkenntnisgehalte der Theologie gewinnen, diese dann an den 
kirchlichen Hochschulen und theologischen Fakultäten an Religionslehrer und 

1 Dies ist die Tendenz bei H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale 
Theologie, Düsseldorf 1976, vgl. bes. 315 ff.; vgl. dagegen die •8 Thesen" bei R. Schaeffler, Glau- 
bensreflexion und Wissenschaftslehre, Freiburg 1980, S. 154-192. 
2 Dies ist bei H. Peukert, a. a. O., richtig herausgearbeitet. 



Georg Baudler 370 

Seelsorger weitergeben, damit diese ihrerseits die erworbenen Einsichten und 
Wissensinhalte wieder an die Schüler und an die Menschen der Gemeinde wei- 
tervermitteln. Eine solche •hierarchische Einbahnstraße" im theologischen 
Erkenntnisfortschritt ist von meiner These negiert. 

Diese •Einbahnstraße" hat, wie besonders Eugen Biser darlegt3, in der Ver- 
gangenheit mit dazu geführt, daß die Sprache der christlichen Überlieferung zu 
einer binnenkirchlichen Sonder- und Ghetto-Sprache eingeebnet wurde: zu 
einem •Kunstgewerbe-Vokabular", das der Mann auf der Straße, der Mensch 
im Alltag nicht mehr versteht und in der er sein alltägliches Leben, seine Wün- 
sche, Bedürfnisse und Sehnsüchte nicht mehr •unterbringen" und artikulieren 
kann4. Auch J. B. Metz hat darauf hingewiesen, daß diese einseitige, •von 
oben her" kommende Kanalisierung christlicher Sprache das Kirchenvolk, die 
Basis, entmündigt und zum Verstummen bringt und daß sich hinter dieser 
•Schweigemauer" ein •lautloser Abfall", ein stummes, selbst zum Protest 
nicht mehr williges Wegwandern der breiten Bevölkerungsschichten aus dem 
kirchlich überlieferten Glauben vollzieht5. 

Aber diese •Schweigemauer", wie sie die hierarchische Einbahnstraße er- 
zeugt, ist noch gefährlicher und noch trennender als Metz dies beschreibt. Sie 
trennt nämlich nicht nur den theologischen •Profi", der sich berufsmäßig mit 
der christlichen Überlieferung befaßt, vom theologischen Laien, sondern sie 
zieht sich auch durch das Leben jedes einzelnen, besonders des Theologen 
selbst hindurch. Ein sogenannter •Laien-Theologe", wie ich selbst einer bin, 
der Familie hat und dessen Lebensrhythmus nicht so stark wie der eines Kleri- 
kers durch liturgische Abläufe strukturiert ist, spürt diese Trennungslinie: 
Auch einem Mann, dessen tägliches Brot es ist, vor Kindern, Jugendlichen 
oder Erwachsenen zu stehen und mit ihnen vom christlichen Glauben zu reden, 
gehen diese Worte, Bilder und Symbole verloren, wenn er zu Hause am Fami- 
lientisch sitzt oder mit Freunden eine Segeltour macht. Wenn z. B. über einen 
Todesfall gesprochen wird oder über Lebensgrenzen, an die der einzelne Ge- 
sprächsteilnehmer geraten ist, müßte sich eigentlich die Artikulation christli- 
cher Überlieferungselemente von sich aus nahelegen; aber auch in diesen Si- 
tuationen, in denen der Glaube seine therapeutische Kraft entfalten sollte, 
macht der Theologe die Erfahrung des Lord Chandos aus dem berühmten 

3 Eugen Biser, Das Wort von oben. Zum Problem der einseitigen Kanalisierung der innerkirchli- 
chen Kommunikation; in: A. Exeler/N. Mette (Hg.), Theologie des Volkes, Mainz 1978,120-139. 
4 Vgl. die treffende Tagebuchnotiz in M. Walsers Roman •Halbzeit", München/Zürich 1964,247: 
•Mit Lissa in der Kirche. Konnte nicht beten. Die feierliche Amtssprache der Kirche klang fremd. 
Kunstgewerbe-Vokabular. Mein Leben ist in dieser Gebetssprache nicht mehr unterzubringen. 
Ich kann mich nicht mehr so verrenken. Ich habe Gott mit diesen Formeln geerbt, jetzt verliere ich 
ihn durch diese Formeln." 
5 Vgl. J. B. Metz, Kirche und Volk oder der Preis der Orthodoxie, in: Stimmen der Zeit, 192, 1974, 
797-811, ebenso E. Biser, Das Wort von oben, a. a. O., 134. 



Glauben lernen durch Vergegenwärtigung Jesu 371 

Brief Hugo von Hofmannsthals: Die altbekannten, im Berufsleben oft ge- 
brauchten Worte und Wendungen treten wohl in das Bewußtsein, aber die 
Zunge ist wie gelähmt, wenn sie diese Worte aussprechen soll; die Worte ver- 
faulen im Munde. Wir haben seit Jahrhunderten und länger verlernt, den 
christlichen Glauben aus Lebenssituationen heraus spontan zu artikulieren, 
obwohl dies das biblische Modell des Sprechens vom gekreuzigten Jesus als 
dem Messias ist6. Unsere heutige Gesellschaft gleicht in ihrem religiös-weltan- 
schaulichen Pluralismus mannigfach der Zeit, in der sich die ersten Christen- 
gemeinden, in der ganzen damaligen Welt verstreut, bildeten; es kommt alles 
darauf an, diese Fähigkeit, aus Situationen heraus und auf Situationen bezogen 
vom Messias Jesus zu reden, neu zu erwerben7. Wenn dies nicht gelingt, wird 
der überlieferte christliche Glaube an der •Schweigemauer", die nicht nur 
Klerus und Kirchenvolk trennt, sondern die Sprachwelt eines jeden christli- 
chen Lebens erbarmungslos in einen theologisch-sakralen und einen profan- 
alltäglichen Bereich auseinanderreißt, ausbluten und zur Museumsangelegen- 
heit zerrinnen. Der praktisch gelebte Alltag der einzelnen Menschen aber ist 
der Boden, aus dessen Berührung sich allein die christliche Glaubenssprache 
wieder erneuern kann, wie sich in der griechischen Sage der Riese Anthäus 
durch die Berührung mit der Mutter Erde wieder erneuert und verlebendigt 
hat. 

Deshalb gilt es, Möglichkeiten zu eröffnen, daß der einzelne Mensch den ge- 
kreuzigten Handwerker Jesus als den Messias seines alltäglich-profanen Le- 
bens vergegenwärtigen kann. Dieser im profanen Alltag stehende Mensch ist 
in erster Linie der Träger, das Subjekt des theologischen Erkenntnisfort- 
schritts und des religiösen Lernens in christlicher Überlieferung. Er muß die 
Möglichkeit haben, seine Lebensgeschichte und seinen Alltag - und seien 
diese noch so gewöhnlich und alltäglich - zur Berührung und zur Verflechtung 
mit dem Evangelium zu bringen; er muß fähig sein, die Überlieferungsgehalte 
neu in eigene Sprache zu formen. Weder theologische Reflexion (sei sie auch 
noch so feinsinnig, kenntnisreich und genau) noch kirchlich-sakrale Autorität 
und Praxis (sei diese noch so aufgeschlossen und •modern") können diese 

6 Dieses biblische Modell ist dargelegt bei E. Biser, Das Wort von oben, a. a. O., 126-129. Biser 
sieht sprachlichen Maßregelungen •von oben", die dem biblisch-dialogischen Modell entgegen- 
stehen, schon in manchen Äußerungen der Paulus-Briefe gegeben, z. B. wenn Paulus den Frauen 
das Wort in der Versammlung verbietet (1 Kor 14,33); beispielhaft für die weitere Geschichte der 
Kirche und des Christentums erfolgt nach Biser ein solcher sprachzerstörerischer, Kommunika- 
tion abbrechender Eingriff von oben in die christliche Überlieferungssprache durch Kaiser Kon- 
stantin im Arianismus-Streit auf dem Konzil von Nikaia im Jahre 325. Neuerdings dazu genauer: 
E. Biser, Religiöse Sprachbarrieren. Aufbau einer Logaporetik, München 1980, bes. 228-234 
(zum Problem •der einseitigen Kanalisierung"). 
7 Erste Ansätze zu einem solchen neuen Erwerb dieser Fähigkeit sehe ich im richtigen Umgang mit 
•Kurzformeln des Glaubens" und in einer narrativ-assoziativen Bibelaneignung. Näheres dazu 
unter These 3. 



Georg Baudler 372 

Aufgabe, an der Leben und Tod der christlichen Überlieferung sich entschei- 
den, von sich aus leisten. 

Die kirchlichen und theologischen Institutionen sollen vielmehr dem im All- 
tag stehenden einzelnen Menschen helfen, in der Begegnung mit dem Evange- 
lium seine ihm eigene theologische Erkenntnis und seine ihm eigene theologi- 
sche Sprache zu gewinnen. Kirche, Lehramt, wissenschaftliche Theologie, 
Gemeindeseelsorge usw. sind so viel wert, wie sie dem konkreten Menschen 
helfen: dem heranwachsenden Kind in seinen Freuden, Leiden und Hoffnun- 
gen, dem Jugendlichen in seiner Identitätssuche, der Frau und dem Mann, die 
ein gemeinsames Leben in sexueller Partnerschaft aufbauen wollen, den Män- 
nern und Frauen, die sich in unserer Leistungsgesellschaft in Arbeit und Sorge 
um ihre Existenz und ihre Familie verzehren, den Menschen auf dem Kran- 
kenbett und im Altersheim und zuletzt den Sterbenden. Die Hilfe hat zum 
Ziel, daß ihnen in der Begegnung mit der Jesusgestalt jener sinngebende, ver- 
gebende, tröstend sich zuwendende Daseinsgrund, den dieser Jesus - in der 
Alltagssprache seiner Zeit sprechend - seinen •abba" genannt hat, als der 
Grund und Sinn auch ihres eigenen profanen Lebens aufgeht. 

Das aber wird möglich, wo man in der Vergegenwärtigung Jesu miteinander 
spricht und miteinander umgeht. Denn daraus erwächst die neue Glaubens- 
sprache. Die gesuchte sprachschöpferische Vergegenwärtigung Jesu kann 
nicht in erster Linie dadurch geschehen, daß der einzelne Mensch in bestimm- 
ten Meditationsstunden, die er notdürftig dem Alltag abringt, die Bibel stu- 
diert und meditiert; solche Stunden der Besinnung sind notwendig und wichtig, 
aber sie beginnen ihre heilsame Wirkung erst dort tatsächlich zu entfalten, wo 
die Bilder, die in solchen Stunden erinnert werden, in den banalen und profa- 
nen Alltag und seine Probleme einfließen und im alltäglichen Wort, in der Ur- 
laubserzählung, im Gespräch über eine Krankheit oder ein Erziehungspro- 
blem, Wort und Gestalt gewinnen. Erst in dem Maße, als dieser Austausch ge- 
lingt, leuchten Jesus und das, was von ihm erzählt wird, als das •Messianische", 
das Verheißungs- und Zukunftsvolle, des eigenen Lebens und des Lebens des 
Mitmenschen auf; und erst dies und nicht die religiöse Innerlichkeit als solche, 
nicht die sprachlos bleibende private Religiosität, bringt Erkenntnis und 
Wachsen in einem erneuerten Glauben. 

Dieses Glaubensgespräch aus und in den Erfahrungen des Alltags zu ermög- 
lichen, ist heute die vordringliche Aufgabe der Theologie und der kirchlichen 
Institution. Die Erforschung der christlichen Überlieferung, die biblische und 
systematische Theologie, müssen in sorgfältiger, gleichsam •archäologischer" 
Arbeit jenes Fundament der Überlieferung8 freilegen, das einmal, am Anfang, 

: Dieses •Fundament der Überlieferung" ist näher charakterisiert in den Ausführungen zu 
These 2. 



Glauben lernen durch Vergegenwärtigung Jesu 373 

eine unmittelbar befreiende Wirkung auf das Alltagsleben sowohl von Sklaven 
wie von gebildeten und reichen Bürgern ausgeübt hat. Die praktische Theolo- 
gie kann dann Methoden und Wege erarbeiten, wie der einfache Mann und die 
einfache Frau, ohne selbst •archäologisch" tätig werden zu müssen, das freige- 
schaufelte christliche Glaubensfundament auf ihren Alltag beziehen und seine 
befreiende Wirkung spüren und erfahren können9. Der Dienst der kirchlichen 
Institutionen bestünde dann darin, konkret die Gelegenheiten und Räume an- 
zubieten, in denen sich die Menschen unter kundiger Anleitung in diese Erfah- 
rungen hineinbegeben können. Mehr als die Studierstuben der Theologen wä- 
ren dann dies die Orte, an denen die entscheidenden theologischen Erkennt- 
nisse aufleuchten, die Gelegenheiten, bei denen sich je neu •Offenbarung" als 
Gegenwart ereignet10, die Räume, in denen eine neue, zukunftweisende Glau- 
benssprache geboren wird. 

2. Zum Inhalt des theologischen Erkenntnisfortschritts 

These: Inhaltlich bedeutet der theologische Erkenntnisfortschritt, das Lernen 
in christlicher Überlieferung: den gekreuzigten Jesus und das, was von 
ihm erzählt wird, als das •Messianische", das Verheißungs- und Zu- 
kunftsvolle, des eigenen und fremden Lebens sehen zu lernen. 

Die These drückt aus, daß ein Fortschreiten in theologischer Erkenntnis cha- 
rakteristisch verschieden ist von dem Erkenntnisfortschritt etwa in der Natur- 
wissenschaft. Hier erfolgt dieser Fortschritt, indem durch Beobachtung und 
Experiment neue Erkenntnisgegenstände, neue, bisher unbekannte Erkennt- 
nisinhalte gewonnen werden (etwa bisher unbekannte Elementarteilchen, Ge- 
stirne, Viren oder andere Krankheitserreger usw.); dies führt dann zu einem 
Überdenken und meist zu einer Erweiterung der bisherigen Verstehens- und 
Erklärungsmodelle (oder auch umgekehrt: die Erweiterung der Erklärungs- 
modelle läßt neue Erkenntnisinhalte in den Blick kommen). Anders in der 
Theologie und in der Beschäftigung mit christlicher Überlieferung. Das Auf- 
finden und Aufstellen neuer Dogmen bedeutet hier keineswegs schon einen 
Erkenntnisfortschritt im aneignenden Verstehen christlicher Überlieferung. 

Näher liegt schon die Art, wie in den Geisteswissenschaften, etwa in den Ge- 
schichts- und Literaturwissenschaften, ein Zuwachs an Erkenntnis und Ein- 
sicht erfolgt. Hier geht es nicht in erster Linie darum, immer wieder neue, bis- 
her unbekannte Dokumente, literarische Erzeugnisse usw. aufzustöbern und 
darzustellen, sondern die schon bekannten Kunstwerke und historischen Er- 

9 Näheres dazu in den Ausführungen zur letzten These. 
10 Zur Möglichkeit eines Begriffes von Offenbarung als einem gegenwärtigen Ereignis vg 
G. Baudler, Religiöse Erziehung heute, Paderborn 1979 (Uni-taschenbuch 898), 211-237. 



Georg Baudler 374 

eignisse in neuen Verstehenshorizonten zu deuten. Der Fortschritt liegt dabei 
in dem möglichst gründlichen und vollständigen Verstehen des Überlieferten, 
in seiner möglichst intensiven Aneignung durch den je gegenwärtig lebenden 
Menschen. Er erfährt dadurch eine Bereicherung seines •Lebenswissens" und 
eine Erweiterung seines Denk- und Verstehenshorizontes. 

Aber auch diesen Geisteswissenschaften gegenüber sind Theologie und 
Glaube noch charakteristisch verschieden. Zwar geht es in ihnen auch um Ver- 
stehen und Aneignung, um eine Bereicherung des •Lebenswissens" in Rich- 
tung auf das, was dem Leben Sinn gibt, um eine Erweiterung meines Denk- 
und Verstehenshorizontes, die mich befähigt, sinnvoll über das Leben nachzu- 
denken und einen unzerstörbaren Lebenssinn zu finden. Doch im Unterschied 
zu den Literatur- und Geschichtswissenschaften sind es nicht letztlich beliebige 
historische Ereignisse und literarische Erzeugnisse, deren je neue Deutung 
und Aneignung das Lebenswissen bereichern und den Verstehenshorizont 
erweitern. Wohl gibt es in der biblischen Überlieferung des Alten und Neuen 
Testamentes eine Fülle von Erzählungen, Aussprüchen, Liedern, Hymnen, 
Briefzeugnissen und in der Kirchen- und Dogmengeschichte bedeutende Er- 
eignisse, Definitionen, Abgrenzungen und Lehrentscheidungen, die in ähn- 
licher Weise und mit einem ähnlichen Ziel wie in der Geschichts- und Literatur- 
wissenschaft der Deutung und Aneignung bedürfen. 

Entscheidend und unterscheidend aber ist, daß in Theologie und Glaubens- 
überlieferung diese vielen sogenannten Interpretations-•Gegenstände" nicht 
die eigentlichen Erkenntnisobjekte der theologischen Wissenschaft sind. Sie 
haben vielmehr die Stellung und Funktion von Hilfen zur Aneignung und Deu- 
tung, um eine einzige überlieferte Botschaft und ein einziges überliefertes Er- 
eignis richtig zu deuten und für das Leben anzueignen: die Geschichte von dem 
Handwerker und religiösen Wanderlehrer Jesus, der als Gekreuzigter von sei- 
nen Freunden als lebendiger Messias und Gottessohn erfahren, gefeiert und 
verkündet wurde. Es geht im theologischen Erkenntnisfortschritt und im reli- 
giösen Lernen in christlicher Überlieferung zuletzt nur um das immer neue 
Verstehen, die immer neue Vergegenwärtigung und Aneignung jenes Ereig- 
nisses, daß Menschen in diesem gekreuzigten Messias die leibhaftig greifbare 
und unzerstörbare Offenbarung, die Zusage eines absoluten, tröstend und ver- 
gebend sich zusagenden Daseinsgrundes des Lebens erfahren haben. Alle Ge- 
schichten, Sagen, Lieder, prophetischen Reden, Briefe, Gleichnisse, Wunder- 
erzählungen, alle Dogmen- und Glaubensaussagen, die Glaubensbekenntnisse 
der kirchlichen Jahrhunderte, die Verehrung Marias und aller Heiligen sind 
nur soviel wert, als sie mithelfen, den gekreuzigten Jesus als den Messias des je 
eigenen Lebens sehen und aneignen zu lernen; wo sie eine andere Funktion er- 
füllen, ist ihr Einsatz in letztlich götzendienerischer Weise gegen das Funda- 
ment des christlichen Glaubens gerichtet. 



Glauben lernen durch Vergegenwärtigung Jesu 375 

Es gibt gewiß viele Themen und Problemfelder in den verschiedenen theo- 
logischen Disziplinen, die alle auf ihre Weise notwendig sind und sinnvoll dem 
genannten letzten Ziel theologischen und kirchlichen Arbeitens dienen kön- 
nen. Aber es gibt in Theologie und Kirche letztlich nur ein Erkenntnisziel, ei- 
nen einzigen Erkenntnisinhalt, auf den alles andere hingerichtet ist. Dies fest- 
gestellt und für alle kommenden Zeiten auch kirchenamtlich verkündet zu ha- 
ben, war wie, wie H. Vorgrimler sagt, eine der •Großtaten"11 des Zweiten Va- 
tikanischen Konzils; damals öffnete sich die Kirchenversammlung dem Votum 
des italienischen Bischofs Pangrazio, •nicht zu vergessen, daß es eine Rang- 
ordnung oder Hierarchie der Glaubenswahrheiten je nach der verschiedenen 
Art ihres Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen Glaubens 
gibt" und daß dieses •Fundament", auf das die einzelnen Wahrheiten hinge- 
ordnet sind und ohne das sie nicht zu verstehen sind, das •Christusmysterium" 
ist12. Gerade in einer Zeit, in der sich die politischen und privaten Heilsange- 
bote an den Menschen überschlagen und miteinander konkurrieren, muß sich 
das christliche Heilsangebot wieder einfalten und zurückkonzentrieren auf 
sein bleibendes Fundament, in dem allein seine Kraft und das Unterschei- 
dende seiner Heilszusage liegt. Ein Religionslehrer, Katechet oder Seelsorger 
am Krankenbett tut, wenn er zu den ihm anvertrauten Menschen geht, heute 
vielfach gut daran, wie Paulus auf seinem Weg zur Gemeinde in Korinth, sich 
vorzunehmen, unter den Menschen, mit denen er zu reden beabsichtigt, nichts 
anderes zu wissen und •nichts anderes zu kennen, als den Messias Jesus und 
diesen als Gekreuzigten" (1 Kor 2,2). Dieses Lebenswissen allein und kein wie 
immer gearteter Katechismus ist das notwendige •Sturmgepäck" des Reli- 
gionslehrers und praktisch tätigen Theologen in unseren Tagen. Wenn es ge- 
lingt, dieses Fundament mit der konkreten Lebenssituation in Berührung zu 
bringen, wird der christliche Glaube, damals wie heute, seine Kraft entfalten 
und in der Konkurrenz mit den anderen Heilsangeboten unserer Zeit beste- 
hen. 

Denn nirgendwo ist der Logos Gottes (die Gottes-Erkenntnis, die Theolo- 
gie) reiner, klarer, eindeutiger und umfassender zu erfahren und vernehmend 
zu sehen, als in der Vergegenwärtigung des gekreuzigten Jesus. Je mehr (medi- 
tierend, erinnernd, aus der selbst erfahrenen Lebens- und Leidensgeschichte 
heraus sich nährend und diese mit den Bildern der Lebens- und Leidensge- 
schichte Jesu verflechtend) ein Mensch den Gekreuzigten vergegenwärtigt, 
desto mehr und desto stärker und intensiver erscheint dieser in der Vergegen- 

11 K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg, Basel, Wien 21966, 222. 
12 Vgl. den berühmten Artikel 11 des Ökumenismus-Dekrets, in: •Kleines Konzilskompendium", 
a. a. O., 240; über das Zustandekommen dieser bedeutsamen Konzilsaussage berichtet R. Blei- 
stein, Kurzformeln des Glaubens. Prinzip einer modernen Religionspädagogik, Würzburg, Bd. I, 
22 f. 



Georg Baudler 376 

wärtigung als der Lebendige; als der vom Tode Erweckte, der tröstet und dem 
einzelnen Leben Sinn, Befreiung und Tiefe zuspricht - als Messias des eigenen 
und fremden Lebens. 

Die Mühe und die wissenschaftliche Sorgfalt und Genauigkeit der Theolo- 
gie, um die verschiedensten und vielfältigsten Themen und Fragestellungen 
(Erkenntnis-Gegenstände im nachgeordneten Sinn) genau zu behandeln und 
zu erörtern, ist unbedingt notwendig und •allen Schweißes der Edlen wert"; 
dies aber nur unter einer Bedingung: Daß dadurch den im Alltag einer be- 
stimmten Zeit und Umwelt lebenden einzelnen Menschen (dem heranwach- 
senden, dem Partnerschaft suchenden, dem kranken und alten und schließlich 
dem sterbenden Menschen) die Vergegenwärtigung des gekreuzigten Jesus als 
des vom Tode erweckten befreienden, tröstenden und erlösenden Messias 
möglichst gut und möglichst stark gelingt. Auf diesen Lern- und Erkenntnis- 
fortschritt kommt letztlich alles an. 

Dieses Fortschreiten gelangt bei keinem Menschen im Leben diesseits der 
Todesgrenze an sein Ziel. Aber in diesem Vorgang gibt es tatsächlich im Fort- 
lauf der Geschichte einen Zuwachs an Erkenntnis. Eugen Biser13 hat in der 
Diskussion dieser Thesen in einer für mich überraschenden Dringlichkeit und 
Entschiedenheit darauf bestanden, daß es dem heute lebenden Menschen aus 
seinem größeren geschichtlichen Abstand heraus möglich sein müßte, tiefer in 
das Christus-Mysterium einzudringen, stärker und intensiver zu erfahren, was 
es heißt, daß der gekreuzigte Jesus der Messias unseres Lebens ist, als dies ei- 
nem Paulus oder einem der Augenzeugen des Lebens und Sterbens Jesu mög- 
lich war. Ich möchte noch hinzufügen, daß diese aus dem zu überbrückenden 
geschichtlichen Abstand heraus sich möglicherweise steigernde Deutlichkeit 
und Stärke der Vergegenwärtigung Jesu nicht primär aus der theologischen 
Reflexion kommen kann, sondern aus der Berührung des gekreuzigten Jesus 
mit der konkreten Lebens- und Leidensgeschichte des im Alltag lebenden 
Menschen. Eine theologisch ungebildete Frau, die ihr fieberglühendes Kind 
auf den Armen hält und tröstet, kann, wenn ihr nur von Seiten der Theologie 
und Kirche die notwendige (freilassende) Hilfestellung gegeben wird, das 
Christus-Mysterium besser verstehen und aneignen als dies ein Bischof und 
Theologe in der Ausübung ihres Amtes je vermögen. 

3. Zum Weg des theologischen Erkenntnisfortschritts 

These: Der notwendige Weg, um in diesen Lern- und Erkenntnisvorgang, auf 
den alles ankommt, hineinzukommen und weiter in ihm fortzuschrei- 

13 E. Biser hatte seine Freunde und Mitarbeiter Fronleichnam 1980 zu einem •Theologischen 
Tag" nach Kehlen am Bodensee eingeladen, wo diese Themen vorgetragen wurden. 



Glauben lernen durch Vergegenwärtigung Jesu 377 

ten, besteht in der dialogischen Verflechtung der eigenen Lebensge- 
schichte und der eigenen Sprachwelt mit der Lebensgeschichte und der 
Sprachwelt des gekreuzigten Messias Jesus. 

Ein Suchen und Forschen, bei dem der Forscher sich so an sein Objekt verliert, 
daß er dabei sich selbst und seine Lebensgeschichte vergißt und zurückläßt, ein 
Forschen also, das möglichst rein am •Erkenntnis-Gegmstand" interessiert ist, 
kann zwar die notwendigen Hilfestellungen schaffen, um den im Alltag leben- 
den Menschen die Vergegenwärtigung Jesu zu ermöglichen. Aber dieser Lern- 
und Erkenntnisvorgang selbst, auf den es letztlich allein ankommt, kann auf 
solche Weise nicht erreicht werden. Denn der Erkenntnis-,,Gegenstand": 
•gekreuzigter Jesus als Messias", verlangt danach, daß ich mich ihm in erster 
Linie nicht verstandesmäßig und beobachtend nähere, sondern einfühlend, 
nachempfindend, meine Existenz- und Lebensgeschichte einbringend und mit 
ihm verflechtend. Ich darf mich also mit ihm nicht in •Klausur" zurückziehen, 
mich nicht abschirmen von den Freuden, Nöten und Sorgen des alltäglichen 
Lebens, wie sie etwa durch meine Kinder und meinen Lebenspartner, aber 
auch durch die sonstige Umwelt und durch meine eigenen alltäglichen Freu- 
den, Nöte und Bedürfnisse an mich herangetragen werden. Denn diese bilden 
gleichsam das Instrumentarium, das Werkzeug, das meinen Erkenntnis-•Ge- 
genstand" aufschließt und in seiner Eigenart zu erkennen gibt. Dabei wird sich 
zeigen, daß dieser Zentralinhalt der christlichen Überlieferung nur am Anfang 
des Erkenntnis- und Lernvorgangs überhaupt als •Gegenstand" (als •Ob- 
jekt") genommen werden kann; in dem Maße, als er erkannt wird und sich zu 
erkennen gibt, verliert er seinen Charakter als •Gegenstand", ohne seine Ei- 
genart und sein Eigensein zu verlieren (ohne •Vermischung"); doch er kann 
nicht mehr aus dem beobachtenden Abstand heraus als Gegenstand betrachtet 
werden (ohne •Trennung"); er verflicht mit dem erkennenden Menschen und 
seiner Lebensgeschichte. 

Theologischer Erkenntnisfortschritt, Lernen in christlicher Überlieferung, 
erfolgt im stetigen Wechsel von Selbsterkenntnis, Selbstannahme, Erkenntnis 
und Annahme der eigenen Daseinssituation einerseits und dem Vordringen in 
die Lebens-, Sprach- und Symbolwelt des gekreuzigten Messias Jesus ander- 
seits. Der Lehrer in diesem Erkenntnisprozeß gibt nicht Erkenntnisse und Ein- 
sichten, die er selbst im Laufe seines Studiums und seiner Unterrichtsvorberei- 
tung gewonnen hat, an andere weiter, sondern er hilft dem anderen, seinen ei- 
genen Erkenntnisweg zum •Sehen" des gekreuzigten Jesus als des lebendigen 
Messias zu gehen. Er arbeitet also •maieutisch" (d. h. als •Geburtshelfer"), 
wie es Sokrates nannte; und dies nicht so, als ob er den Geburtsvorgang in sei- 
nem eigenen Leben schon hinter sich habe, sondern er nimmt den Menschen 
(•Schüler") in seinen eigenen noch andauernden Erkenntnisfortschritt, in sein 



Georg Baudler 378 

eigenes Wechselgespräch mit dem Evangelium, in seinen eigenen Lebens- und 
Erkenntnisweg hinein: nur dadurch wird dieser andere (•Schüler") angeregt, 
selbst von der eigenen Lebensgeschichte aus, in diesen Lebens- und Erkennt- 
nisvorgang einzusteigen und die ihm eigene Erkenntnis und Vergegenwärti- 
gung des Gekreuzigten als des Messias seines Lebens zu gewinnen. 

Diese •Geburtshilfe" kann grundsätzlich auf doppelte Weise erfolgen: Sie 
kann einmal darin bestehen, den Lernenden auf den Weg mitzunehmen, auf 
dem ich mich bemühe, die überlieferten Erzählungen, prophetischen Reden, 
Briefaussagen, Weisheitssprüche und Hymnen mit den Geschichten und dem 
•Lebenswissen" zu verflechten, die mein eigenes Leben ausmachen. Neuer- 
dings erkennt ja die Exegese selbst, daß die bloße •archäologische", histo- 
risch-kritische Arbeit die Elemente biblischer Überlieferung letztlich zu Mu- 
seumsgegenständen werden läßt, wenn sie nicht durch Verfahren der Sprach- 
wissenschaft und durch Methoden der Tiefenpsychologie (Assoziationen) er- 
gänzt wird14. Wichtig ist dabei, daß der jeweilige Bibeltext als Symbol für das 
Ganze der christlichen Botschaft, als Ausdruck des christlichen Glaubens/im- 
daments genommen und so mit einer Lebenserfahrung verknüpft wird, in der 
direkt oder indirekt ebenfalls das Ganze dieses Lebens, sein Sinn oder Unsinn, 
sein Glücken oder Mißglücken, auf dem Spiel steht. 

Zweitens kann ich in solcher •Geburtshilfe" den anderen in einen Vorgang 
hineinnehmen, in dem ich von einer existentiellen Lebenssituation aus einen 
•Totaleinblick"15 in die christliche Überlieferung, eine je neue Erfassung des 
Glaubensfundaments zu gewinnen suche. Dieser zweite Weg ist in der Theolo- 
gie schon seit vielen Jahren bekannt unter dem Stichwort •Kurzformel des 
Glaubens"16. Wissenschaftliche Theologie und kirchliche Institution müßte 
ihr Hauptaugenmerk darauf richten, daß diese beiden Prozesse, die Verflech- 
tung des Evangeliums mit dem je eigenen Leben und die •Kurzformel des 
Glaubens" aus der je eigenen existentiellen Lebenssituation heraus gelingt 
und für den einfachen Mann und die einfache Frau auf der Straße in verant- 
wortbarer und sinnvoller Weise möglich wird. 

14 Dies hat für viele das aus dem Amerikanischen übersetzte Buch von W. Wink, Bibelauslegung 
als Interaktion, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1976, bewußt gemacht. Ich selbst versuchte die 
theologiedidaktischen Folgerungen aus dieser Einsicht zu ziehen in meinen Vorschlägen zu dem 
sogenannten •bibeldidaktischen Viereck" und der •analytisch-assoziativen Übertragung" (zu- 
sammenfassend dargestellt in: G. Baudler, Religiöse Erziehung heute, a. a. O., 96-210). 
15 Mit dem Ausdruck •Totaleinblick" in den christlichen Glauben umschreibt K. Karrer, Der 
Glaube in Kurzformeln, Mainz 1978, 59, die wesentlichste Funktion von •Kurzformeln des Glau- 
bens". 
16 Diese beiden Korrelations-Wege von der Überlieferung zur Lebenserfahrung einerseits und 
von der Lebenserfahrung zur Überlieferung andererseits sind näher entfaltet und an Beispielen 
aus Religionsunterricht und Gemeindekatechese erläutert bei G. Baudler, Religiöse Erziehung 
heute, a. a. O., 93-210 (Hauptteil des Bandes). 



Glauben lernen durch Vergegenwärtigung Jesu 379 

Es geht um eine möglichst enge, dialogische, wechselseitig kritische Ver- 
flechtung von eigener Lebenserfahrung und eigener Lebensgeschichte mit der 
Lebensgeschichte und dem in den Symbolen der Tradition überlieferten •Le- 
benswissen"17 Jesu. Seit einiger Zeit bemüht sich die Religionspädagogik um 
die Ausarbeitung einer solchen •Didaktik der Korrelation" (d. h. der wechsel- 
seitigen Verflechtung von Überlieferung und Lebenserfahrung). Es wäre je- 
doch zu fragen, ob eine solche Korrelations-Didaktik nur für den Religionsun- 
terricht und die Gemeindekatechese geeignet ist, nicht aber die gesamte Pasto- 
ral, ja auch schon das Forschen und Lehren an der Hochschule bestimmen 
müßte. Sollten wir Hochschullehrer unsere Studenten, anstatt ihnen die am 
Schreibtisch gewonnenen Erkenntnisse im wesentlichen nur vorzutragen, 
nicht auch zu dem Bereich hinführen, wofür die •archäologisch" gewonnenen 
Erkenntnisse nur Hilfen und Voraussetzungen sind: Sollten wir sie nicht so an 
der von uns selbst im Leben praktizierten und im Gespräch ausgedrückten 
Verflechtung von eigener Lebensgeschichte und überlieferter Jesus-Gestalt 
teilnehmen lassen, daß sie dadurch angeregt werden, die für sie gültige Form 
der Verflechtung zu suchen und darüber mit uns, mit anderen Studenten und 
später mit den ihnen anvertrauten Menschen zu kommunizieren, sich austau- 
schen? Wenn die theologische Wissenschaft auch nur mit einigem Recht als 
•Theorie kommunikativen Handelns" bestimmt werden kann18, dann muß die 
Ausbildung in dieser Wissenschaft dieses •kommunikative Handeln", diesen 
Austausch mit anderen Menschen, mindestens teilweise auch selbst praktizie- 
ren und darin einüben. Andernfalls besteht die große Gefahr, daß wir •Maga- 
zinverwalter" theologischer Wahrheiten und heiliger Riten ausbilden, nicht 
aber Theologen, Lehrer und Seelsorger, die den Menschen helfen, mit Hilfe 
der Erzählungen, Bilder und Symbole der christlichen Überlieferung einen er- 
fahrbaren, tröstend und heilend sich zusagenden Sinn ihres Lebens zu finden. 

17 Den hier schon mehrfach verwendeten Begriff •Lebenswissen" entnehme ich den Arbeiten P. 
Zulehners (vgl. z. B. Helft den Menschen leben. Für ein neues Klima in der Pastoral. Freiburg 
41979, bes. 25-42). 
18 H. Peukert, vgl. Anm. 1. 




