
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Frei für Gott und das Kommen seines Reiches 
Die (evangelische) Communität Casteller Ring (= CCR) Schloß Schwanberg 

Der Weg unserer Communität 

Wir sind in den Jahren nach 1945 in dem kleinen Steigerwalddorf Castell/Unterfranken 
im Verborgenen entstanden und haben uns 1950 zum gemeinsamen Leben zusammen- 
geschlossen. Seit 1957 ist das nahegelegene Schloß Schwanberg das geistliche Zentrum 
der CCR, die heute 36 Frauen zwischen 25 und 60 Jahren zählt. Wir wußten zur Zeit 
unserer Entstehung nicht, daß wir Teil einer kommunitären Bewegung waren, die nach 
dem Zweiten Weltkrieg in verschiedenen Kirchen der Reformation in Europa und dar- 
über hinaus aufbrach. Von daher stammt eine starke Eigenprägung. Das schließt frei- 
lich nicht aus, daß unsere Spiritualität entscheidende Anregungen (1) aus dem evange- 
lischen Raum und (2) von den Leitbildern der Ordensgeschichte aufgenommen hat. Ich 
nenne 
1. -das geistliche Erbe des Begründers des Neuendettelsauer Diakonissen-Mutterhau- 
ses Wilhelm Lohe (1808-1872); 
- die kirchliche Erneuerungsbewegung der 20er Jahre unseres Jahrhunderts, vor allem 
die Begegnung mit der Hochkirchlichen Vereinigung (Prof. Heiler, Marburg) und der 
Michaelsbruderschaft (Bischof W. Stählin, K. B. Ritter u. a.); 
- Impulse aus der Jugendbewegung. •Unser Weg geht vom Feuer der Bündischen Ju- 
gend zum Altar der Kirche", sagte oft unsere Gründerin. 
2. - Unsere Gäste nennen uns gern •evangelische Benediktinerinnen" und es ist wohl 
auch viel von dieser Spiritualität bei uns zu spüren. Wir wollen frei sein für Gott und das 
Kommen Seines Reiches im Dienst an der Welt. Anbetung und Gottesdienst sind unser 
Auftrag. Das alte benediktinische Leitwort •ora et labora" steht auch über unserer 
Gemeinschaft. Unser Aufbau (Postulat, Noviziat, Bindung auf Zeit, Profeß als endgül- 
tige Bindung) ist dem der Benediktiner sehr ähnlich. Wir leben in einer Klausur, die un- 
serem Gemeinschaftsleben Form und Gestaltung gibt. 
- Ein zweiter Impuls aus dem katholischen Raum kommt von ignatianischen Einflüs- 
sen, die besonders über Literatur und Einzelpersönlichkeiten zu uns gelangt sind. Wir 
sind z. B. an der Form ignatianischer Exerzitien sehr interessiert. Die verantwortliche 
und stellvertretende Teilnahme unseres Pfarrers an den großen internationalen öku- 
menischen Ordenskongressen (1979 und 1980 in Loyola, 1981 in Lyon) ist Ausdruck 
unserer Intention, verschiedenartige Impulse zuzulassen und in unser geistliches Leben 
zu integrieren. 

An eigenen Entwicklungen und Veränderungen möchte ich die Hereinnahme von 
Erkenntnissen der modernen Humanwissenschaften und die Beachtung gruppendy- 
namischer Gesetzmäßigkeiten nennen, die es uns ermöglichen, mit Konflikten und 
Spannungen in unserer Communität umzugehen und als •verantwortete Gemein- 



Aus dem Leben der Kirche 386 

schaff (F. Wulf) erwachsen miteinander zu leben. Wir haben in den letzten Jahren bei 
allen Hilfen und Anregungen freilich auch Grenzen dieser Erfahrungen erkannt: Wir 
wollen und müssen bereit sein, in der Nachfolge Christi das •Geheimnis des Weizen- 
korns" (Joh 12,24) zu praktizieren. 

Alle diese Impulse sind für uns Bereicherungen des Mutterbodens, aus dem wir her- 
kommen, die evangelische Kirche, deren vielfach unentdeckte Schätze (vgl. die Formen 
des Zusammenlebens im Pietismus, etwa die Herrnhuter Brüdergemeinde Zinzen- 
dorfs, G. Tersteegens Unternehmen einer evangelischen Männerkommunität im 18. 
Jahrhundert, die •Experimente der Brüderlichkeit" im außerkirchlichen Pietismus des 
18./19. Jahrhunderts in Amerika etc.) wir mit Freuden heben und ausschöpfen. 

Unser Ort in der Kirche und im kommunitären Bereich 

Aus dem Erleben vieler bereichernder Begegnungen mit anderen Kommunitäten aus 
den evangelischen, katholischen und anglikanischen Kirchen seither haben wir den 
Wunsch und die Freiheit gewonnen, uns stärker (1) kirchlich und (2) kommunitär ein- 
zubinden. 
1. Da wir uns als •Kirche im Kleinen" verstehen, wollen wir nun in den Kirchen der Re- 
formation den uns zukommenden Platz im Leib Christi erhalten und einnehmen. Damit 
haben wir teil an dem allgemeinen, in den evangelischen Kommunitäten wahrnehmba- 
ren •Lernprozeß Kirche". Wir wollen unsere Berufung bewußt in der Kirche, zugleich 
als eine eigengestaltete Verwirklichung des Kircheseins (•Mikrokosmos der Kirche" - 
Taize) leben. 

Es ist wohl Ausdruck der veränderten Situation, daß auch von den Kirchenleitungen 
her ein •Lernprozeß Kommunitäten" in Gang gekommen ist, den wir mit großem Dank 
begrüßen. Da war in den Anfangsjahren eine •visitatio" unseres damaligen Landesbi- 
schofs D. Dietzfelbinger; da waren auf dem atmosphärischen Hintergrund der reforma- 
torischen Klosterkritik •Befragungen" von Theologen und allerlei kirchenamtlichen 
Stellen. Einen Meilenstein in dieser Geschichte bildet die Bischofskonferenz der 
VELKD (Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands) im Mai 1976 auf 
dem Schwanberg. Hier entstand ein Hirtenwort an die Gemeinden zum Wesen und 
Auftrag der Kommunitäten in unserer Kirche. U. a. heißt es dort: 

•In unserer Begegnung mit den Kommunitäten konnten wir erkennen, wie stark sie 
sich bemühen, dem Gottesdienst, dem Gebet und der Stille den Vorrang innerhalb der 
Anforderungen ihres Arbeitstages zu geben. Sie bringen damit beispielhaft zum Aus- 
druck, wie sehr wir in unserem Alltag Gottes bedürfen. Dankbar stellen wir fest, daß 
diese Kommunitäten als Glieder der lutherischen Kirche auf der Basis der Heiligen 
Schrift stehen und die Rechtfertigung allein aus dem Glauben leben wollen. Ihre öku- 
menische Offenheit läßt sie den Schmerz über das Trennende zwischen den Konfessio- 
nen und den Wunsch nach Gemeinschaft stark empfinden. Sie sind von missionari- 
schem Wollen geprägt. Kommunitäres Leben, das von solchem Geist erfüllt ist, sehen 
wir als eine Kraft zur kirchlichen Erneuerung an, die zusammen mit bewährten Formen 
herkömmlichen Gemeinde- und Gemeinschaftslebens die Kirche verlebendigen kann. 

Wir empfehlen den Gemeinden, beim Nachdenken über kirchliche Erneuerung die 
Kommunitäten als mögliche Gestaltungen christlichen Lebens zu bejahen." 



Aus dem Leben der Kirche 387 

Auf Bitten der Kommunitäten hat die EKD (Evangelische Kirche in Deutschland) 
im Jahre 1978 Altbischof H. Claß (Stuttgart) beauftragt, offiziell die Verbindung zwi- 
schen der EKD und den Kommunitäten wahrzunehmen und auszubauen. 
2. Wir suchen regelmäßig Begegnungen innerhalb der neueren evangelischen Kommu- 
nitäten und empfinden es dabei als große Bereicherung, seit einiger Zeit auch katholi- 
sche Ordensleute unter uns zu haben. Bei diesen Treffen geht es um theologische Ar- 
beit, etwa zu dem Thema •Profeß und Kirche", über die drei evangelischen Räte, über 
die Aktualisierung der auch für uns hilfreichen Aussagen über •Die Orden und andere 
geistliche Gemeinschaften" der Würzburger Synode, u.a.m. Daneben treffen wir uns 
zu Gesprächen und Erfahrungsaustausch. Dabei können wir dankbar erfahren, daß uns 
bei aller Verschiedenheit der Ansätze die gemeinsame kommunitäre Berufung verbin- 
det und wir im Blick auf die Herausforderung der Zukunft in Kirche und Welt viel von- 
einander lernen können. Unter den Kommunitäten und Orden ist eine Gemeinsamkeit 
im Wachsen, die mit den traditionellen Kategorien kirchlicher Strukturen allein nicht 
erfaßt werden kann. Jedenfalls trifft für den Bereich der kommunitären Begegnungen 
das lähmende Schlagwort von der •Stagnation der Ökumene" nicht zu. 

Evangelische Räte und Fülle des Menschseins 

Die Herausforderung des Nachfolgerufs Jesu ließ uns das Evangelium ernst nehmen 
(•unter der Führung des Evangeliums Seine Wege gehen" Prolog der Benedikt-Regel) 
und bestärkte uns im Wissen um die Notwendigkeit eines verbindlichen geistlichen Le- 
bens. Wie die Urgemeinde in Jerusalem wollen wir •beständig bleiben in der Lehre der 
Apostel, in der Gemeinschaft, im Brotbrechen und im Gebet" (Apg 2,42). Wir wollen 
•mit Ernst Christen sein" (M. Luther). Ausdruck dieser Ganzentscheidung ist die frei- 
willige Bindung an die geistlichen Grundhaltungen, die man in der Überlieferung der 
Ordensgeschichte als Evangelische Räte bezeichnet. 
1. Unter den Bedingungen unserer Zeit und der Erfahrung unseres Lebens sprechen 
wir nicht von Armut, sondern von Gütergemeinschaft. Wir leben auf dem Schwanberg, 
an einem der schönsten Orte Unterfrankens, und konnten im Jahre 1980 unser eigenes 
Ordenshaus einweihen. Damit hat die Communität - unter großer Mithilfe unserer 
Landeskirche - ein Heimathaus. Die Wohnmöglichkeiten in diesem Haus sind keines- 
wegs ärmlich. Wir leben in totaler Gütergemeinschaft, d. h. daß keine von unseren 
Frauen einen Pfennig ihr eigen nennt. Die Gestaltung der Gütergemeinschaft haben wir 
in die Kleingruppen (mit je 5-6 Frauen) verlegt und damit gute Erfahrungen eines ver- 
antwortlichen Umgangs mit Gütern und Gaben gemacht und ein Stück Familienbe- 
wußtsein geschaffen. In alledem wollen wir freier für Gott, freier von uns selbst, freier 
für andere werden. Gütergemeinschaft und Selbstverleugnung gehen hier ineinander 
über. Es geht dabei auch um die Offenheit für das Wirken Gottes. 
2. Wir leben in Ehelosigkeit •um des Himmelreichs willen" (Mt 19; 1 Kor 7). Über die 
pragmatisch-funktionale Sinngebung hinaus, die nicht gering geachtet werden soll, 
glauben wir, die Ehelosigkeit um des Evangeliums willen nur sinnvoll leben zu können, 
weil und wenn wir uns im Du Christi gehalten und erfüllt wissen. Diese Verbundenheit 
mit ihm, die sich durch Gebet, Kontemplation und Gottesdienst vertieft, hilft zur all- 
mählichen Verwandlung des •alten Menschen" und befreit zu schwesterlich/brüderli- 



Aus dem Leben der Kirche 388 

eher Liebe und Solidarität mit den Menschen. Darum setzen wir uns auch vielen Begeg- 
nungen über unsere Gemeinschaft hinaus aus. Wir erfahren dabei Bereicherung und 
Probleme polarer Beziehungen zwischen Mann und Frau. Es gibt auch Freundschaften 
zwischen Schwestern innerhalb unserer Gemeinschaft. Deren Kriterium ist, daß sie das 
Stehen in der Gemeinschaft bereichern und vertiefen. 
3. Wir sprechen von mündigem Gehorsam. Das beinhaltet einerseits Einordnung aller 
in den Christusleib der Communität als gegliederte Gemeinschaft gegenseitigen Dien- 
stes und andererseits Mitverantwortung im Schwesternrat, der Versammlung aller Pro- 
fessen, in dem wir uns bei Entscheidungen um einen möglichst tiefgreifenden Konsens 
bemühen. In diesem Zusammenhang hat das Amt der Priorin nach einer •Demokrati- 
sierungswelle" eine wichtige Bedeutung bekommen. So heißt es in dem gemeinsam er- 
arbeiteten Konstitutionsentwurf: 
4. Zum Selbstverständnis der Priorin. •Aufgabe der Priorin ist es, den Freiraum für das 
Austragen von Spannungen und Verschiedenheiten, aber auch für Konsens-Bildung zu 
schaffen, die ohne Gleichmacherei aus der Vielfalt zu einer tiefer liegenden Einheit 
führt. Ihr Leitbild ist dabei der gemeinschafts- und beziehungsstiftende Christus selbst. 

Das Ziel dieser Bemühungen ist das gemeinsame Suchen und Erkennen des Willens 
Christi für die Communität. Da die Priorin aufgrund ihrer Autorität am umfassendsten 
Kommunikation ermöglichen kann, soll in wichtigen Entscheidungssituationen der 
Schwesternrat unter ihrer Leitung sich so lange die ,Ehre der Konfrontation' geben, bis 
eine von möglichst vielen bejahte Lösung gefunden ist. 

Die Priorin steht auch mit ihrer Person dafür ein, daß in der Gemeinschaft ein Freiraum 
der Kommunikation entsteht, der den einzelnen Schwestern Hilfe und Hoffnung für die 
Bewältigung ihrer Lebensprobleme und Lebensnöte gibt. Sie ermöglicht damit den ein- 
zelnen Gliedern den Spielraum eines weiteren Beziehungsfeldes aufeinander zu. 

Es ist für die Priorin keine leichte Aufgabe, zwischen der eigenen Identität und den 
Bedürfnissen der Communität den richtigen, ausgewogenen Weg zu finden. Es ist not- 
wendig, daß sie ihre Führungsrolle wahrnimmt und ihr Gesicht erkennen läßt, zugleich 
wird das Erspüren und Eingehen auf die laufenden Gruppenprozesse von ihr erwartet. 
Das ist nur möglich in einem Raum gegenseitigen Vertrauens und in Anerkennung von 
Realitäten und Sachzwängen. Sie kann weder Allmachtsfantasien, noch unrealistische 
Wünsche erfüllen. 

Die Erwartung an die Priorin, die Einheit zu wecken und zu bewahren, sie durch 
Spannungen hindurch immer neu zu gestalten, die Communität vor Spaltungen zu 
schützen, kann sie erdrücken. So soll sie vor Augen haben, daß ihr geistlicher Auftrag 
Vollmacht und Maß im Glauben an das Wirken Jesu Christi in der Gemeinschaft findet 
und daß sie das Vertrauen ihrer Schwestern und die Segnung der Kirche zu diesem Amt 
berufen hat. Sie hat den Weg der Gemeinschaft nicht allein zu verantworten, sondern 
braucht zum Wachstum des Leibes Christi in dieser Gemeinschaft das Mitdenken und 
Mitverantworten aller Glieder. 

Dieses Amt hat in sich auch die Gefahr der falschen Machtausübung. Es geht nicht 
darum, zu herrschen, sondern in der Nachfolge Jesu Christi zu dienen. Es ist die Auf- 
gabe der Priorin, die Gaben und Kräfte einer jeden Schwester zu suchen und zu fördern 
und zu dialogischen Prozessen fähig und bereit zu sein. 



Aus dem Leben der Kirche 389 

Dieses Amt bringt eine gewisse Einsamkeit mit sich, sie sollte nicht zur Isolation wer- 
den. Es ist gut, wenn die Priorin auch menschliche Zuwendung erfährt und einen per- 
sönlichen Freiraum hat und wahrnimmt. Nur so kann sie diese Aufgabe mit Freuden 
und ohne Schaden an ihrer Person übernehmen. Es sei ihr vor Augen - damit sie weder 
verzagt, noch hochmütig wird -, daß es zuletzt nicht auf ihr Werk und ihre Hingabe an- 
kommt, sondern daß Gott sein Werk durch uns Menschen und trotz unserer menschli- 
chen Schwachheit zum Ziel bringt." 

Wir sehen in der Lebensform der Evangelischen Räte innerhalb unserer Gemein- 
schaft keine Verengung unseres Lebens, sondern die Möglichkeit einer größeren Frei- 
heit. Dieser Weg ist aber nur gangbar und zu erfahren, wenn unser Herr Jesus Christus 
das eigentliche Du unseres Lebens ist. Es geht hier um die Frage der Einen großen 
Liebe (Joh 13,34 f), die Höhen und Tiefen kennt und in der Nachfolge Christi bereit ist, 
sich auf das Sterben mit Christus einzulassen, damit wir um so stärker das Leben mit 
und in Christus erfahren. Der Begriff der Treue und des Ausharrens wird uns dabei im- 
mer wichtiger. 

Besondere Erfahrungen in der Gegenwart 

•Das Wort Christi mit seinem ganzen Reichtum bei uns wohnen zu lassen" (nach Kol 
3,16) ist für unsere Communität, die bewußt im Raum reformatorisch geprägten 
Christseins leben will, bei aller Selbstverständlichkeit immer erneute Herausforderung. 
•Die CCR" - so heißt es in unserer Ordnung - •lebt aus dem täglichen Umgang mit 
dem Wort Gottes ... Das viermalige Stundengebet und die stille Zeit ordnen den Tag in 
Lob und Anbetung Gottes." 
1. Wir halten nach der Laudes die lectio divina, die geistliche Lesung, gleichzeitig und 
am gleichen Ort in unseren Zellen im Ordenshaus. Das gibt dieser geschützten Zeit eine 
große geistliche Dichte. In der Fastenzeit z. B. haben wir einer Anregung von J. Bours 
folgend gleiche Schrifttexte gewählt. Ein- bis zweimal wöchentlich trafen wir uns in 
Dreiergruppen zum geistlichen Austausch darüber. Diese Zeit der lectio divina ist, ne- 
ben dem Offizium und den Gottesdiensten in der Kapelle, so etwas wie eine Einbruchs- 
stelle Gottes in unser Leben. Erwähnen möchte ich noch, daß sich innerhalb unserer 
Communität auch verschiedene Formen der Meditation aus dem geistlichen Erfah- 
rungsschatz der westlichen und östlichen Kirchen entwickelt haben, die uns zu einem 
Leben im •Heute des Evangeliums" verhelfen wollen. 
2. Wir haben in der Kapelle seit drei Jahren eine Pietä, einen Ort für unseren Schmerz. 
Es scheint mir sehr wichtig zu sein, daß Tränen und Gefühle erlaubt sind, daß Lachen 
und Weinen zum Menschsein und auch zum geistlichen Leben gehören. Neben der 
Pietä besteht die Möglichkeit, zum Dank und als sichtbare Fürbitte kleine Lichter anzu- 
zünden. Es gehört überhaupt zu unseren Entdeckungen, daß wir in unserem geistlichen 
Leben viele leibliche Ausdrucksmöglichkeiten gefunden haben. Wir können in der Ka- 
pelle auf der Erde oder auf kleinen Gebetshockern knien und es gibt Knieschemel in je- 
der Zelle. Mit dem Kreuzzeichen umfassen wir unseren ganzen Leib und stellen ihn in 
das Kraftfeld Jesu Christi. Die Verneigung vor dem Altarkreuz drückt die Liebe zu un- 
serem Herrn aus und unser weißes Chorgewand ist ein Angeld auf das große Fest, dem 
wir entgegengehen. 



Aus dem Leben der Kirche 390 

3. Drei Räume unserer Klausur prägen neben der Zelle das Gemeinschaftsleben. 
Das ist das Refektorium, der Ort des gemeinsamen Mahles, auch der Ort unserer 

Gastfreundschaft näheren Freunden oder Ordensangehörigen gegenüber. Das Früh- 
stück wird schweigend eingenommen, beim Mittagessen (mit Tischlesung) sitzen wir 
nach Klostereintritt in einem großen Hufeisen. Das Abendessen ist zwanglos und damit 
ein Stück Rekreation und Kommunikation. 

Das Kapitel ist der Raum unserer offiziellen Gemeinschaftszusammenkünfte. Es ist 
streng und klar gegliedert mit festen Plätzen entlang der Wand entsprechend der Ord- 
nung des Eintritts. Hier bemühen wir uns auch um die Bereinigung von Konflikten. 
Unsere •Culpa", das öffentliche Schuldbekenntnis, die wir früher gemeinsam prakti- 
ziert haben, haben wir nun in kleine Gruppen verlegt und machen gute Erfahrungen 
damit. 

Der dritte (eigentlich der erste!) Ort unserer Gemeinschaft ist unsere St.-Michaels- 
Kapelle. Sie ist wohl die Stelle, an der die meisten von uns immer wieder ihre wichtig- 
sten Gotteserfahrungen machen. Sie ist zugleich der Ort der Sendung für 
4. unsere Aufgaben im Alltag. In unserer Ordnung heißt es dazu: •Die CCR will ihre 
Glieder in das moderne Leben senden als Frauen, die ,in der Welt, aber nicht von der 
Welt' sind. Sie wollen ihren Platz in Kirche und Gesellschaft einnehmen." Die Verant- 
wortung für unsere Tagungs- und Bildungsstätte mit 65 Betten, für das Vorseminar für 
soziale Berufe mit etwa 100 Schülerinnen, für Schüler- und Jugendtreffen u. a. stellen 
eine immer erneute Herausforderung dar, die gegenseitige Bezogenheit und Durch- 
dringung von Sammlung und Sendung geistlich fruchtbar zu bewältigen. Ein Patent- 
rezept haben wir allerdings dafür noch nicht gefunden. 

Im Blick auf das gemeinsame Leben ist uns immer wieder das Wort eines alten 
Mönchsvaters wichtig: •Drei Dinge sind im Kloster heilig zu halten: der Altar des 
Herrn, das Becken der Fußwaschung und der Tisch der Brüder." 

Ausblick in die Zukunft 

1. Wir haben den Eindruck, daß nun nach 30 Jahren eine erste Phase unseres kommuni- 
tären Lebens zu Ende gegangen ist. Wir machten mit dem Tod unserer Gründerin, Ma- 
ter Christel Felicitas Schmid schon vor zehn Jahren den Schritt in eine zweite Phase der 
Auseinandersetzung zwischen dem Gesetz des Anfangs und dem Gebot der Stunde. 
2. Wir geben zum 1. Oktober 1981 das Haus unseres Entstehens in Castell auf. Es hat 
sich gezeigt, daß eine Konzentration unseres Schulwesens (und damit eines Schwer- 
punkts unserer Arbeit) auf dem Schwanberg sinnvoll ist. Für uns bedeutet es einen Ab- 
schied von der ersten Heimat, dem Stück erster gemeinsamer Gotteserfahrungen. 
3. Zum gleichen Zeitpunkt beginnen wir in München - auf Anfrage der dortigen Inne- 
ren Mission - eine City-Station/Teestube (vielleicht der Anfang eines •Stadtklo- 
sters"?) in der Kurfürstenstraße in München-Schwabing. Es werden ganz neue Erfah- 
rungen sein, die uns dort erwarten. 

Im Rückblick auf die 31 Jahre unseres Bestehens möchte ich sagen: Es war nicht im- 
mer ein leichter Weg; wir haben uns damals von Gott •verführen" (vgl. Jer 20,7) las- 
sen. Aber wir würden uns auf dieses Abenteuer mit Gott wieder einlassen. 

Maria Pfister, Schloß Schwanberg 




