
Eugen Biser 410 

der Geist in das Gottesverhältnis Jesu hineinnimmt. Durch seinen inneren Zu- 
spruch erfahren wir, daß auch für uns Gott kein Fremder ist, sondern der Va- 
ter, der uns mit seiner Liebe erwählt, errettet und umsorgt, und der den größ- 
ten Beweis dieser Liebe dadurch gab, daß er seinen Sohn in die Welt sandte, 
um uns durch ihn ganz und unwiderruflich für sich zu gewinnen. Oder nun 
nochmals mit dem Wortlaut des Galaterbriefs gesagt: 

Als aber die Zeit erfüllt war, sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer 
Frau und dem Gesetz unterstellt, damit er die dem Gesetz Unterstellten 
loskaufe, und damit wir die Sohnschaft erlangten. 

Das ist die Botschaft der ältesten Weihnachtsgeschichte die, wenn man ihr nur 
auf den Grund geht, gewiß nicht weniger zu sagen hat als die bildreichen Ge- 
schichten der Evangelien. Denn was letztlich zählt, ist nicht das Bild, sondern 
das Wort, und im Wort die Kraft, die unser Leben verwandelt. 

Die Weisheit des Ostens 
und der Geist der Freude 
Zur Begegnung mit fernöstlicher Spiritualität1 

Joannes C. H. Wu, Taipei (Taiwan) 

Freude und Musik 

•Wo Musik ist, da ist Freude", so übersetzt James Legge2 einen Satz des chine- 
sischen Klassikers Li Ki. Wörtlich aber müßte es heißen: •Musik ist Freude." 
Für beides, Musik und Freude, steht nämlich im Chinesischen ein- und das- 
selbe Schriftzeichen. Als Musik wird es •yueh" ausgesprochen, als Freude 
klingt es wie •lo". Der Geist der Freude und der Geist der Musik sind untrenn- 
bar; denn der chinesische Weise sieht beide gegründet in Harmonie. 

1 Der chinesische Prof. Dr. Wu (geb. 1899 in Ningpo, China) ist von Herkunft, Wissen und Her- 
zensbildung zum Dialog der Religionen geeignet wie kaum ein anderer. Von ihm gilt, was Konfu- 
zius von sich sagte: •Mit 15 (Jahren) beschloß ich zu lernen. Mit 30 stand ich auf eigenen Füßen. 
Mit 40 war ich über Illusionen hinaus. Mit 50 verstand ich die Gebote des Himmels. Mit 60 wurde 
mein Ohr hellhörig und gelehrig. Mit 70 konnte ich meines Herzens Begierden folgen, ohne gegen 
die Gesetze des Himmels zu verstoßen." 

Als junger Mann schon war er ein geachteter Gelehrter, Doktor der Rechte in China und den 
USA, Präsident des Internationalen Gerichtshofs in Shanghai, verantwortlicher Bearbeiter der 



Die Weisheit des Ostens 411 

Im •Traktat über Musik" führt Li Ki den Ursprung der Musik auf die Har- 
monie des Kosmos zurück: 

Der Atem der Erde steigt zur Höhe und der Atem des Himmels sinkt zur 
Tiefe. In ihren eindämmenden und ausschwingenden Kräften berühren 
sich beide Elemente; und so wirken Himmel und Erde aufeinander ein. 
(Das Warten der Natur) wird durch den Donner erregt, durch Wind und 
Regen bewegt, durch die vier Jahreszeiten vorangetrieben, durch Sonne 
und Mond erwärmt. Alles Wechseln und Wachen schreitet aus mit vita- 
ler Kraft. Die Musik aber ist es, in der diese Harmonie zwischen Himmel 
und Erde erklingt. 

Anderswo heißt es: 
Große Musik bringt die Harmonie zwischen Himmel und Erde zum 

Tönen. 
Himmel und Erde bilden den Makrokosmos, ihm entspricht der Mensch als 
Mikrokosmos. Wenn also ein Mensch die Harmonie in sich selbst verwirklicht, 
die im großen Kosmos, im •Makrokosmos" herrscht, dann bricht von selbst in 
seinem Innersten Freude auf; denn sie ist Ausdruck seiner Einheit mit dem 

Kosmos. 
Anders gesagt: Die Freude des Menschen entspringt der Verwirklichung der 

eigenen Persönlichkeit; und diese hängt ab von der inneren Harmonie. Musik 
ist so Kunst schlechthin; und deshalb maßen die klassischen chinesischen Wei- 
sen der Musik eine solch wichtige Rolle bei zur Entfaltung der eigenen Persön- 
lichkeit. Dazu ein Beispiel: Im •Buch der Geschichte" wird erzählt, wie Kaiser 
Shun sein Kabinett ernannte - den Premier und die Minister für Ackerbau, Er- 
ziehung, Justiz, öffentliche Arbeiten usw. Bei der Ernennung des Ministers für 

damaligen Konstitutionen (vom 5. Mai) der Republik, Vertreter Chinas im Vatikan. Seine Bil- 
dung ist universal: über den Vater vertraut mit dem konfuzianistischen Ethos, von der Mutter her 
mit taoistischer und buddhistischer Weisheit beschenkt, durch eigenes Studium in die östliche und 
westliche Geistigkeit eingedrungen. 

Bei seinem Übertritt zum Katholizismus (1938) verstand er sich als einer der Weisen vor der 
Krippe, der das Gold des Konfuzianismus, die Myrrhe des Taoismus und den Weihrauch des 
Buddhismus als •natürliche Mitgift" bringen durfte. Was für das abendländische Christentum So- 
krates, Plato und Aristoteles wurden, nämlich •Erzieher auf Christus hin", ist für Joannes Wu 
seine chinesische Tradition. In •Beyond East and West" (1952, Deutsch als: Jenseits von Ost und 
West) hat er seinen Weg beschrieben. 

Die Verehrung Mariens (der weiblichen, empfangenden Dimension) und seine Liebe zur heili- 
gen Therese von Lisieux öffneten ihm den Weg in den Katholizismus. Ohne das Licht der Offenba- 
rung - so schreibt Dr. Wu - laufe er als Chinese Gefahr, •Schicksalsgläubiger" zu werden, so wie 
der Abendländer ohne dieses Licht sich im Aktivismus totlaufe. Doch der Osten werde erst dann 
wirklich christlich, wenn der Westen demütig erkenne, daß er wieder christlich werden müsse. 

Für die Übersetzung sind verantwortlich Arnold Sprenger SVD, St. Augustin, Josef Sudbrack SJ, 
München. Ein weiterer Beitrag von Dr. Joannes Wu über Therese von Lisieux wird folgen. 
2 James Legge ist einer der klassischen Deuter chinesischer Religiosität; The religions of China, 
London 1880. 



Joannes Wu 412 

Musik - was hier besonders interessiert - sagte der Kaiser: •Ku'ei, ich beauf- 
trage dich, das Amt der Musik zu übernehmen. Lehre unsere Söhne, zugleich 
aufrichtig und mild, großzügig und fest, stark aber nicht grob, einfach aber 
nicht arrogant zu sein." 

In dieser großen Tradition stand Konfuzius3, als er sein Programm zur Er- 
ziehung der Jugend verkündete: •Mittels der Poesie wecke zuerst ihr Interesse 
am Lernen; durch Einüben der Regeln der Schicklichkeit forme dann ihren 
Charakter; zuletzt aber führe ihre Persönlichkeit zur Harmonie durch die Mu- 
sik." Und auf dieser letzten Stufe wird der Geist der Freude gefunden. Dazu 
meint Konfuzius: •Davon zu wissen ist nicht so gut, wie es zu mögen; es zu mö- 
gen ist wiederum weniger gut, als sich daran zu freuen." 

Wie es verschiedene Weisen der Musik gibt, die in sich alle gut sind, so kön- 
nen wir auch von verschiedenen Arten und Ebenen der Freude sprechen. Die 
Freude des konfuzianischen Weisen ist nicht identisch mit der des Taoisten; 
und beide nicht zu verwechseln mit der Freude des Buddhisten. Gemeinsam 
aber ist allen dreien, daß diese ihre Freude deutlich unterschieden ist von sinn- 
lichen Vergnügen dieser Welt, daß sie die sinnlichen Vergnügungen weit über- 
flügelt. 

Die Freude des Konfuzius 

Der Geist der Freude, in dem Konfuzius lebte, strahlt schon aus den ersten Sei- 
ten seiner Analekten. Er macht den Grundton des ganzen Buches aus. Mit fol- 
genden Sätzen beginnt diese Sammlung: 

Der Meister sagt: •Ist es nicht eine echte Genugtuung, zu lernen und 
ständig auszuüben, was man gelernt hat? Ist es nicht eine wahre Freude 
zu sehen, wie Menschen gleichen Sinnes aus verschiedenen Gegenden 
zusammengefunden haben? Ist es nicht eines Edelmannes würdig, fröh- 
lich zu bleiben, auch wenn andere seine Fähigkeiten verkennen? 

Freude also am Lernen, Freude am gemeinsamen Zusammensein, Freude an 
der Entfaltung der eigenen Persönlichkeit, die keiner Anerkennung von an- 
derswoher bedarf. Konfuzius beschreibt sich selbst als einen Menschen, 

der so begierig auf Lernen und Lehren ist, daß er darüber die Mahlzeiten 
versäumt; der daran eine solche Freude findet, daß er die eigenen Sorgen 
und das wachsende Alter vergißt. 

Unter seinen Schülern schätzte Konfuzius am meisten Yen Huei. Er wurde 
nicht müde, ihn zu loben: 

Wie gut ist doch Huei! Mit einer Bambusschale voll Reis, mit einem Topf 
Gemüsesuppe, in einer armseligen Seitenstraße lebend! Andere hätten 

3 551 (552)-479 v. Chr. 



Die Weisheit des Ostens 413 

diese Armut nicht ertragen; aber Huei verlor niemals seinen Geist der 
Freude. Wie gut ist doch Huei! 

Dieser Ausruf zeigt, wie hoch Konfuzius Menschen schätzt, deren Freude von 
innen kommt und nicht von äußeren Lebensumständen abhängt. 

In der Sprache des praktischen Lebens ausgedrückt heißt dies: Die konfu- 
zianische Freude kommt aus dem Bewußtsein, alle Pflichten treu erfüllt zu ha- 
ben. Tseng-shen, ein anderer der großen Schüler des Konfuzius, sagte einmal: 

Täglich prüfe ich mich mit drei Fragen: War ich in meinem Bemühen um 
andere Menschen aufrichtig? War ich im Umgang mit meinen Freunden 
ernsthaft? War ich beim Lernen besorgt, das zu tun, was der Meister 
mich lehrte? 

Tseng-shen galt trotz seiner Bedeutung für nicht so begabt wie Yen Huei. Kon- 
fuzius soll ihn sogar •töricht" genannt haben; vermutlich, weil er Freude mit- 
tels individueller, einzelner Tätigkeiten suchte, während Yen Huei über solche 
Kleinigkeiten erhaben war. 

Was Tseng-shen auch vor seinem Meister Konfuzius gegolten haben mag, 
für die meisten späteren konfuzianischen Gelehrten wurde er das Vorbild, 
nach dem sie ihr Leben gestalteten. Der Grund dafür ist einfach: Yen Huei's 
Leben war ihnen unnachahmlich! Nur besonders Begabte wagten es, seine 
Größe anzustreben. Und nach meinem persönlichen Urteil: Erreicht hat ihn 
niemand! Tseng-shen nun beschreibt Huei's Rang: 

Klug und zugleich unbekümmert konnte er andere um Rat fragen, die 
weniger klug als er waren. Überaus begabt war er zugleich doch so be- 
scheiden, daß er die weniger Begabten um Hilfe bat. Besitzend, und zu- 
gleich schien er nichts zu haben; oftmals beleidigt, aber er rechnete es 
niemals auf. 

Trotz der hohen Geistigkeit seiner Auffassung von Freude wies Konfuzius die 
kleinen Annehmlichkeiten und Bequemlichkeiten des Lebens keineswegs zu- 
rück. Er riet nur zur Mäßigkeit bei ihrem Genuß. Diese seine Lehre ist im Lied 
der Grille illustriert. Dieses Gedicht ist eine Art Wechselgesang zwischen den 
Festgästen und einem Moderator, dem Butler also, der für den ordnungs- 
gemäßen Verlauf sorgt. 

Das Lied der Grille 

Festgäste 
In unserm Zimmer zirpt die Grille. 
Zu Ende geht das Jahr in Stille. 
Laßt uns mit Tanz und Lied es treiben, 
Mond und Sonne doch nicht bleiben. 



Joannes Wu 414 

Moderator 
Daß eure Lust nicht überschäume, 
Vergeßt nur nicht die hehren Träume. 
Ihr wißt doch, daß die Klugen alle, 
Sich zügeln in des Frohsinns Falle. 

Festgäste 
In unserm Zimmer zirpt die Grille. 
Das Jahr verläßt uns in der Stille. 
Und tanzen und singen wollen wir heute. 
Die fliehende Zeit zu greifen als Beute. 

Moderator 
Es darf auch Lust und Freude walten; 
Doch haltet im Sinn das Wort der Alten: 
Wenn euer Denken beim Tanzen schwindet, 
Die Seele ihren Ort nicht findet. 

Festgäste 
In unserm Zimmer zirpt die Grille. 
Das Jahr ist verschwunden in leerer Stille. 
Laßt uns das Leben genießen noch besser, 
Die Zeit hebt schon ihr Todesmesser. 

Moderator 
Ich kenne zwar die Kürze des Lebens, 
Doch auch das Leid des wilden Strebens. 
Die Reize der Schönheit wollen binden, 
Den Frieden wir in Pflicht nur finden. 

Konfuzianische Freude verachtet auch nicht die menschliche Liebe. Im Buch 
der Lieder, das Konfuzius selbst zusammengestellt haben soll und ständig sei- 
nen Schülern empfahl, finden wir Liebesgedichte vollendeter Art. 

Der Konfuzianer möchte in den menschlichen Beziehungen Harmonie 
schaffen; die Poesie, mit der dieses Suchen ausgesprochen wird, strahlt einen 
solchen Glanz von Sympathie aus, daß man davon froh wird. Nichts von dem, 
was den Menschen angeht, ist ihm fremd. Er verachtet weder menschliche Ge- 
fühle noch Regungen noch Sehnsüchte. Nur auf einem besteht er: Alles soll 
sich regeln nach dem Maß der Harmonie. 



Die Weisheit des Ostens 415 

Die Freude der Taoisten 

Die Anhänger des Konfuzius suchen Freude im harmonischen Zusammen- 
klang mit der Welt des Menschen; die Taoisten4 finden ihre Freude im harmo- 
nischen Einklang des einzelnen mit dem Ganzen. Sie möchten also aus dem 
menschlichen Bienenschwarm fliehen und im Schöße der einen Natur leben. 
Typisch für dieses taoistische Ideal ist ein Gedicht von Lu Yun (4. Jh.): 

Jenseits der staubigen Welt 
Genieße ich Stille und Frieden. 
Schließe die Türe nach außen, 
Riegle die Fenster mit Ketten. 

Harmonie, das ist mein Frühling, 
Reinheit, das ist mein Herbst. 

Eingestimmt in die Zeiten 
Wird meine Hütte zum All. 

Nach Lu Yun lebt der vollkommene Mensch einsam, aber nicht abgesondert, 
denn er ist eins mit dem Universum, sein Geist stimmt überein mit dem 
Rhythmus der Natur. Während der Konfuzianer sein Glück am stärksten in der 
Kameradschaft mit gleichgesinnten Menschen findet, fühlt sich der Taoist dort 
zu Hause, wo er für sich allein in Einheit mit der Natur lebt. 

Es ist deshalb nicht überraschend, daß der Konfuzianismus viel Wert auf 
Gelehrsamkeit legt, während der Taoismus dem Studium der Gelehrten keine 
besondere Bedeutung beimißt und sogar für deren Abschaffung plädiert. 

Von Konfuzius sagt man, daß ihm zu Unrecht erworbene Reichtümer und 
Ehren wie vorüberziehende Wolken vorkamen. Der Taoist geht wohl noch ei- 
nen Schritt weiter. Ihm gelten alle Reichtümer und Ehren, ob rechtmäßig oder 
unrechtmäßig erworben, so gut wie nichts. Nach Chuang Tsus, dem großen 
Taoisten, läßt der Mensch des Tao 

das Gold in den Tiefen der Berge und die Perlen in den Tiefen der Meere 
liegen: weder Armut noch Reichtum gelten ihm etwas; er hält sich fern 
von Geld und Ehren; er sorgt sich nicht um ein langes Leben und nicht 
um einen frühen Tod. Wohlergehen gilt ihm nicht für ruhmvoll, aber 
auch Dürftigkeit beschämt ihn nicht. Er würde für den Besitz der ganzen 
Welt keinen Finger rühren, selbst wenn sie ihm angeboten würde; es 
kümmerte ihn nicht, auch wenn er über die ganze Welt nach eigenem 
Gutdünken herrschen könnte. Sein Adel besteht nur in dem Wissen, daß 
alle Dinge zu ein und demselben Schatz gehören, daß Tod und Leben in 
gleicher Weise einzuschätzen sind. 

4 Laotse gilt als der große Lehrer des Taoismus. Manche nehmen an, daß er das grundlegende 
Werk des Taoismus, den Tao-te-King (6. Jh. bis 4. Jh. v. Chr.) schrieb; vielleicht war er Zeitge- 
nosse des Konfuzius. 
5 Andere Schreibweise: Tschuang Tse (2. Hälfte des 4. Jh.s v. Chr.). 



Joannes Wu 416 

Die Freude der Taoisten ist die des Nicht-Gebundenseins, des Nicht-Anhän- 
gern, der immer währenden Freiheit. Ihr fehlt zwar die Wärme der konfuziani- 
schen Freude; aber sie ist von erquickender Frische. Die •Fischer-Lieder" sind 
ein gutes Beispiel dieser Freude. Dabei ist zu wissen, daß die Lieder von einem 
Prinzen stammen, der - trotz seines Lebens am Hofe - sich armselig vorkam 
und die Fischer um ihre Freiheit beneidete. Li Yu dichtete: 

Fischer-Lieder 

Der Schaum der Wellen zaubert endlose Schneewehen hervor. 
Bäume mit Pfirsichen und Birnen sind die schweigenden Scharen 

des Frühlings. 
Ein Krug voll Wein, 
Eine Schnur zum Angeln, 
Wieviele Menschen teilen das Glück, 
das mir zu eigen ist. 
Ein Hauch von Frühlingsluft umspielt die Planke eines Boots. 
Ein Strauß von Blumen, 
Ein Krug voll Wein. 
Auf endlosen Wellen hinaus strömt die Freiheit, 
die mir zu eigen ist. 

Viele chinesische Gelehrte begannen als Konfuzianer; mit dem Alter jedoch 
wurde ihr Denken und Fühlen mehr und mehr taoistisch. 

In den Lehren des Taoismus findet man Ansätze zu der geistigen Loslösung, 
die christliche Heilige verwirklichten. In einzigartiger Weise ist sie in den para- 
doxen Zeilen des heiligen Johannes vom Kreuz zusammengefaßt: 

Alles besitzen, aber ersehnen, nichts zu haben. 
Alles sein, aber ersehnen, nichts zu sein. 

Die Freude der Buddhisten 

Der Zen-Buddhismus6 ist, wie ich glaube, eine typisch chinesische Erschei- 
nung. In dem •Reisetagebuch eines Philosophen" kommt der deutsche Philo- 
soph Herrmann Graf Keyserling auf den Konfuzianismus und den Taoismus in 
China zu sprechen: 

Kung Fu Tse (Konfuzius) und Laotse repräsentieren zwei entgegenge- 
setzte Pole dessen, was an Vollkommenheit möglich ist; der eine steht 
für die Vollkommenheit in der Welt der Erscheinung (der Tatsachen), 

6 Nach der Jahrhundertwende kam der Buddhismus nach China und gewann dort die Form, die 
uns heute als Zen-Buddhismus von Japan her entgegenkommt. 



Die Weisheit des Ostens 417 

der andere für die Vollkommenheit in der Welt der Bedeutung (des Sin- 
nes); der erstere für die Vollkommenheit im Reich des Materiellen, der 
zweite für die Vollkommenheit im Reich des Nicht-Materiellen. Des- 
halb sind die beiden nicht mit gleichem Maßstab zu messen. 

Solange man den Blick auf die natürliche menschliche Weisheit einschränkt, 
kann man Keyserlings Beurteilung für richtig halten. Doch wenn der Konfu- 
zianismus und der Taoismus die polaren Möglichkeiten der Vollendung dar- 
stellen, so ist zu fragen, wohin dann der Buddhismus gehört. Letzterer ist dann 
wohl der Versuch, beide Pole in Harmonie zu bringen, indem er sie übersteigt. 
Der Zen-Buddhist möchte das jenseitige Ufer (des Sinnes) erreichen durch ein 
beharrliches Stehenbleiben auf dem diesseitigen Ufer (der Tatsachen). Er sieht 
alle Dinge des Diesseits im Licht der Ewigkeit. Jede auch noch so alltägliche 
Lebenserfahrung ist für ihn angefüllt mit tiefstem Sinn; denn er betrachtet sie 
als Sprungbrett zum Eintauchen in den Ozean des Geheimnisses. Er lebt sicht- 
lich in der gleichen Welt wie die anderen Menschen; aber in seinem Eigenleben 
ist er in einen neuen Himmel und eine neue Erde eingetaucht. Seine Freude 
besteht im plötzlichen Bewußtwerden, worin ein Schimmer der wahren Natur 
der Dinge aufgeht. In den Augenblicken der Verzückung sind alle Ängste und 
Sorgen vergessen; das Leben ist nichts als ein Abspielen des Films im Theater. 
In diesem Zustand erwacht im Buddhisten das Gefühl des unendlichen Mit- 
leids für alle lebendigen Wesen. 

Der Zen-Buddhist, der das Universum im Licht der Ewigkeit betrachtet, 
überlegt nicht, wieviel Abermilliarden Jahre das Universum schon besteht und 
weiter bestehen wird; er schaut es an wie eine wunderbare Blume, die jetzt, im 
Augenblick aufblüht und dann auf immer verschwindet. Oder mit einem ande- 
ren Bild gesagt: alle Festlichkeiten des Lebens sind für ihn wie das Dahinstür- 
men eines Rennpferdes, erblickt durch eine Zaunritze. Doch für den Zen-Mei- 
ster, dem alle anscheinend so beständigen Dinge vorüberziehend-vergänglich 
erscheinen, hat dieser vorübergehende Augenblick Ewigkeitswert. Der Ton 
eines singenden Vogels, der Duft einer Blume, das Plätschern eines Baches, 
das zufällige Begegnen alter Freunde, das Flüstern eines Liebenden, das Echo 
einer Glocke - das gewinnt Ewigkeitswert, da es sich in den Ozean des Weltge- 
heimnisses einsenkt. Die Frühlingsblumen werden schöner und die Bergbäche 
eilen frischer und klarer dahin. Es ist eine ästhetische Schau. Verständlich, daß 
die größten chinesischen Künstler vom Zen-Buddhismus inspiriert wurden. 

Eine hübsche Anekdote des großen Zen-Meisters Hsuan Sha kann diese 
ästhetische Seite der zen-buddhistischen Erfahrung illustrieren. Hsuan Sha 
stand an seinem Vortragspult und wollte mit seinem Vortrag anfangen; da 
hörte er eine Schwalbe draußen vor der Halle zwitschern. Unvermittelt wandte 
er sich zum Publikum: •Welch wunderschöne Predigt über die Wirklichkeit!" 
Damit stieg er vom Rednerpult herab und zog sich ins Zimmer zurück. 



Joannes Wu 418 

Viele Gedichte der T'ang-Dynastie atmen den Geist des Zen. Eines von ih- 
nen macht den plötzlichen Einbruch der Ewigkeit in die Zeit vernehmbar: 

Des Nachts am Ankerplatz vor Soochow 
von Chang Chi 

Der Mond ist untergegangen. 
Die Krähen krächzen. 
Die Nacht klirrt vor Frost. 
Die Ahornbäume und die Fischerlaternen 
begleiten meinen unruhigen Schlaf. 
Da plötzlich, vom Tempel am Kalten Hügel 
jenseits der Stadt Soochow 
tönt das Echo der Mitternachtsglocke, 
hinaus zum Boot, das vorübergleitet. 

Man versteht, warum C. G. Jung den Zen-Buddhismus •eine der schönsten 
Blüten des chinesischen Geistes"genannt hat. Aber was macht nun die Eigen- 
art dieser Erfahrung aus? Es ist - wie mir scheint - die Vereinigung des Ab- 
strakten mit dem Konkreten, des Universalen mit dem Besonderen, der äußer- 
sten Nicht-Welthaftigkeit mit einer vollständigen Welthaftigkeit, eines tran- 
szendentalen Idealismus mit dem ganz normalen Leben. Und diese Einheit 
wird nicht durch theoretische Spekulationen gefunden, sondern ist Sache per- 
sönlicher Erfahrung. 

Typisch chinesisch ist es, die normalen Alltagspflichten mit letzter Bedeu- 
tung zu erfüllen. D. T. Suzuki findet darin einen charakteristischen Ausdruck 
des Fleißes und des praktischen Sinns der Chinesen. Und darum sehen auch die 
Zen-Meister folgerichtig in den niedrigen Diensten am Mitmenschen, im Tun 
für andere, eine Verwirklichung der geistigen Werte. Denn nach D. T. Suzuki 
sind die Mystiker stets Menschen der Praxis und keineswegs so von unirdischen 
und jenseitigen Wirklichkeiten absorbiert, daß sie darüber die Angelegenhei- 
ten des Diesseits vergäßen. 

Auch diese Haltung der chinesischen Meister kann ein Zugang zur Voll- 
kommenheit christlicher Heiliger sein. Ich kenne jemanden, dem wurde beim 
Lesen eines vierzeiligen Gedichtes die gerade beschriebene Erleuchtung ge- 
schenkt, also das Wachwerden für die vergängliche, vorüberziehende Natur 
des Kosmos, der für gewöhnlich doch so fest und beständig erscheint. In einem 
Gedicht von Sui Yang-ti schlägt sich diese Philosophie des Zen-Buddhismus 
nieder: 



Die Weisheit des Ostens 419 

Blumen und Mondlicht über dem Frühlingsfluß 
Der Abendfluß ruht still, 
Die Frühlingsfarben entfalten sich. 
Plötzlich, eine Welle trägt den Mond hinweg, 
Und die Flut kommt mit der Last der Sterne. 

Das Gedicht klingt harmlos, aber es öffnet dem Leser sein inneres Auge für die 
Vergänglichkeit des Kosmos, der ansonsten so fest zu sein scheint. So läßt uns 
das Zen einen Blick in das Wesen der Schöpfung tun - obgleich es nicht den 
Schöpfer des Alls dazu aufruft. Shakespeare wurzelt im Geist des Zen, wenn er 
gegen Ende seines •Sturms" Prospero verkünden läßt: 

Unsere Lustbarkeiten sind nun zu Ende. Diese unsere Darsteller 
Waren alle Geister - wie ich es angesagt hatte. 
Und sind in die Luft hineingeschmolzen, in die dünne Luft; 
Und, so wie das grundlose Gebäude dieser Vision, 
Werden sich auflösen die mit Wolken umkleideten Türme, die glänzen- 

den Paläste, 
Die feierlichsten Tempel, selbst der große Erdkreis, 
Ja alles, was er in sich birgt. 
Und so wie dieses unwirkliche Festspiel dahinschwand, 
So bleibt kein Fetzen zurück. Wir sind der Stoff, 
Aus dem die Träume gemacht sind, und unser kleines Leben 
Wird abgerundet durch einen Schlaf. 

Man könnte meinen, daß der Geist des Zen nur in ein negatives Erlebnis führe 
und deshalb keinen Zugang zur Freude schenke. Aber das Wissen um unser 
vergängliches Schattendasein hilft dem Leidenden; es kann sein Herz von der 
Last der großen Sorgen befreien. Und mehr noch bereitet es den Weg zum 
wahrhaft religiösen Leben; denn die Erfahrung, daß in dieser Welt keine blei- 
bende Stätte ist, bedeutet eine heilsame Warnung für den geistlichen Men- 
schen, damit er nicht dort Ruhe sucht, wo sie letztlich nicht gefunden wird. 

Die christliche Freude 

Die drei vorgestellten Weisen der Freude entsprechen den drei Philosophen- 
schulen, die immer schon den chinesischen Geist bestimmt haben. Der Konfu- 
zianer denkt humanistisch und seine Freude besteht im tugendhaften Leben. 
Der Taoist ist pantheistisch und seine Freude liegt in der Erfahrung der Einheit 
mit dem Kosmos. Der Zen-Buddhist lebt •überweltlich" und seine Freude 
stammt aus der plötzlichen Einsicht in das Nichts der sichtbaren Welt. 

Nur kurz wurde bei der Darstellung dieser drei auch die Freude des christli- 
chen Heiligen berührt, denn diese lebt auf einer höheren Ebene als die be- 
schriebenen Freuden. Dort finden sich alle drei Arten von Freude, die den chi- 



Joannes Wu 420 

nesischen Weisen bekannt waren. Dort lebt die konfuzianische Freude, die aus 
der brüderlichen Liebe und der Liebe zum Kind hervorgeht; aber christliche 
Freude übersteigt diese, so wie die theologischen, also die in Gott gründenden 
und von ihm geschenkten Tugenden, die sittlichen, humanen Tugenden über- 
steigen. 

Der christliche Heilige kennt auch die Freude des taoistischen Weisen; aber 
er bleibt nicht in der Vermischung des letzten Sinnes mit den Tatsächlichkeiten 
der Schöpfung stehen; der christliche Heilige ruht im Schöpfer, und seine 
Freude ruht in der Einheit, die die ganze Schöpfung in ihm, durch ihn und für 
ihn hat. Die taoistische Einheit mit der Natur ließe sich mit der freien Liebe 
vergleichen, die für einige Zeit Freude schenkt; aber die christliche Einheit ist 
wie das Sakrament einer lebendigen Ehe, das Quelle tiefster und beständiger 
Freude ist; es wirft einen Schatten ewiger Herrlichkeit voraus und bedeutet 
jetzt schon ein •Angeld" himmlischer Lust. 

Der christliche Heilige kennt wie der Buddhist die ekstatischen, hinreißen- 
den Freuden der mystischen Erfahrung; aber seine Ekstasen sind nicht, wie die 
buddhistische Lehre zu fordern scheint, durch Kräfte des Selbst herbeigeführt; 
der christliche Heilige läßt sich beschenken, vom Wehen des Heiligen Geistes 
mitreißen. 

Die christliche Freude ist auf drei •Ebenen" zu Hause: Mensch, Natur und 
Gott; in Gott aber hat sie die letzte Quelle. Aus diesem Grunde können sich 
die christlichen Heiligen ganz und gar mit der Natur verbrüdern ohne im 
Ozean des Kosmos zu ertrinken. Der heilige Franz liebte und genoß die Natur 
in einer Freiheit des Geistes, die nur Gotteskindern zu eigen ist. Ihm waren alle 
Freuden des Pantheismus geschenkt, aber noch mehr; er mußte sich nicht für 
eine Verknotung kosmischer Energien halten, um an der Freude der Natur 
teilzuhaben. Wie die Konfuzianer liebten der heilige Vinzenz von Paul oder 
Pater Damian de Veuster ihren Nächsten in so vollkommener Weise, daß sie 
sich freuten, mit ihnen und für sie zu leiden. Wie viele Missionare haben ihr 
Leben aufgeopfert für Mitmenschen in weit entfernten Ländern! Aber nicht 
aus Sentimentalität oder irrationalem Humanismus, wodurch die Harmonie 
des Ganzen zerstört würde. Der heilige Paulus durfte Gott und Christus erfah- 
ren, und zugleich war er so nüchtern im Umgang mit den Menschen, wie es ein 
konfuzianischer Edelmann nicht besser hätte sein können. Er war ebenso er- 
haben über menschliche Reichtümer und Ehren, wie man es von taoistischen 
Einsiedlern und buddhistischen Mönchen erzählt. Nur die Gnade kann das ge- 
heime Sehnen der Natur erfüllen. 

Die wenigen Beispiele zeigen, daß die Freude des christlichen Heiligen noch 
tiefer und noch reicher ist als die der chinesischen Weisen. Ob nicht die Freu- 
den des Konfuzianismus, Taoismus und Zen-Buddhismus ein •Seufzen und 
Sehnen" (Rom 8,20-26) nach der Freudenbotschaft des Evangeliums doku- 



Die Weisheit des Ostens 421 

mentieren, nach der Menschwerdung Gottes, nach der •Freiheit und Herrlich- 
keit der Kinder Gottes" (Rom 8,20-26)? 

Wenn man aber nun dieser Freude der Heiligen die Freudlosigkeit jener 
Christen entgegenhält, die mit billigen Vergnügungen und Sensationen ihre 
Zeit totschlagen? Was sollen wir dazu sagen? Sie scheinen nicht einmal das zu 
kennen, was die Weisen des Osten so tief verspürt haben: Findet man nicht das 
Glück im Leben der Innerlichkeit, dann findet man es nirgendwo! So hat man 
von den Kirchenvätern bis Martin Luther den Satz Jesu ausgelegt: •Das Reich 
Gottes ist in euch." 

Das christliche Apostolat, die christliche Mission muß bewahren und voll- 
enden, was an Wahrheit in der Überlieferung eines Volkes zu finden ist. Und 
wieviel Wahrheit findet sich in den Lehren der chinesischen Weisen - des Kon- 
fuzius, des Laotse und der Lehrer des Zen-Buddhismus! Schon immer und be- 
sonders heute üben diese alten Lehrer einen großen Einfluß auf die gesamte 
Weltkultur aus. Es wäre also gut, wenn alle, die sich für die christliche Bot- 
schaft einsetzen, besonders aber jene, die ein •Apostolat der Philosophie" be- 
treiben, um den Reichtum an Wahrheit in der chinesischen Weisheit wüßten. 
Das Evangelium wird auf dem dort bereiteten Boden wachsen und blühen. 

Evangelium heißt: Frohe Botschaft, Nachricht von der Freude. Die fernöst- 
lichen Lehren von Harmonie und Freude können helfen, daß die Botschafter 
des Evangeliums froher und freudiger werden. Nur wer Freude ausstrahlt, 
kann auch als Künder des Christentums, als Missionar gelten. Wer meint, er 
müsse andere Menschen •christianisieren" und nicht einmal so froh ist, wie es 
die chinesischen Weisen waren, wie kann er überzeugen? Er lebt ja, als wäre 
Christus niemals geboren, gestorben und vom Tode auferstanden. Er sucht ja- 
wie der verlorene Sohn im Gleichnis vom gütigen Vater - nach den Schoten der 
Schweine, den Oberflächen-Lüsten, statt sich auf die Freude des Vaterhauses 
zu besinnen. 

Die Weisen des fernen Ostens waren froh mit den Bruchstücken von Freude, 
die sie im lebenslangen Suchen fanden. Hatten sie nicht recht, als sie Musik mit 
Freude identifizierten? Musik ist Ausdruck von Harmonie, Musik ist der Klang 
des Sich-Vereinens. Musik ist - so gesehen - Kunst par excellence. Die Weisen 
wußten, daß Freude aus innerer Harmonie entsteht; und sie wußten, daß in- 
nere Harmonie Ausdruck der wahren menschlichen Persönlichkeit bedeutet: 
Musik umschließt und eröffnet alles. Der Weg zur Freude, den diese Männer 
weisen, wird im Christentum nicht verachtet, sondern aufgenommen und wei- 
tergeführt zur Freude an Gott, und an Gottes Schöpfung, an Menschen und an 
menschlichem Zusammensein, dort, wo die Harmonie der Schöpfung Gottes 
am reinsten und lautersten aufklingt. 




