Eugen Biser 410

der Geist in das Gottesverhiltnis Jesu hineinnimmt. Durch seinen inneren Zu-
spruch erfahren wir, daB auch fiir uns Gott kein Fremder ist, sondern der Va-
ter, der uns mit seiner Liebe erwéhlt, errettet und umsorgt, und der den groB-
ten Beweis dieser Liebe dadurch gab, daB er seinen Sohn in die Welt sandte,
um uns durch ihn ganz und unwiderruflich fiir sich zu gewinnen. Oder nun
nochmals mit dem Wortlaut des Galaterbriefs gesagt:
Als aber die Zeit erfiillt war, sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer
Frau und dem Gesetz unterstellt, damit er die dem Gesetz Untersteliten
loskaufe, und damit wir die Sohnschaft erlangten.
Das ist die Botschaft der éltesten Weihnachtsgeschichte die, wenn man ihr nur
auf den Grund geht, gewif nicht weniger zu sagen hat als die bildreichen Ge-
schichten der Evangelien. Denn was letztlich z&hlt, ist nicht das Bild, sondern
das Wort, und im Wort die Kraft, die unser Leben verwandelt.

Die Weisheit des Ostens
und der Geist der Freude

Zur Begegnung mit fernostlicher Spiritualitat!

Joannes C. H. Wu, Taipei (Taiwan)

Freude und Musik

,» Wo Musik ist, da ist Freude*, so iibersetzt James Legge? einen Satz des chine-
sischen Klassikers Li Ki. Wortlich aber mii3te es heiflen: ,,Musik ist Freude.*
Fiir beides, Musik und Freude, steht namlich im Chinesischen ein- und das-
selbe Schriftzeichen. Als Musik wird es ,,yueh‘ ausgesprochen, als Freude
klingt es wie ,,lo*“. Der Geist der Frende und der Geist der Musik sind untrenn-
bar; denn der chinesische Weise sieht beide gegriindet in Harmonie.

1 Der chinesische Prof. Dr. Wu (geb. 1899 in Ningpo, China) ist von Herkunft, Wissen und Her-
zensbildung zum Dialog der Religionen geeignet wie kaum ein anderer. Von ihm gilt, was Konfu-
zius von sich sagte: ,,Mit IS5 (Jahren) beschlof ich zu lernen. Mit 30 stand ich auf eigenen Fiilen.
Mit 40 war ich tiber Illusionen hinaus. Mit 50 verstand ich die Gebote des Himmels. Mit 60 wurde
mein Ohr hellhérig und gelehrig. Mit 70 konnle ich meines Herzens Begierden folgen, ohne gegen
die Gesetze des Himmels zu verstoflen.

Als junger Mann schon war er ein geachteter Gelehrter, Doktor der Rechte in China und den
USA, Prisident des Internationalen Gerichishofs in Shanghai, verantworllicher Bearbeiter der



Die Weisheit des Ostens 411

Im ,,Traktat iiber Musik* fiihrt Li Ki den Ursprung der Musik auf die Har-

monie des Kosmos zuriick:
Der Atem der Erde steigt zur Hohe und der Atem des Himmels sinkt zur
Tiefe. In ihren eindimmenden und ausschwingenden Kréften beriihren
sich beide Elemente; und so wirken Himmel und Erde aufeinander ein.
(Das Warten der Natur) wird durch den Donner erregt, durch Wind und
Regen bewegt, durch die vier Jahreszeiten vorangetrieben, durch Sonne
und Mond erwirmt. Alles Wechseln und Wachen schreitet aus mit vita-
ler Kraft. Die Musik aber ist es, in der diese Harmonie zwischen Himmel
und Erde erklingt.
Anderswo heif3it es:
Grofle Musik bringt die Harmonie zwischen Himmel und Erde zum
Tonen.
Himmel und Erde bilden den Makrokosmos, ihm entspricht der Mensch als
Mikrokosmos. Wenn also ein Mensch die Harmonie in sich selbst verwirklicht,
die im grofen Kosmos, im ,,Makrokosmos* herrscht, dann bricht von selbst in
seinem Innersten Freude auf; denn sie ist Ausdruck seiner Einheit mit dem
Kosmos.

Anders gesagt: Die Freude des Menschen entspringt der Verwirklichung der
eigenen Personlichkeit; und diese hiingt ab von der inneren Harmonie. Musik
ist so Kunst schlechthin; und deshalb maBen die klassischen chinesischen Wei-
sen der Musik eine solch wichtige Rolle bei zur Entfaltung der eigenen Person-
lichkeit. Dazu ein Beispiel: Im ,,Buch der Geschichte* wird erzahlt, wie Kaiser
Shun sein Kabinett ernannte —den Premier und die Minister fiir Ackerbau, Er-
ziehung, Justiz, 6ffentliche Arbeiten usw. Bei der Ernennung des Ministers fiir

damaligen Konstitutionen (vom 5. Mai) der Republik, Vertreter Chinas im Vatikan. Seine Bil-
dung ist universal: iiber den Vater vertraut mit dem konfuzianistischen Ethos, von der Mutter her
mit taoistischer und buddhistischer Weisheit beschenkt, durch eigenes Studium in die dstliche und
westliche Geistigkeit eingedrungen.

Bei seinem Ubertritt zum Katholizismus (1938) verstand er sich als einer der Weisen vor der
Krippe, der das Gold des Konfuzianismus, die Myrrhe des Taoismus und den Weihrauch des
Buddhismus als , natiirliche Mitgift” bringen durfte. Was fiir das abendlédndische Christentum So-
krates, Plato und Aristoteles wurden, niamlich ,,Erzicher auf Christus hin®, ist fiir Joannes Wu
seine chinesische Tradition. In ,,Beyond East and West" (1952, Deutsch als: Jenseits von Ost und
West) hat er seinen Weg beschrieben.

Die Verehrung Mariens (der weiblichen, empfangenden Dimension) und seine Liebe zur heili-
gen Therese von Lisieux 6ffneten ihm den Weg in den Katholizismus. Ohne das Licht der Offenba-
rung — so schreibt Dr. Wu — laufe er als Chinese Gefahr, ,.Schicksalsglaubiger* zu werden, so wie
der Abendlidnder ohne dieses Licht sich im Aktivismus totlaufe. Doch der Osten werde erst dann
wirklich christlich, wenn der Westen demiitig erkenne, daB er wieder christlich werden miisse.

Fiir dic Ubersetzung sind verantwortlich Arnold Sprenger SVD, St. Augustin, Josef Sudbrack SJ,
Miinchen. Ein weiterer Beitrag von Dr. Joannes Wu tiber Therese von Lisieux wird folgen.

2 James Legge ist einer der klassischen Deuter chinesischer Religiositit; The religions of China,
London 1880.



Joannes Wu 412

Musik — was hier besonders interessiert — sagte der Kaiser: ,,Ku‘ei, ich beauf-
trage dich, das Amt der Musik zu iibernehmen. Lehre unsere Séhne, zugleich
aufrichtig und mild, groBziigig und fest, stark aber nicht grob, einfach aber
nicht arrogant zu sein.*

In dieser groBen Tradition stand Konfuzius?, als er sein Programm zur Er-
zichung der Jugend verkiindete: ,,Mittels der Poesie wecke zuerst ihr Interesse
am Lernen; durch Einiliben der Regeln der Schicklichkeit forme dann ihren
Charakter; zuletzt aber fiihre ihre Persdnlichkeit zur Harmonie durch die Mu-
sik.“ Und auf dieser letzten Stufe wird der Geist der Freude gefunden. Dazu
meint Konfuzius: ,,Davon zu wissen ist nicht so gut, wie es zu mdgen; es zu mo-
gen ist wiederum weniger gut, als sich daran zu freuen.*

Wie es verschiedene Weisen der Musik gibt, die in sich alle gut sind, so kdn-
nen wir auch von verschiedenen Arten und Ebenen der Freude sprechen. Die
Freude des konfuzianischen Weisen ist nicht identisch mit der des Taoisten;
und beide nicht zu verwechseln mit der Freude des Buddhisten. Gemeinsam
aber ist allen dreien, daB diese ihre Freude deutlich unterschieden ist von sinn-
lichen Vergniigen dieser Welt, daB sie die sinnlichen Vergniigungen weit iiber-
fligelt.

Die Freude des Konfuzius

Der Geist der Freude, in dem Konfuzius lebte, strahlt schon aus den ersten Sei-
ten seiner Analekten. Er macht den Grundton des ganzen Buches aus. Mit fol-
genden Sitzen beginnt diese Sammlung:
Der Meister sagt: ,,Ist es nicht eine echte Genugtuung, zu lernen und
stindig auszuiiben, was man gelernt hat? Ist es nicht eine wahre Freude
zu sehen, wie Menschen gleichen Sinnes aus verschiedenen Gegenden
zusammengefunden haben? Ist es nicht eines Edelmannes wiirdig, fréh-
lich zu bleiben, auch wenn andere seine Fihigkeiten verkennen?
Freude also am Lernen, Freude am gemeinsamen Zusammensein, Freude an
der Entfaltung der eigenen Personlichkeit, die keiner Anerkennung von an-
derswoher bedarf. Konfuzius beschreibt sich selbst als einen Menschen,
der so begierig auf Lernen und Lehren ist, daB er dariiber die Mahlzeiten
versdumt; der daran eine solche Freude findet, daf} er die eigenen Sorgen
und das wachsende Alter vergift.
Unter seinen Schiilern schitzte Konfuzius am meisten Yen Huei. Er wurde
nicht mide, ihn zu loben:
Wie gut ist doch Huei! Mit einer Bambusschale voll Reis, mit einem Topf
Gemiisesuppe, in einer armseligen SeitenstraBe lebend! Andere hitten

3551 (552)-479 v. Chr.



Die Weisheit des Ostens 413

diese Armut nicht ertragen; aber Huei verlor niemals seinen Geist der
Freude. Wie gut ist doch Huei!

Dieser Ausruf zeigt, wie hoch Konfuzius Menschen schétzt, deren Freude von
innen kommt und nicht von dufleren Lebensumstéinden abhingt.

In der Sprache des praktischen Lebens ausgedriickt heiBt dies: Die konfu-
zianische Freude kommt aus dem Bewuftsein, alle Pflichten treu erfiillt zu ha-
ben. Tseng-shen, ein anderer der gro3en Schiiler des Konfuzius, sagte einmal:

Téglich priife ich mich mit drei Fragen: War ich in meinem Bemiihen um
andere Menschen avfrichtig? War ich im Umgang mit meinen Freunden
ernsthaft? War ich beim Lernen besorgt, das zu tun, was der Meister
mich lehrte?
Tseng-shen galt trotz seiner Bedeutung fiir nicht so begabt wie Yen Huei. Kon-
fuzius soll ihn sogar ,,toricht** genannt haben; vermutlich, weil er Freude mit-
tels individueller, einzelner Tétigkeiten suchte, wihrend Yen Huei tiber solche
Kleinigkeiten erhaben war.

Was Tseng-shen auch vor seinem Meister Konfuzius gegolten haben mag,
fiir die meisten spiteren konfuzianischen Gelehrten wurde er das Vorbild,
nach dem sie ihr Leben gestalteten. Der Grund dafiir ist einfach: Yen Huei’s
Leben war ihnen unnachahmlich! Nur besonders Begabte wagten es, seine
Grofle anzustreben. Und nach meinem personlichen Urteil: Erreicht hat ihn
niemand! Tseng-shen nun beschreibt Huei’s Rang:

Klug und zugleich unbekiimmert konnte er andere um Rat fragen, die
weniger klug als er waren. Uberaus begabt war er zugleich doch so be-
scheiden, daf} er die weniger Begabten um Hilfe bat. Besitzend, und zu-
gleich schien er nichts zu haben; oftmals beleidigt, aber er rechnete es
niemals auf.
Trotz der hohen Geistigkeit seiner Auffassung von Freude wies Konfuzius die
kleinen Annehmlichkeiten und Bequemlichkeiten des Lebens keineswegs zu-
riick. Er riet nur zur MaBigkeit bei ihrem GenuB. Diese seine Lehre ist im Lied
der Grille illustriert. Dieses Gedicht ist eine Art Wechselgesang zwischen den
Festgdsten und einem Moderator, dem Butler also, der fiir den ordnungs-
gemafBen Verlauf sorgt.

Das Lied der Grille

Festgiste

In unserm Zimmer zirpt die Grille.

Zu Ende geht das Jahr in Stille.

LaBt uns mit Tanz und Lied es treiben,
Mond und Sonne doch nicht bleiben.



Joannes Wu 414

Moderator

DaB eure Lust nicht iiberschiume,
Vergel3t nur nicht die hehren Traume.
Ihr wifit doch, daB die Klugen alle,
Sich ziigeln in des Frohsinns Falle.

Festgiste

In unserm Zimmer zirpt die Grille.

Das Jahr verldf3t uns in der Stille.

Und tanzen und singen wollen wir heute.
Die flichende Zeit zu greifen als Beute,

Moderator

Es darf auch Lust und Freude walten;
Doch haltet im Sinn das Wort der Alten:
Wenn euer Denken beim Tanzen schwindet,
Die Seele ihren Ort nicht findet.

Festgaste

In unserm Zimmer zirpt die Grille.

Das Jahr ist verschwunden in leerer Stille.
Lal3t uns das Leben genie3en noch besser,
Die Zeit hebt schon ihr Todesmesser.

Moderator

Ich kenne zwar die Kiirze des Lebens,
Doch auch das Leid des wilden Strebens.
Die Reize der Schonheit wollen binden,
Den Frieden wir in Pflicht nur finden.

Konfuzianische Freude verachtet auch nicht die menschliche Liebe. Im Buch
der Lieder, das Konfuzius selbst zusammengestellt haben soll und standig sei-
nen Schiilern empfahl, finden wir Liebesgedichte vollendeter Art.

Der Konfuzianer mochte in den menschlichen Beziehungen Harmonie
schaffen; die Poesie, mit der dieses Suchen ausgesprochen wird, strahlt einen
solchen Glanz von Sympathie aus, dal3 man davon froh wird. Nichts von dem,
was den Menschen angeht, ist ihm fremd. Er verachtet weder menschliche Ge-
tithle noch Regungen noch Sehnsiichte. Nur auf einem besteht er: Alles soll
sich regeln nach dem Mal} der Harmonie.



Die Weisheit des Ostens 415
Die Freude der Taoisten

Die Anhinger des Konfuzius suchen Freude im harmonischen Zusammen-
klang mit der Welt des Menschen; die Taoisten* finden ihre Freude im harmo-
nischen Einklang des einzelnen mit dem Ganzen. Sie mochten also aus dem
menschlichen Bienenschwarm fliehen und im Schofle der einen Natur leben.
Typisch fiir dieses taoistische Ideal ist ein Gedicht von Lu Yun (4. Jh.):
Jenseits der staubigen Welt
Genief3e ich Stille und Frieden.
Schlie3e die Tiire nach au3en,
Riegle die Fenster mit Ketten.
Harmonie, das ist mein Friihling,
Reinheit, das ist mein Herbst.
Eingestimmt in die Zeiten
Wird meine Hiitte zum All.
Nach Lu Yun lebt der vollkommene Mensch einsam, aber nicht abgesondert,
denn er ist eins mit dem Universum, sein Geist stimmt iiberein mit dem
Rhythmus der Natur. Wihrend der Konfuzianer sein Gliick am stiarksten in der
Kameradschaft mit gleichgesinnten Menschen findet, fiihlt sich der Taoist dort
zu Hause, wo er fiir sich allein in Einheit mit der Natur lebt.
Es ist deshalb nicht iiberraschend, dafl der Konfuzianismus viel Wert auf
Gelehrsamkeit legt, wihrend der Taoismus dem Studium der Gelehrten keine
besondere Bedeutung beimifit und sogar fiir deren Abschaffung pladiert.
Von Konfuzius sagt man, daf3 ihm zu Unrecht erworbene Reichtiimer und
Ehren wie voriiberzichende Wolken vorkamen. Der Taoist geht wohl noch ei-
nen Schritt weiter. Thm gelten alle Reichtiimer und Ehren, ob rechtméfig oder
unrechtmiBig erworben, so gut wie nichts. Nach Chuang Tsu5, dem gro3en
Taoisten, 1468t der Mensch des Tao
das Gold in den Tiefen der Berge und die Perlen in den Tiefen der Meere
liegen: weder Armut noch Reichtum gelten ihm etwas; er hilt sich fern
von Geld und Ehren; er sorgt sich nicht um ein langes Leben und nicht
um einen frilhen Tod. Wohlergehen gilt ihm nicht fiir ruhmvoll, aber
auch Diirftigkeit beschamt ihn nicht. Er wiirde fiir den Besitz der ganzen
Welt keinen Finger rithren, selbst wenn sie ihm angeboten wiirde; es
kiimmerte ihn nicht, auch wenn er iiber die ganze Welt nach eigenem
Gutdiinken herrschen kdonnte. Sein Adel besteht nur in dem Wissen, daf3
alle Dinge zu ein und demselben Schatz gehoren, da3 Tod und Leben in
gleicher Weise einzuschitzen sind.

4 Laotse gill als der groBe Lehrer des Taoismus. Manche nehmen an, daB er das grundlegende

Werk des Taoismus, den Tao-1e-King (6. Jh. bis 4. Jh. v. Chr.) schrieb; vielleicht war er Zeitge-

nosse des Konfuzius.
5 Andere Schreibweise: Tschuang Tse (2. Hilfte des 4. Jh.s v. Chr.).



Joannes Wu 416

Die Freude der Taoisten ist die des Nicht-Gebundenseins, des Nicht- Anhin-
gens, der immer wihrenden Freiheit. Ihr fehit zwar die Wiarme der konfuziani-
schen Freude; aber sie ist von erquickender Frische. Die ,,Fischer-Lieder* sind
ein gutes Beispiel dieser Freude. Dabei ist zu wissen, daf3 die Lieder von einem
Prinzen stammen, der — trotz seines Lebens am Hofe — sich armselig vorkam
und die Fischer um ihre Freiheit beneidete. Li Yu dichtete:

Fischer-Lieder

Der Schaum der Wellen zaubert endlose Schneewehen hervor.

Baume mit Pfirsichen und Birnen sind die schweigenden Scharen
des Friihlings.

Ein Krug voll Wein,

Eine Schnur zum Angeln,

Wieviele Menschen teilen das Gliick,

das mir zu eigen ist.

Ein Hauch von Friihlingsluft umspielt die Planke eines Boots.

Ein StrauBl von Blumen,

Ein Krug voll Wein.

Auf endlosen Wellen hinaus stromt die Freiheit,

die mir zu eigen ist.

Viele chinesische Gelehrte begannen als Konfuzianer; mit dem Alter jedoch
wurde ihr Denken und Fiihlen mehr und mehr taoistisch.

In den Lehren des Taoismus findet man Ansétze zu der geistigen Loslosung,
die christliche Heilige verwirklichten. In einzigartiger Weise ist sie in den para-
doxen Zeilen des heiligen Johannes vom Kreuz zusammengefaft:

Alles besitzen, aber ersehnen, nichts zu haben.
Alles sein, aber ersehnen, nichts zu sein.

Die Freude der Buddhisten

Der Zen-Buddhismus® ist, wie ich glaube, eine typisch chinesische Erschei-
nung. In dem ,,Reisetagebuch eines Philosophen‘* kommt der deutsche Philo-
soph Herrmann Graf Keyserling auf den Konfuzianismus und den Taoismus in
China zu sprechen:
Kung Fu Tse (Konfuzius) und Laotse reprisentieren zwei entgegenge-
setzte Pole dessen, was an Vollkommenheit moglich ist; der eine steht
fiir die Vollkommenbheit in der Welt der Erscheinung (der Tatsachen),

6 Nach der Jahrhundertwende kam der Buddhismus nach China und gewann dort die Form, die
uns heute als Zen-Buddhismus von Japan her entgegenkommt.



Die Weisheit des Ostens 417

der andere fiir die Vollkommenbheit in der Welt der Bedeutung (des Sin-
nes); der erstere fiir die Vollkommenheit im Reich des Materiellen, der
zweite fiir die Vollkommenheit im Reich des Nicht-Materiellen. Des-
halb sind die beiden nicht mit gleichem MaBstab zu messen.
Solange man den Blick auf die natiirliche menschliche Weisheit einschrinkt,
kann man Keyserlings Beurteilung fiir richtig halten. Doch wenn der Konfu-
zianismus und der Taoismus die polaren Méoglichkeiten der Vollendung dar-
stellen, so ist zu fragen, wohin dann der Buddhismus gehort. Letzterer ist dann
wohl der Versuch, beide Pole in Harmonie zu bringen, indem er sie iibersteigt.
Der Zen-Buddhist mochte das jenseitige Ufer (des Sinnes) erreichen durch ein
beharrliches Stehenbleiben auf dem diesseitigen Ufer (der Tatsachen). Ersieht
alle Dinge des Diesseits im Licht der Ewigkeit. Jede auch noch so alitagliche
Lebenserfahrung ist fiir ihn angefiillt mit tiefstem Sinn; denn er betrachtet sie
als Sprungbrett zum Eintauchen in den Ozean des Geheimnisses. Er lebt sicht-
lich in der gleichen Welt wie die anderen Menschen; aber in seinem Eigenleben
ist er in einen neuen Himmel und eine neue Erde eingetaucht. Seine Freude
besteht im plotzlichen BewuBtwerden, worin ein Schimmer der wahren Natur
der Dinge aufgeht. In den Augenblicken der Verziickung sind alle Angste und
Sorgen vergessen; das Leben ist nichts als ein Abspielen des Films im Theater.
In diesem Zustand erwacht im Buddhisten das Gefiihl des unendlichen Mit-
leids fiir alle lebendigen Wesen.

Der Zen-Buddhist, der das Universum im Licht der Ewigkeit betrachtet,
iiberlegt nicht, wieviel Abermilliarden Jahre das Universum schon besteht und
weiter bestehen wird; er schaut es an wie eine wunderbare Blume, die jetzt, im
Augenblick aufbliiht und dann auf immer verschwindet. Oder mit einem ande-
ren Bild gesagt: alle Festlichkeiten des Lebens sind fiir ihn wie das Dabhinstiir-
men eines Rennpferdes, erblickt durch eine Zaunritze. Doch fiir den Zen-Mei-
ster, dem alle anscheinend so besténdigen Dinge voriiberziehend-verganglich
erscheinen, hat dieser voriibergehende Augenblick Ewigkeitswert. Der Ton
eines singenden Vogels, der Duft einer Blume, das Plitschern eines Baches,
das zufillige Begegnen alter Freunde, das Fliistern eines Liebenden, das Echo
einer Glocke — das gewinnt Ewigkeitswert, da es sich in den Ozean des Weltge-
heimnisses einsenkt. Die Friihlingsblumen werden schoner und die Bergbache
eilen frischer und klarer dahin. Es ist eine dsthetische Schau. Verstindlich, da3
die groften chinesischen Kiinstler vom Zen-Buddhismus inspiriert wurden.

Eine hiibsche Anekdote des groen Zen-Meisters Hsnan Sha kann diese
4sthetische Seite der zen-buddhistischen Erfahrung illustrieren. Hsuan Sha
stand an seinem Vortragspult und wollte mit seinem Vortrag anfangen; da
horte er eine Schwalbe drauBen vor der Halle zwitschern. Unvermittelt wandte
er sich zum Publikum: ,,Welch wunderschone Predigt iiber die Wirklichkeit!*
Damit stieg er vom Rednerpult herab und zog sich ins Zimmer zuriick.



Joannes Wu 418

Viele Gedichte der T*ang-Dynastie atmen den Geist des Zen. Eines von ih-
nen macht den plotzlichen Einbruch der Ewigkeit in die Zeit vernehmbar:

Des Nachts am Ankerplatz vor Soochow
von Chang Chi

Der Mond ist untergegangen.

Die Krihen kriachzen.

Die Nacht klirrt vor Frost.

Die Ahornbdume und die Fischerlaternen
begleiten meinen unruhigen Schiaf.

Da plotzlich, vom Tempel am Kalten Hiigel
jenseits der Stadt Soochow

tont das Echo der Mitternachtsglocke,
hinaus zum Boot, das voriibergleitet.

Man versteht, warum C. G. Jung den Zen-Buddhismus ,,eine der schénsten
Bliiten des chinesischen Geistes*‘genannt hat. Aber was macht nun die Eigen-
art dieser Erfahrung aus? Es ist — wie mir scheint — die Vereinigung des Ab-
strakten mit dem Konkreten, des Universalen mit dem Besonderen, der duBer-
sten Nicht-Welthaftigkeit mit einer vollstindigen Welthaftigkeit, eines tran-
szendentalen Idealismus mit dem ganz normalen Leben. Und diese Einheit
wird nicht durch theoretische Spekulationen gefunden, sondern ist Sache per-
sOnlicher Erfahrung.

Typisch chinesisch ist es, die normalen Alltagspflichten mit letzter Bedeu-
tung zu erfiillen. D. T. Suzuki findet darin einen charakteristischen Ausdruck
des FleiBBes und des praktischen Sinns der Chinesen. Und darum sehen auch die
Zen-Meister folgerichtig in den niedrigen Diensten am Mitmenschen, im Tun
fiir andere, eine Verwirklichung der geistigen Werte. Denn nach D. T. Suzuki
sind die Mystiker stets Menschen der Praxis und keineswegs so von unirdischen
und jenseitigen Wirklichkeiten absorbiert, daB sie dariiber die Angelegenhei-
ten des Diesseits vergilen.

Auch diese Haltung der chinesischen Meister kann ein Zugang zur Voll-
kommenbheit christlicher Heiliger sein. Ich kenne jemanden, dem wurde beim
Lesen eines vierzeiligen Gedichtes die gerade beschriebene Erleuchtung ge-
schenkt, also das Wachwerden fiir die vergingliche, voriiberziehende Natur
des Kosmos, der fiir gewohnlich doch so fest und bestiindig erscheint. In einem
Gedicht von Sui Yang-ti schligt sich diese Philosophie des Zen-Buddhismus
nieder:



Die Weisheit des Ostens 419

Blumen und Mondlicht {iber dem FriihlingsfluB

Der Abendfluf3 ruht still,

Die Friihlingsfarben entfalten sich.

Plotzlich, eine Welle trigt den Mond hinweg,

Und die Flut kommt mit der Last der Sterne.
Das Gedicht klingt harmlos, aber es 8ffnet dem Leser sein inneres Auge fiir die
Verginglichkeit des Kosmos, der ansonsten so fest zu sein scheint. So 146t uns
das Zen einen Blick in das Wesen der Schopfung tun — obgleich es nicht den
Schopfer des Alls dazu aufruft. Shakespeare wurzelt im Geist des Zen, wenn er
gegen Ende seines ,,Sturms‘‘ Prospero verkiinden 1dBt:

Unsere Lustbarkeiten sind nun zu Ende. Diese unsere Darsteller

Waren alle Geister — wie ich es angesagt hatte.

Und sind in die Luft hineingeschmolzen, in die diinne Luft;

Und, so wie das grundlose Gebdude dieser Vision,

Werden sich auflésen die mit Wolken umkleideten Tiirme, die glanzen-

den Palaste,

Die feierlichsten Tempel, selbst der groe Erdkreis,

Ja alles, was er in sich birgt.

Und so wie dieses unwirkliche Festspiel dahinschwand,

So bleibt kein Fetzen zuriick. Wir sind der Stoff,

Aus dem die Triume gemacht sind, und unser kleines Leben

Wird abgerundet durch einen Schlaf.
Man konnte meinen, daB der Geist des Zen nur in ein negatives Erlebnis fithre
und deshalb keinen Zugang zur Freude schenke. Aber das Wissen um unser
vergingliches Schattendasein hilft dem Leidenden; es kann sein Herz von der
Last der groBen Sorgen befreien. Und mehr noch bereitet es den Weg zum
wahrhaft religidsen Leben; denn die Erfahrung, daB in dieser Welt keine blei-
bende Stitte ist, bedeutet eine heilsame Warnung fiir den geistlichen Men-
schen, damit er nicht dort Ruhe sucht, wo sie letztlich nicht gefunden wird.

Die christliche Freude

Die drei vorgestellten Weisen der Freude entsprechen den drei Philosophen-
schulen, die immer schon den chinesischen Geist bestimmt haben. Der Konfu-
zianer denkt humanistisch und seine Freude besteht im tugendhaften Leben.
Der Taoist ist pantheistisch und seine Freude liegt in der Erfahrung der Einheit
mit dem Kosmos. Der Zen-Buddhist lebt ,,iiberweltlich* und seine Freude
stammt aus der plotzlichen Einsicht in das Nichts der sichtbaren Welt.

Nur kurz wurde bei der Darstellung dieser drei auch die Freude des christli-
chen Heiligen beriihrt, denn diese lebt auf einer hoheren Ebene als die be-
schriebenen Freuden. Dort finden sich alle drei Arten von Freude, die den chi-



Joannes Wu 420

nesischen Weisen bekannt waren. Dort lebt die konfuzianische Freude, die aus
der briiderlichen Liebe und der Liebe zum Kind hervorgeht; aber christliche
Freude iibersteigt diese, so wie die theologischen, also die in Gott griindenden
und von ihm geschenkten Tugenden, die sittlichen, humanen Tugenden iiber-
steigen.

Der christliche Heilige kennt auch die Freude des taoistischen Weisen; aber
er bleibt nicht in der Vermischung des letzten Sinnes mit den Tatsidchlichkeiten
der Schopfung stehen; der christliche Heilige ruht im Schopfer, und seine
Freude ruht in der Einheit, die die ganze Schopfung in ihm, durch iin und fiir
ihn hat. Die taoistische Einheit mit der Natur lieBe sich mit der freien Liebe
vergleichen, die fiir einige Zeit Freude schenkt; aber die christliche Einheit ist
wie das Sakrament einer lebendigen Ehe, das Quelle tiefster und bestdndiger
Freude ist; es wirft einen Schatten ewiger Herrlichkeit voraus und bedeutet
jetzt schon ein ,,Angeld* himmlischer Lust.

Der christliche Heilige kennt wie der Buddhist die ekstatischen, hinreien-
den Frenden der mystischen Erfahrung; aber seine Ekstasen sind nicht, wie die
buddhistische Lehre zu fordern scheint, durch Kréfte des Selbst herbeigefiihrt;
der christliche Heilige 148t sich beschenken, vom Wehen des Heiligen Geistes
mitreilen.

Die christliche Freude ist auf drei ,,Ebenen‘‘ zu Hause: Mensch, Natur und
Gott; in Gott aber hat sie die letzte Quelle. Aus diesem Grunde kdnnen sich
die christlichen Heiligen ganz und gar mit der Natur verbriiddern ohne im
Ozean des Kosmos zu ertrinken. Der heilige Franz liebte und genof die Natur
in einer Freiheit des Geistes, die nur Gotteskindern zu eigen ist. Thm waren alle
Freuden des Pantheismus geschenkt, aber noch mehr; er muf3te sich nicht fiir
eine Verknotung kosmischer Energien halten, um an der Freude der Natur
teilzuhaben. Wie die Konfuzianer liebten der heilige Vinzenz von Paul oder
Pater Damian de Veuster ihren Nichsten in so vollkommener Weise, dal3 sie
sich freuten, mit ihnen und fiir sie zv leiden. Wie viele Missionare haben ihr
Leben aunfgeopfert fiir Mitmenschen in weit entfernten Landern! Aber nicht
aus Sentimentalitit oder irrationalem Humanismus, wodurch die Harmonie
des Ganzen zerstort wiirde. Der heilige Paulus durfte Gott und Christus erfah-
ren, und zugleich war er so niichtern im Umgang mit den Menschen, wie es ein
konfuzianischer Edelmann nicht besser hitte sein konnen. Er war ebenso er-
haben iiber menschliche Reichtiimer und Ehren, wie man es von taoistischen
Einsiedlern und buddhistischen Ménchen erzéhlt. Nur die Gnade kann das ge-
heime Sehnen der Natur erfiillen.

Die wenigen Beispiele zeigen, da8 die Freude des christlichen Heiligen noch
tiefer und noch reicher ist als die der chinesischen Weisen. Ob nicht die Freu-
den des Konfuzianismus, Taoismus und Zen-Buddhismus ein ,,Seufzen und
Sehnen‘ (R6m 8,20-26) nach der Freudenbotschaft des Evangeliums doku-



Die Weisheit des Ostens 421

mentieren, nach der Menschwerdung Gottes, nach der ,,Freiheit und Herrlich-
keit der Kinder Gottes* (Rom 8,20-26)?

Wenn man aber nun dieser Freude der Heiligen die Freudlosigkeit jener
Christen entgegenhilt, die mit billigen Vergniigungen und Sensationen ihre
Zeit totschlagen? Was sollen wir dazu sagen? Sie scheinen nicht einmal das zu
kennen, was die Weisen des Osten so tief verspiirt haben: Findet man nicht das
Gliick im Leben der Innerlichkeit, dann findet man es nirgendwo! So hat man
von den Kirchenvitern bis Martin Luther den Satz Jesu ausgelegt: ,,Das Reich
Gottes ist in euch.

Das christliche Apostolat, die christliche Mission muf8 bewahren und voll-
enden, was an Wahrheit in der Uberlieferung eines Volkes zu finden ist. Und
wieviel Wahrheit findet sich in den Lehren der chinesischen Weisen —des Kon-
fuzius, des Laotse und der Lehrer des Zen-Buddhismus! Schon immer und be-
sonders heute iiben diese alten Lehrer einen gro3en EinfluBl auf die gesamte
Weltkultur aus. Es wire also gut, wenn alle, die sich fiir die christliche Bot-
schaft einsetzen, besonders aber jene, die ein ,,Apostolat der Philosophie* be-
treiben, um den Reichtum an Wahrheit in der chinesischen Weisheit wiiBten.
Das Evangelium wird auf dem dort bereiteten Boden wachsen und bliihen.

Evangelium heit: Frohe Botschaft, Nachricht von der Freude. Die fernost-
lichen Lehren von Harmonie und Freude konnen helfen, daf3 die Botschafter
des Evangeliums froher und freudiger werden. Nur wer Freude ausstrahlt,
kann auch als Kiinder des Christentums, als Missionar gelten. Wer meint, er
miisse andere Menschen ,,christianisieren‘‘ und nicht einmal so froh ist, wie es
die chinesischen Weisen waren, wie kann er {iberzeugen? Er lebt ja, als wire
Christus niemals geboren, gestorben und vom Tode auferstanden. Er sucht ja—
wie der verlorene Sohn im Gleichnis vom giitigen Vater —nach den Schoten der
Schweine, den Oberflichen-Liisten, statt sich auf die Freude des Vaterhauses
Zu besinnen.

Die Weisen des fernen Ostens waren froh mit den Bruchstiicken von Freude,
die sie im lebenslangen Suchen fanden. Hatten sie nicht recht, als sie Musik mit
Freude identifizierten? Musik ist Ausdruck von Harmonie, Musik ist der Klang
des Sich-Vereinens. Musik ist — so gesehen — Kunst par excellence. Die Weisen
wuften, dafl Freude aus innerer Harmonie entsteht; und sie wuf3ten, daf} in-
nere Harmonie Ausdruck der wahren menschlichen Personlichkeit bedeutet:
Musik umschlieBt und eroffnet alles. Der Weg zur Freude, den diese Manner
weisen, wird im Christentum nicht verachtet, sondern aufgenommen und wei-
tergefiihrt zur Freude an Gott, und an Gottes Schopfung, an Menschen und an
menschlichem Zusammensein, dort, wo die Harmonie der Schopfung Gottes
am reinsten und lautersten aufklingt.





