
•Du bist schön, meine Freundin . 
Liebe als Geschenk Gottes und Zeichen des Bundes 

Jörg Splett, Frankfurt 

•Schön bist du, meine Freundin, ja du bist schön! Zwei Tauben sind deine Au- 
gen. - Schön bist du, Geliebter, verlockend!" (Hld 1,15f.) - Zwiegespräch aus 
dem •Lied der Lieder", einer Sammlung erotischer Lyrik, die unter dem Na- 
men König Salomos in die Heilige Schrift aufgenommen worden ist. Ob es sich 
ursprünglich um profane Liebeslieder gehandelt hat oder um kultische Texte 
aus dem Tammuz-Ischtar-Kreis, muß man nicht klären; denn hier spielt eins 
ins andere: Die Liebe zwischen Mann und Frau reicht in mythische Dimensio- 
nen und die Göttermythen feiern Tiefe und Höhe des zwischenmenschlichen 
Geschehens. 

So meint in Griechenland Eros zugleich die menschliche Leidenschaft in ih- 
rer übermenschlichen (Halb-)Göttlichkeit und - nach deren Bild - die Grund- 
gewalt des kosmischen Geschehens überhaupt. 

Und mag die Sammlung nur aufgrund ihrer allegorischen Auslegung auf 
Jahwe und Israel hin in die Bibel Aufnahme gefunden haben (•allegorisch" 
besagt •andersdeutend", anders als im erstgemeinten Sinn): auf den ursprüng- 
lichen Wortsinn bleibt auch die große Tradition einer mystischen Auslegung 
im christlichen Altertum und Mittelalter bezogen. Um diese wörtliche Per- 
spektive geht es jetzt auch uns. 

Freude an der Schönheit 

Eros als erschütternde, •um-werfende" Freuden-Erfahrung, das ist das erste. 
Dem Mann geht die Schönheit der Frau auf und ihr die seine. Schön heißt, was 
im Anschauen gefällt, hat der Aquinate geschrieben1; und warum gefällt es? 
Drei Dinge gehören zur Schönheit, antwortet Thomas: Ganzheit oder Voll- 
kommenheit, gebotene Stimmigkeit oder Zusammenklang und schließlich cla- 
ritas, das heißt Helle, Deutlichkeit, Aufglanz (I 39,8). 

Was aber glänzt im Schönen auf? Eben sein Ganz- und Vollkommensein, 
und seine Stimmigkeit darin: das, was es wirklich ist und was es darin für den 
Sehenden bedeutet. - In der Schönheit begegnet uns also der Glanz beglük- 
kender Wahrheit des Begegnenden. Aufgang der guten Wahrheit von etwas, 

'STh I 54 ad 1. 



Du bist schön 423 

Aufgang von etwas in seiner erfüllenden Wahrheit: das meint Schönheit, der 

Eros erwidert. 
Im Eros geht demnach dem Mann auf, was die Frau ist: ihre Wahrheit und 

ihr Einklang in sich wie ihr Zusammenklang mit ihm, der sie erblickt: fremd 
und vertraut zumal, Gefährtin, Ergänzung und Antwort auf die unbestimmte 
Frage seiner Einsamkeit: •Männin" (Gen 2,23). Und es geht der Frau auf, was 
der Mann ist, wiederum in seinem Eigensein für sich wie im treffenden Ein- 
klang mit ihrer sehnsuchtsvollen Erwartung. 

Solche Erfahrung bedeutet nicht bloß die Lösung vorheriger Not. Sie ant- 
wortet nicht nur auf bislang offene Fragen der Suchenden, stillt nicht einfach 
ihr Bedürfnis. Bliebe es dabei, würde man aufatmen und wäre befriedigt. Hier 
aber brechen Feier und Tanz auf. Überfluß wird Ereignis, die Not wird zum 
Fest, das Wort zum Gesang. 

Woher kommt dieser Überschuß, dieser Überschwang in der Feier des 
Eros? Es ließe sich denken: daher, daß der Mensch hier eben auf mehr trifft, als 
er zu hoffen gewagt hat. Er findet nicht einfachhin einen Partner, sondern - so 
kommt es den Liebenden vor - man gewinnt einen Königssohn, •ausgezeich- 
net vor Tausenden" (Hld 5,10), oder eine Prinzessin wie •eine Lilie unter Di- 

steln" (2,2). 
Doch reicht diese Erklärung nicht zu. Gewiß sehen Liebende im Geliebten 

den Schönsten, die Schönste vor sich. Aber der Grund ihres Entzückens liegt 
nicht in Qualitäten, er bezieht sich nicht auf ein Was, sondern gilt dem Daß: der 
Tatsache, daß dieser Schönste gerade mich meint. 

Schon in der Schönheit als solcher gilt es dieses unselbstverständliche Daß zu 
erblicken. Sie sagt ja nicht allein Ganzheit und Symmetrie; sie sagt vor allem 
Glanz, das heißt: strahlenden Aufgang. Und was geht hier auf? Nicht bloß ein 
Antlitz, ein Mann, eine Frau in ihrer Ingestalt, sondern zugleich und dem zuvor 
geht dem Schauenden auf, daß es überhaupt •so etwas Schönes geben kann 
und gibt". Das heißt: eben der Aufgang selbst geht dem Liebenden auf und 
reißt ihn hin. 

Darum ist seine erste Antwort auch nicht etwa der Zugriff, sondern wie ge- 
schlagenes Entzücken: •Ist das denn möglich?" Erst als zweites wagt er zu re- 
den, zu handeln: zu antworten auf den Blitz, der ihn aus dem Auge des Schön- 
sten getroffen. 

Nun staunt er nicht mehr bloß, daß es so etwas Schönes gibt, sondern oben- 
drein, daß er bzw. sie, der Schöne und die Schöne selbst sich gibt - und zwar 
ihm. Und Eros ist so lange in ihm lebendig, als dieses doppelte Erstaunen in 
ihm lebt. Goethe hat es in seinem •Hohenlied", dem Buch Suleika, zu den 
Versen geformt2: 

2 Hamb. Ausg. 2, 64. 



Jörg Splett 424 

Ist's möglich, daß ich Liebchen dich kose, 
Vernehme der göttlichen Stimme Schall! 
Unmöglich scheint immer die Rose, 
Unbegreiflich die Nachtigall. 

Eros als Gottesgabe 

Auf dem Grund von Lebensschwung, Begehren, Stolz ist die Freude des Eros 
also erstlich Dankbarkeit. Deren Staunen bezeugt seine Echtheit - gemäß der 
bedenkenswerten Tagebucheintragung Theodor Haeckers: •Mißtraue jeder 
Freude, die nicht auch Dankbarkeit ist."3 

1. Fragt sich nun: dankbar wem? - Natürlich dem anderen, der Geliebten, die 
mich entzückt, weil sie schön und weil sie mein ist. Die wiederum ist voll Dank- 
barkeit mir gegenüber: doch was soll mir dieser Dank? Kann ich mir danken 
lassen dafür, daß ihre Schönheit mich hinreißt? 

Man sieht: Liebende suchen gemeinsam einen Adressaten ihres Danks. 
Kann dies der •Zufall" sein, das •Geschick", die •Natur"? Wir stehen hier vor 
einer Wurzel der Religion, die nicht minder tief reicht als Gerechtigkeitsver- 
langen, Furcht und Sicherheitsbedürfnis, die man sonst als Ausgangspunkt des 
religiösen Verhaltens zu berufen pflegt. Der Mensch sucht eine Macht, bei der 
er sich bedanken könne. 

Antoine de Saint-Exupery läßt den Herrn der Zitadelle sagen: •Empfangen 
ist vor allem ein Geschenk, mit dem du dich selber hingibst. Nicht der ist geizig, 
der sich nicht durch Geschenke zugrunde richtet, wohl aber jener, der nicht das 
Leuchten seines eigenen Gesichts im Austausch gegen deine Gabe hingibt."4 

Fassen wir das Bisherige mit den Worten des Religionsphilosophen Bern- 
hard Weite zusammen: •Immer ist den Liebenden das schlechthin Ungewöhn- 
liche begegnet, das alle Geschlossenheit der Alltagswelt durchdringt, alle Si- 
cherungsinteressen durchschlägt, jede Weltgestalt durchstrahlt bis in ihre 
Tiefe hinein, die Liebenden selbst aber aus allen Verfestigungen in den Ur- 
sprung wirft. Was aber vernehmen die Liebenden, vorausgesetzt, daß sie lauter 
in ihrer Liebe leben? In dem Liebeslied Rilkes können wir es ausgesprochen 
finden: 

Auf welches Instrument sind wir gespannt? 
Und welcher Spieler hat uns in der Hand? 
O süßes Lied! 

Die Frage des Dichters hat keine Antwort als das Schweigen, sie fällt in den 
Brunnen ohne Boden, ins Unaussprechliche, Unbegreifbare, Unvergleichba- 

3 Tag- und Nachtbücher. 1939-1945, Ölten 1946, die erste Notiz. 
4 Die Stadt in der Wüste, Nr. 63. Ges. Schriften, München 1978, II 215. 



Du bist schön 425 

re, dessen Ferne doch das Herz durchbohrt, durch alles direkte Ergreifen 
würde es und damit aber das süße Lied der Liebe selbst erniedrigt. So sind die 
Liebenden, sofern sie dies wesenhaft sind, einfach durch ihre Liebe fromm, 
und diese selbst in ihrer reinen Macht zeigt den Charakter des Heiligen."5 

2. Dankbarkeit als frohe Annahme einer Gabe besagt als erstes, das Geschenk 
sei •akzeptabel", annehmbar, der Annahme und solchen Dankes wert. Es ist 
also unfromm, dem Eros mit Mißtrauen, gar mit Verachtung und selbstbewah- 
rendem Widerwillen zu begegnen. Hier hat die christliche Tradition erhebliche 
Versäumnisse und schlimme Verfehlungen zu bekennen. 

Zwar nötigt Gerechtigkeit zu der Frage, ob es wirklich das Christentum war, 
das den Eros vergiftete6. Waren hier nicht vielmehr das asiatische Nein zu Leib 
und Leben und griechische Materie-Feindschaft entscheidend im Spiel? Und 
waren es in der Neuzeit nicht eher das Leistungs- und Sparsamkeitsethos des 
Bürgertums, das zu der Reserve gegenüber der Verschwendungsmacht des 
Eros geführt hat? Insofern wäre nicht das Christentum die Ursache der Leib- 
feindlichkeit, sondern umgekehrt hätten andere Ursachen die Christen/ze^ in 
diese Einstellung gebracht. 

Gleichwohl, die Tatsache besteht, mit schlimmsten Folgen bis in die jüngste 
Vergangenheit hinein, vielleicht gar noch darüber hinaus. Und zu den Einflüs- 
sen von außen sind im Lauf der Kirchengeschichte unbestreitbar auch starke 
Kräfte von innen getreten, dank der bestimmenden Wirkung großer Einzelner 
wie insbesondere Augustins mit seiner starken Sinnlichkeit, seiner manichäi- 
schen Prägung und seinen massiven Schuldgefühlen sowie überhaupt aufgrund 
der führenden Rolle klösterlicher und zölibatärer Spiritualität, neben denen 
sich kaum eine eigenständige Laienfrömmigkeit und eine unverstellte Spiri- 
tualität erotischer wie ehelicher Liebe zu entwickeln vermochten. 

Daraus erklären sich Wucht und Höhe im Gegenschlag des theologischen 
Pendels heute: die Plädoyers für •Unbefangenheit" im Umgang mit dem Eros 
gerade von Seiten christlicher Theologen. Man liest zwar, •einem Laissez-faire 
(sei) ja wohl kaum das Wort zu reden"7. Das Hohelied bedeute keinen •Frei- 
brief zum unbekümmerten Ausleben der Sexualität"8. - Aber zugleich wer- 
den, weil sexuelle Harmonie so wichtig sei, Probeerfahrungen vor der Ehe 
empfohlen (Haag 40f.). Und es heißt •Filzokratie" der Kirche mit Gesell- 

5 Auf der Spur des Ewigen. Philosophische Abhandlungen über verschiedene Gegenstände der Re- 
ligion und der Theologie, Freiburg 1965, 135f. (Das Heilige in der Welt und das christliche Heil). 
Rilkes Gedicht •Liebes-Lied": SW, Wiesbaden 1955ff. I 482 (Neue Gedichte I). 
6 F. Nietzsche: •Das Christentum gab dem Eros Gift zu trinken - er starb zwar nicht daran, aber 
entartete, zum Laster." Jenseits von Gut und Böse, Nr. 168 (Krit. Stud. Ausg. 5, 102). 
7 H. Haag, Du hast mich verzaubert, Einsiedeln 1980,11 (Warum •wohl kaum" statt eines klaren 

•natürlich nicht"?). 
8 H. Gollwitzer, Das hohe Lied der Liebe, München 41980, 31. 



Jörg Splett 426 

schaftsmächten, daß sie •als erlaubtes Betätigungsfeld für (den Sexus nur) die 
von ihr kontrollierte Zweierbeziehung, genannt Ehe, anbot" (Gollwitzer 28). 

Auf solche Überreaktionen, ihrerseits wohl noch Folgen, •Spätfolgen" bis- 
heriger Gehemmtheit, haben wir noch später einzugehen. Nehmen wir jetzt 
nur auf: Sexus wie Eros, der Trieb als solcher wie das Entzücken an der Schön- 
heit des andern, am anmutsvollen Gang der Geliebten, an Gradheit und Klar- 
heit des Freundes, beides ist tatsächlich Gottes gute Gabe. 

Ihr hat man darum nicht zuerst mit Mißtrauen und Vorbehalt zu begegnen, 
sondern mit Freude; mit einer Freude zudem, die erst einmal der Gabe selbst 
gilt - anstatt sie gleich •fromm" auf den göttlichen Geber hin zu •über-sehen". 

So ist das Hohelied tatsächlich nicht fromm im Sakral-Sinn der Israel umge- 
benden Kulturen. Mag es Sakraltexte miteinbeziehen, es hat sie jedenfalls ganz 
•entmythologisiert": zum reinen Lob zwischen den Liebenden und ihrer 
selbst. Und so ist es dem Geber recht! Denn er schenkt, um mit seiner Gabe 
Freude zu machen: auf daß die Beschenkten sich an seiner Gabe freuen. 

3. Gleichwohl sollen sie - wie anklang - sich nicht bloß an dem freuen, was sie 
erhalten, sondern obendrein und tiefer daran, daß es ihnen geschenkt wird. 
Nicht etwa darum, weil der Geber darauf angewiesen wäre, sondern weil sie, 
weil die Empfänger erst und einzig so erfassen, was ihnen wirklich geschenkt 
worden ist. Denn das ist ja das eigentlich Gemeinte und Beglückende an einer 
Gabe: daß sie Geschenk ist. 

Darum reicht das Lied der Lieder für sich genommen nicht aus, um das 
Glück des Eros zu fassen. Nimmt man der Liebe ihre Sakraldimension, beraubt 
man Eros seiner Göttlichkeit, dann kommt entweder alles in das •Allzu- 
menschliche" herab oder man vergöttlicht nun dafür den Menschen: den Lie- 
benden, den Geliebten oder das Paar als Gesamt. In jedem Fall sind die Folgen 
antihuman. Vor ihnen bleibt eine Entgöttlichung des Eros einzig dann ver- 
schont, wenn sie im Horizont und Namen des wahren Gottes geschieht. 

Eben das liegt im Hohenlied vor; denn es ist aufnotiert in Israel, das sich der 
Schöpfercat Jahwes verdankt und aus dieser Herkunft sich den Göttern gegen- 
über frei und souverän weiß. - Es ist darum keineswegs pure Allegorie, wenn 
diese Texte in die Schrift erst dadurch gelangt sind, daß man sie auf Jahwe und 
sein Volk bezog. So waren sie zwar an sich nicht gemeint; aber daß sie nicht 
derart gemeint sein mußten, daß sie die Liebe statt sakral rein-menschlich fei- 
ern konnten: das verdanken sie eben der Geschichte, die man nun in ihnen 
fand: der zwischen Israel und seinem Gott. 

Die Liebe zwischen Menschen, unvergöttlicht, menschlich, ist von Gott. 
Und sie bleibt nur menschlich, wenn sie als Gabe Gottes bewußt bleibt9. 
9 Vgl. ausführlicher hierzu: J. Splett, Der Mensch: Mann und Frau, Perspektiven christlicher Philo- 
sophie, Frankfurt 1980; J. u. I. Splett, Meditation der Gemeinsamkeit. Aspekte einer ehelichen An- 
thropologie, St. Michael 21981. 



Du bist schön 427 

Was heißt: Gott gibt? 

1. Die Liebe ist Gottes Geschenk und der Liebende selbst ist Gottes Gabe an 
den Menschen. Eva ist nach dem biblischen Schöpfungsbericht des Schöpfers 
•passendes" Geschenk (Gen 2,20.23) an Adam, und natürlich ist dies auch 
umgekehrt Adam für Eva. - Gott gibt derart, dies das erste, daß er dem Men- 
schen gibt, sich zu geben. Er gibt den Bund zwischen Menschen. Er gibt ihnen 
Freiheit und befreit diese Freiheit aus vereinsamender Angst um sich selbst zur 
freien Hingabe aneinander. 

Den Menschen gibt es im Vollsinn für den Menschen einzig so, daß er, der 
Mensch, sich gibt. Solches Sichgebenkönnen und Geben aber wird seinerseits 
ihm gegeben. - Das haben wir bereits erwogen und darum von Dankbarkeit 
gesprochen. Gilt aber von dem Geben zwischen Menschen schon, daß wesent- 
licher als die gegebene Gabe das Geben selbst gegeben wird, dann ist dieser 
Sachverhalt auch für das Geben Gottes zu bedenken. 

2. Auch und gerade hier gilt, daß in dem gegebenen Geschenk vor allem sein 
Gegebenwerden uns zuteil wird. Und in diesem Gegebenwerden das Geben 
des Gebers. Gibt aber der Gebende in Wahrheit, dann schenkt er in seinem 
Geben sich. 

Franz von Baader hat das im 13. seiner •Vierzig Sätze aus einer religiösen 
Erotik" auf die Form gebracht: •Der Geber ist nicht die Gabe, und diese nicht 
jener, und doch gibt der Geber in der Gabe sich selbst, insofern er liebt, und 
der Empfänger empfängt den Geber in der Gabe, insofern er ihn liebt. Gebe 
ich in meiner Gabe dir nicht mich selber (mein Herz), so liebe ich dich nicht, 
und nimmst du in ihr nicht mich selber, so liebst du mich nicht."10 

Gott gibt dem Menschen also nicht bloß einen Menschen in seiner bezau- 
bernden Schönheit, und mehr: in seiner beglückenden Zukehr. Er gibt ihm 
darin sich selbst. 

Nikolaus von Kues hat darum in seiner Meditation •De dato Patris lumi- 
num" (Über das Geschenk des Vaters der Lichter, nach Jak 1, 17) das Ge- 
schöpf •deus datus" genannt, einen •geschenkten Gott"11. Und was von je- 
dem Geschöpf gesagt werden darf, trifft zuhöchst auf die eigentlich •passende 
Gabe" zu: auf Eva für Adam und auf ihn für sie. Der Mensch überhaupt ist, 
was Matthias Claudius einmal vom Kind sagt: •Gabe aller Gaben."12 

Erst von hier aus wird die überwältigende Macht des Eros voll verständlich, 
der strahlende Glanz seines Zaubers. Diesen Glanz entlarven biologische Er- 
klärungen als Schein und Illusion, zur Übertölpelung der Individuen im Dienst 

10 SWIV 189; vgl. IV, 302: •Der Begriff des Dankes oder der Erkenntlichkeit fällt mit jenem der 
Anerkennung der Gegenwart des Gebers in der Gabe zusammen." 
11 Philos.-Theolog. Schriften (L. Gabriel - D. u. W. Dupre), Wien 1964-66, II 654. 
"Der Vater (am Grabe): SW, München 1968, 279. 



Jörg Splett 428 

der Arterhaltung13; ebenso wird er von einer Psychoanalyse weg-erklärt, die 
ihn (juristisch gesprochen) als •Irrtum in der Person" diagnostiziert, als die 
Aura einer Verwechslung, aufgrund deren der Mann in der Frau seine Mutter, 
die Frau im Mann ihren Vater erblickt14. 

All das sei nicht bestritten; denn es hat sein Recht; doch nicht allein und 
ganz. Denn hinter Charme und Glamour, hinter allen Masken ist der Glanz des 
Eros, so wird hier vertreten, der Aufglanz der Wahrheit. 

3. Diese Wahrheit ist auf dem Grund der Erfahrung von Schönheit und Liebe 
das Sich-Geben Gottes, seine Selbstzusage. Er gibt sich in seiner Gabe, hat es 
geheißen. Aber es ist noch einmal mehr zu sagen: Indem diese Gabe hier ein 
Mensch ist, der sich gibt, gewinnt das Wort vom •Deus datus" eine letzte Be- 
deutung: Gott gibt dem Menschen sich im Menschen so, daß er sich selbst vom 
Menschen geben läßt und derart wörtlich selber •Deus datus" wird15. 

Der Glanz der Liebe entspringt der Erfahrung, daß die Liebenden einander 
geben, was sie nicht besitzen. • Stimmte das übliche Wort, daß niemand geben 
könne, was er nicht hat, dann wäre Eros tatsächlich Betrug. Man mag dann 
über die Blindheit der Liebe sinnieren, ihre •Kristallisationskraft" erörtern16; 
mag metaphysisch erklären, der Mensch sei eben ein Versprechen, das er nicht 
erfüllen könne; mag die Täuschung sogar religiös zu rechtfertigen suchen, in- 
dem man sie als Gottes Angelwurf und uns als seine Köder deutet17: es bliebe 
Betrug, und die Liebenden wären letztlich doch betrogene Betrüger. 

Aber dieses Wort stimmt nicht (oder jedenfalls nur in genau begrenztem 
Sinn). Der Mensch hat, wo es Ernst wird, stets zu geben, was er nicht besitzt - 
und selig gedemütigt erfährt er, daß er es vermag. Sorge und Sorge bergen ein- 
ander, Frage gibt der Frage Antwort, Armut und Armut schenken sich die 
Welt, schließlich zutiefst Mensch und Mensch sich gegenseitig ihren Gott. 

Menschliche Antwort 

Was gibt nun angesichts dessen der Mensch zur Antwort? Wir haben die ent- 
scheidende Bestimmung schon bedacht; das •Wohlverhalten als Beschenk- 
ter"18 heißt auf griechisch Eu-charistia - Fest der Dankbarkeit. 

13 So etwa Schopenhauer in seiner Metaphysik der Geschlechtsliebe, Die Welt als Wille und Vor- 
stellung, Ergänzungen zum vierten Buch, Kap. 44. 
14 Vgl. dazu etwa E. Drewermann, Ehe•tiefenpsychologische Erkenntnisse für Dogmatik und Mo- 
raltheologie, in: Renovatio 36, 1980, 53-68, 114-126. 
15 Ausführlicher hierüber: J. Splett, Deus datus. Über Trans-Immanenz als Freiheitsverhältnis, in: 
ThPh 47, 1972, 321-340. Aufgenommen in: Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen 
Rechtfertigung des Redens von Gott, Freiburg, München 21978, 137-165, 272-276. 
16 Stendhal, Über die Liebe. 
17 P. Claudel, Der seidene Schuh, 2. Tag, 14. Szene; 3. Tag, 8. Szene. 
18 J. Betz, Eucharistie: SM 1, 1214 (auch in Herders Theolog. Taschenlexikon). 



Du bist schön 429 

1. Dankbarkeit dem anderen und gemeinsam mit ihm dem Herrn und Geber 
dieses Glücks gegenüber spricht sich zuerst und vor allem im Entzücken und 
der Selbstvergessenheit des gegenwärtigen Augenblicks aus. Aber das Wort 
dieses Augenblicks sagt zugleich: •Von jetzt an für immer!" Wie könnte es 
sonst •in der Ganzheit der leib-geistigen Begegnung" (Gollwitzer 33) wirklich 
Dankbarkeit sein? 

Dabei geht es in der Tat nicht um ein •neues repressives Verbot"; aber sehr 
wohl um •eine Bedingung, ohne die man nicht darf" (ebd.), das heißt nämlich: 
ohne die das Reden von Menschlichkeit und Liebe seine Wahrheit verlöre. Um 
Menschlichkeit gerade und um Liebe geht es, statt etwa allein um •Ehrbar- 
keit" und •Legalisierung", wenn ich gegen Gollwitzers Exegese-Ethik Ein- 
spruch erhebe, wonach •die Bibel... im Hohenlied zur Verbündeten aller Lie- 
benden (werde), die für ihre Liebe keine andere Legitimation haben als ihre 
Liebe. Ihr .Rendezvous ist von keiner gesellschaftlichen Legalisierung ge- 
schützt, steht nur unter der Schirmherrschaft der Liebe und muß nach gemein- 
sam verbrachter Nacht mit dem schmerzlichen Abschied rechnen.'"19 

Es wäre dann doch nicht allein das Rendezvous, das nicht geschützt wird, 
sondern vor allem der schwächere Partner. Und was soll eigentlich hier 
•Schirmherrschaft der Liebe" heißen, von welcher Liebe ist dann die Rede, 
wenn man den •schmerzlichen Abschied" derart vage, gleichsam schicksalhaft 
beschwört, ohne in gleicher Schärfe wie gegen Moral und kirchliche •Filzokra- 
tie" zu klären, wer da dem anderen diesen Schmerz und aus welchen Gründen 
bereitet? 

Ich wende mich damit nicht - schon aus Mangel an Kompetenz - gegen die 
Hohelied-Exegese (obwohl auch sie nicht unstrittig ist), wohl aber gegen deren 
normierende Ethisierung; also dagegen, wie man derart die Bibel zum •Ver- 
bündeten" eines poetisch verbrämten Egoismus erklärt. 

Nun ist hier einmal die protestantische Allergie gegen Gesetz überhaupt in 
Rechnung zu stellen, und immerhin spricht Gollwitzer nicht - wie H. Haag - 
von sexueller Erprobung. Dessen Plädoyer verschwendet dabei auch nicht ei- 
nen Gedanken an jene, die - in den Augen des testenden Partners - ihre Prü- 
fung nicht bestehen. Geschweige denn, daß er sich der weiteren Frage stellt, 
wie oft man überhaupt probieren könne, ehe man liebesunfähig wird, weil man 
den Glauben an den Lebensernst der Liebe nicht mehr aufbringt. 

Um es ganz drastisch zu sagen: mit der hier angewandten Methode zum 
Aufbau einer •exegetischen" Moral ließe sich genauso begründen, man habe 
im Krieg niemanden zu verschonen: •Töte Männer und Frauen, Kinder und 
Säuglinge, Rinder und Schafe, Kamele und Esel!" (1 Sam 15,3)20 

19 Gollwitzer (25) zitiert hier zu Hld 2,6 G. Gerlemann (Biblischer Kommentar, AT XVIII, 
Neunkirchen 1965, 120). 
20 Daß vor allem bei Haag das •hermeneutische Prinzip" schlichtes Zeitempfinden zu sein scheint, 



Jörg Splett 430 

2. Doch kommen wir nach dieser leidigen Klärung zur •Unterscheidung der 
Geister"21 auf die wahre Antwort der Liebenden zurück. - Gott selbst schenkt 
sich, indem sie sich einander schenken und darin einander Gottes Selbstzusage 
sagen. Gott verbündet sich mit ihnen, indem sie aus seiner Zukehr sich mitein- 
ander verbünden. 

Gott aber ist der getreue Gott, sein Wort ist nicht ja und nein, sondern das 
schöpferisch getreue Ja. Er hat es in seiner Schöpfung und deren Verläßlich- 
keit gesprochen, und er hat es endgültig bekräftigt in seinem Sohn (2 Kor 
1,19f.). In dieses Ja dürfen mit ihrer Antwort die Liebenden eintreten, um es in 
ihrer Freiheit mitzusprechen. 

Daß Gott Liebe sei, verkündet nicht nur die christliche Botschaft. Immer 
wieder indes hat man diesen Satz auch umkehren wollen und die eigene Liebe 
als göttlich verherrlicht. Die Folgen dieser Überhebung sind uns bekannt. Und 
doch enthält unsere Liturgie eine Aussage, die dieser Umkehrung fast gleich- 
kommt: •Ubi Caritas et amor, ibi Deus est - Wo immer Güte ist und Liebe, da 
ist Gott." Ein herrlich großzügiger Satz, der wie mit einem Schlag den Wall von 
Abgrenzungen durchbricht, welche ängstliche Kleingläubigkeit meinte errich- 
ten zu müssen, und dessen •Bastionen" man erst kürzlich zu •schleifen" be- 
gann22. 

Welcher Gehalt aber ist in diesem Satz mit •Caritas et amor" angesprochen? 
Der liturgische Text begleitet am Gründonnerstag das tätige Gedächtnis der 
Fußwaschung beim Gründungsmahl der neuen Gemeinschaft. Er deutet das, 
was damals geschah und was die Feiernden jetzt nachvollziehen (so wie auch 
sonst der Mensch seinem Handeln erst durch das Wort seinen eindeutigen Sinn 
gibt • die Liebeserklärung ist kein bloßer Zusatz). Aber er wird zugleich durch 
das Geschehen gedeutet, das er verdeutlicht (so wie auch sonst der Mensch erst 
durch sein Handeln seinen Worten ihren Sinn gibt - darum läßt er es nicht bei 
Erklärungen bewenden). 

Caritas et amor - das ist Dienst, und solcher Dienst begründet die neue Ge- 
meinschaft. Der Stolz mag in scheinbarer Demut abwehren: •Mir nicht!" 
Doch anders gibt es keine Gemeinschaft. Man muß sich die Füße waschen las- 
sen, um so gedemütigt nun selbst zum Dienst bereit zu sein. Zum Dienst 
der Herrlichkeit. 

erhellt auch daran, wie er mit der gleichen Selbstverständlichkeit, mit der er •biblisch" voreheli- 
chen Umgang und Masturbation zum •normalen Sexualverhalten" rechnet (41), andererseits die 
biblische Verurteilung der Homosexualität verwirft: nicht bloß das biblische Strafrecht mit seinen 
grausamen Folgen, sondern die (Ab-)Wertung als solche; denn •was heterosexuell veranlagten 
Menschen recht ist, sollte demnach homosexuellen billig sein" (45). 
21 1 Kor 12,10; 2 Tim 4,3 - Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Frei- 
burg u. a. 1964, 312-343 (503-509) (Die Lehre des hl. Ignatius von der Unterscheidung der Gei- 
ster). 
22 H. U.v. Balthasar, Schleifung der Bastionen, Einsiedeln 1952 u.ö.;Glaubhaft ist nur Liebe, Ein- 
siedeln 1963 u. ö. 



Du bist schön 431 

3. Herrlichkeit heißt die Herzmitte wirklicher Schönheit. Und Herrlichkeit 
wiederum heißt in der Sprache des Alten Testamentes Kaböd, von dem Verb 
kbd = lasten. Schönheit, das Schöne besitzt Gewicht. Freilich nicht sol- 
ches, das uns niederdrückt, sondern umgekehrt: uns erhebt. In den Frei- 
raum der Schönheit gehören darum zwar auch Übermut, Spiel, Tändelei- 
en. Aber sie sind, wie nicht das erste, so nicht das letzte. Nicht von ungefähr 
wird auch das Hohelied •tod-ernst". •Stark wie der Tod ist die Liebe, die Lei- 
denschaft hart wie die Unterwelt." (Hld 8,6) 

Stark muß sein, wer sich auf sie einlassen will und in ihren Dienst tritt. 
Wer ihr standhält, empfängt das Siegel: das Siegel des Freundes, der Freun- 
din, das Siegel der wechselseitigen Liebe: •Leg mich wie ein Siegel auf dein 
Herz, wie ein Siegel an deinen Arm." (ebd.) Zuletzt aber ist dieses Siegel gemäß 
dem Bedachten das Siegel Gottes: Zeichen seines Bundes. Und als solches be- 
deutet es schließlich - darf man so sagen? - das Unterpfand, ja das •Angeld" 
(2 Kor 1,22) jenes weißen Steines, der einst Bund und Liebe end-gültig besie- 
gelt. - In der Ewigkeit dieses Augenblicks hat sich dann auch die Verheißung 
der Schönheit erfüllt. 
•Allen, die siegen, werde ich von dem verborgenen Manna geben. Ich werde 
jedem von ihnen einen weißen Stein geben, und auf dem Stein ist ein neuer 
Name geschrieben, den nur der kennt, der ihn empfängt." (Offb 2,17) 

•Die schnelle Botin" 
Begegnung mit der heiligen Elisabeth von Thüringen 
anläßlich ihres 750. Todestages 

Justin Lang, Freiburg 

•Es ist das Recht der Boten, schnell zu sein" sagt Mechthild von Magdeburg, 
die in ihrem Werk •Das fließende Licht der Gottheit", Elisabeth von Thürin- 
gen eine •schnelle Botin" nennt1. Und in der Tat, schnell, sehr schnell hat die 
jugendliche Heilige die Wegstrecke in den vierundzwanzig Jahren ihrer Sen- 
dung auf Erden zurückgelegt. Wer ihrer Gestalt begegnet, ist ebenso erschrok- 
ken über die Kürze ihres Lebens wie über die ungeheure Distanz, die sie in die- 
ser knapp bemessenen Frist zurücklegte. Beides zusammen gibt eine Vorstel- 
lung von der Schnelligkeit dieser Botin, die nicht nur in einem Alter ihr Leben 

• Zitiert nach W. Nigg, Elisabeth von Thüringen, Freiburg-Basel-Wien 1981, 46. 




