,,Du bist schon, meine Freundin ...

Liebe als Geschenk Gottes und Zeichen des Bundes

Jorg Splett, Frankfurt

,,Schén bist du, meine Freundin, ja du bist schon! Zwei Tauben sind deine Au-
gen. — Schon bist du, Geliebter, verlockend!* (HId 1,15f.) ~ Zwiegesprach aus
dem ,,Lied der Lieder*, einer Sammlung erotischer Lyrik, die unter dem Na-
men Konig Salomos in die Heilige Schrift aufgenommen worden ist. Ob es sich
urspriinglich um profane Liebeslieder gehandelt hat oder um kultische Texte
aus dem Tammuz-Ischtar-Kreis, muB man nicht kldren; denn hier spielt eins
ins andere: Die Liebe zwischen Mann und Frau reicht in mythische Dimensio-
nen und die Gottermythen feiern Tiefe und Hohe des zwischenmenschlichen
Geschehens.

So meint in Griechenland Eros zugleich die menschliche Leidenschaft in ih-
rer iibermenschlichen (Halb-)Géttlichkeit und — nach deren Bild — die Grund-
gewalt des kosmischen Geschehens liberhaupt.

Und mag die Sammlung nur aufgrund ihrer allegorischen Auslegung auf
Jahwe und Israel hin in die Bibel Aufnahme gefunden haben (,,allegorisch*
besagt ,,andersdeutend*‘, anders als im erstgemeinten Sinn): auf den urspriing-
lichen Wortsinn bleibt auch die gro3e Tradition einer mystischen Auslegung
im christlichen Altertum und Mittelalter bezogen. Um diese wortliche Per-
spektive geht es jetzt auch uns.

Freude an der Schonheit

Eros als erschiitternde, ,,um-werfende* Freuden-Erfahrung, das ist das erste.
Dem Mann geht die Schonheit der Frau auf und ihr die seine. Schon hei3t, was
im Anschauen gefillt, hat der Aquinate geschrieben?; und warum gefillt es?
Drei Dinge gehtren zur Schénheit, antwortet Thomas: Ganzheit oder Voll-
kommenbheit, gebotene Stimmigkeit oder Zusammenklang und schlieBlich cla-
ritas, das heit Helle, Deutlichkeit, Aufglanz (I 39,8).

Was aber glinzt im Schonen auf? Eben sein Ganz- und Vollkommensein,
und seine Stimmigkeit darin: das, was es wirklich ist und was es darin fiir den
Sehenden bedeutet. — In der Schonheit begegnet uns also der Glanz begliik-
kender Wahrheit des Begegnenden. Aufgang der guten Wahrheit von etwas,

1STh 154 ad 1.



Du bist schon 423

Aufgang von etwas in seiner erfiillenden Wahrheit: das meint Schonheit, der
Eros erwidert.

Im Eros geht demnach dem Mann auf, was die Frau ist: ihre Wahrheit und
ihr Einklang in sich wie ihr Zusammenklang mit ihm, der sie erblickt: fremd
und vertraut zumal, Gefihrtin, Erginzung und Antwort auf die unbestimmte
Frage seiner Einsamkeit: ,,Ménnin* (Gen 2,23). Und es geht der Frau auf, was
der Mann ist, wiederum in seinem Eigensein fiir sich wie im treffenden Ein-
klang mit ihrer sehnsuchtsvollen Erwartung.

Solche Erfahrung bedeutet nicht blo8 die Losung vorheriger Not. Sie ant-
wortet nicht nur auf bislang offene Fragen der Suchenden, stillt nicht einfach
ihr Bediirfnis. Bliebe es dabei, wiirde man aufatmen und wire befriedigt. Hier
aber brechen Feier und Tanz auf. UberfluB wird Ereignis, die Not wird zum
Fest, das Wort zum Gesang.

Woher kommt dieser UberschuB}, dieser Uberschwang in der Feier des
Eros? Es lieBe sich denken: daher, daB der Mensch hier eben auf mehr trifft, als
er zu hoffen gewagt hat. Er findet nicht einfachhin einen Partner, sondern —so
kommt es den Liebenden vor — man gewinnt einen Konigssohn, ,,ausgezeich-
net vor Tausenden® (HId 5,10), oder eine Prinzessin wie ,,eine Lilie unter Di-
steln“ (2,2).

Doch reicht diese Erkldrung nicht zu. Gewi$ sehen Liebende im Geliebten
den Schénsten, die Schonste vor sich. Aber der Grund ihres Entziickens liegt
nicht in Qualititen, er bezieht sich nicht auf ein Was, sondern gilt dem Daf3: der
Tatsache, daB dieser Schonste gerade mich meint.

Schon in der Schdnheit als solcher gilt es dieses unselbstverstandliche Dal3 zu
erblicken. Sie sagt ja nicht allein Ganzheit und Symmetrie; sie sagt vor allem
Glanz, das heiBt: strahlenden Aufgang. Und was geht hier auf? Nicht blo8 ein
Antlitz, ein Mann, eine Frau in ihrer Ingestalt, sondern zugleich und dem zuvor
geht dem Schauenden auf, daf es tiberhaupt ,,s0 etwas Schoénes geben kann
und gibt“. Das heiBt: eben der Aufgang selbst geht dem Liebenden auf und
reiflt ihn hin.

Darum ist seine erste Antwort auch nicht etwa der Zugriff, sondern wie ge-
schlagenes Entziicken: ,,Ist das denn moglich?* Erst als zweites wagt er zu re-
den, zu handeln: zu antworten auf den Blitz, der ihn aus dem Auge des Schon-
sten getroffen.

Nun staunt er nicht mehr bloB, daB es so etwas Schones gibt, sondern oben-
drein, daB er bzw. sie, der Schone und die Schone selbst sich gibt — und zwar
ihm. Und Eros ist so lange in ihm lebendig, als dieses doppelte Erstaunen in
ihm lebt. Goethe hat es in seinem ,,Hohenlied*‘, dem Buch Suleika, zu den
Versen geformt?:

2 Hamb. Ausg. 2, 64.



Jorg Splett 424

Ist’s moglich, dafl ich Liebchen dich kose,
Vernehme der gottlichen Stimme Schall!
Unmdglich scheint immer die Rose,
Unbegreiflich die Nachtigall.

Eros als Gottesgabe

Auf dem Grund von Lebensschwung, Begehren, Stolz ist die Freude des Eros
also erstlich Dankbarkeit. Deren Staunen bezeugt seine Echtheit — geméB der
bedenkenswerten Tagebucheintragung Theodor Haeckers: ,,Mifitraue jeder
Freude, die nicht auch Dankbarkeit ist.<3

1. Fragt sich nun: dankbar wem? — Natiirlich dem anderen, der Geliebten, die
mich entziickt, weil sie schon und welil sie mein ist. Die wiederum ist voll Dank-
barkeit mir gegeniiber: doch was soll mir dieser Dank? Kann ich mir danken
lassen dafiir, daB ihre Schénheit mich hinreif3t?

Man sieht: Liebende suchen gemeinsam einen Adressaten ihres Danks.
Kann dies der ,,Zufall* sein, das ,,Geschick*, die ,,Natur? Wir stehen hier vor
einer Wurzel der Religion, die nicht minder tief reicht als Gerechtigkeitsver-
langen, Furcht und Sicherheitsbediirfnis, die man sonst als Ausgangspunkt des
religiosen Verhaltens zu berufen pflegt. Der Mensch sucht eine Macht, bei der
er sich bedanken konne.

Antoine de Saint-Exupéry 148t den Herrn der Zitadelle sagen: ,,Empfangen
ist vor allem ein Geschenk, mit dem du dich selber hingibst. Nicht der ist geizig,
der sich nicht durch Geschenke zugrunde richtet, wohl aber jener, der nicht das
Leuchten seines eigenen Gesichts im Austausch gegen deine Gabe hingibt.4

Fassen wir das Bisherige mit den Worten des Religionsphilosophen Bern-
hard Welte zusammen: ,,Immer ist den Liebenden das schlechthin Ungewohn-
liche begegnet, das alle Geschlossenheit der Alltagswelt durchdringt, alle Si-
cherungsinteressen durchschligt, jede Weltgestalt durchstrahlt bis in ihre
Tiefe hinein, die Liebenden selbst aber aus allen Verfestigungen in den Ur-
sprung wirft. Was aber vernehmen die Liebenden, vorausgesetzt, daf} sie lauter
in ihrer Liebe leben? In dem Liebeslied Rilkes kdnnen wir es ausgesprochen
finden:

Auf welches Instrument sind wir gespannt?

Und welcher Spieler hat uns in der Hand?

O siif3es Lied!
Die Frage des Dichters hat keine Antwort als das Schweigen, sie fillt in den
Brunnen ohne Boden, ins Unaussprechliche, Unbegreitbare, Unvergleichba-

3 Tag- und Nachtbiicher. 1939—-1945, Olten 1946, die ersle Notiz.
4 Die Stadt in der Wiiste, N1. 63. Ges. Schriften, Miinchen 1978, 11 215.



Du bist schon 425

re, dessen Ferne doch das Herz durchbohrt, durch alles direkte Ergreifen
wiirde es und damit aber das siie Lied der Liebe selbst erniedrigt. So sind die
Liebenden, sofern sie dies wesenhaft sind, einfach durch ihre Liebe fromm,
und diese selbst in ihrer reinen Macht zeigt den Charakter des Heiligen.**

2. Dankbarkeit als frohe Annahme einer Gabe besagt als erstes, das Geschenk
sei ,,akzeptabel‘, annehmbar, der Annahme und solchen Dankes wert. Es ist
also unfromm, dem Eros mit MiBtrauen, gar mit Verachtung und selbstbewah-
rendem Widerwillen zu begegnen. Hier hat die christliche Tradition erhebliche
Versdumnisse und schlimme Verfehlungen zu bekennen.

Zwar notigt Gerechtigkeit zu der Frage, ob es wirklich das Christentum war,
das den Eros vergiftete®. Waren hier nicht vielmehr das asiatische Nein zu Leib
und Leben und griechische Materie-Feindschaft entscheidend im Spiel? Und
waren es in der Neuzeit nicht eher das Leistungs- und Sparsamkeitsethos des
Biirgertums, das zu der Reserve gegeniiber der Verschwendungsmacht des
Eros gefiihrt hat? Insofern wiire nicht das Christenfun die Ursache der Leib-
feindlichkeit, sondern umgekehrt hitten andere Ursachen die Christenkeit in
diese Einstellung gebracht.

Gleichwohl, die Tatsache besteht, mit schlimmsten Folgen bis in die jiingste
Vergangenheit hinein, vielleicht gar noch dariiber hinaus. Und zu den Einfliis-
sen von auBen sind im Lauf der Kirchengeschichte unbestreitbar auch starke
Krifte von innen getreten, dank der bestimmenden Wirkung groBer Einzelner
wie insbesondere Augustins mit seiner starken Sinnlichkeit, seiner manichéi-
schen Prigung und seinen massiven Schuldgefiihlen sowie iiberhaupt aufgrund
der fiithrenden Rolle klosterlicher und zélibatérer Spiritualitdt, neben denen
sich kaum eine eigenstindige Laienfrommigkeit und eine unverstellte Spiri-
tualitit erotischer wie ehelicher Liebe zu entwickeln vermochten.

Daraus erklidren sich Wucht und Hohe im Gegenschlag des theologischen
Pendels heute: die Pliddoyers fiir ,,Unbefangenheit* im Umgang mit dem Eros
gerade von seiten christlicher Theologen. Man liest zwar, ,,einem Laissez-faire
(sei) ja wohl kaum das Wort zu reden‘*’. Das Hohelied bedeute keinen , Frei-
brief zum unbekiimmerten Ausleben der Sexualitdt* 8. — Aber zugleich wer-
den, weil sexuelle Harmonie so wichtig sei, Probeerfahrungen vor der Ehe
empfohlen (Haag 40f.). Und es heiBt , Filzokratie der Kirche mit Gesell-

5 Auf der Spur des Ewigen. Philosophische Abhandlungen iiber verschiedene Gegenstinde der Re-
ligion und der Theologie, Freiburg 1965, 1351, (Das Heilige in der Welt und das christliche Heil).
Rilkes Gedicht , Liebes-Lied*: SW, Wiesbaden 1955ff. 1 482 (Neue Gedichte I).

6 F. Nietzsche: ,,Das Christentum gab dem Eros Gift zu trinken — er starb zwar nicht daran, aber
entartete, zum Laster.” Jenseits von Gut und Bose, Nr. 168 (Krit. Stud. Ausg. 5, 102).

7 H. Haag, Du hast mich verzaubert, Einsiedeln 1980, 11 (Warum ,,wohl kaum* stall eines klaren
,,natiirlich nicht*“?).

8 H. Gollwitzer, Das hohe Lied der Liebe, Miinchen 41980, 31.



Jorg Splett 426

schaftsméchten, daB sie ,,als erlaubtes Betitigungsfeld fiir (den Sexus nur) die
von ihr kontrollierte Zweierbeziehung, genannt Ehe, anbot* (Gollwitzer 28).

Auf solche Uberreaktionen, ihrerseits wohl noch Folgen, ,,Spitfolgen* bis-
heriger Gehemmtheit, haben wir noch spiter einzugehen. Nehmen wir jetzt
nur auf: Sexus wie Eros, der Trieb als solcher wie das Entziicken an der Schén-
heit des andern, am anmutsvollen Gang der Geliebten, an Gradheit und Klar-
heit des Freundes, beides ist tatsichlich Gottes gute Gabe.

Ihr hat man darum nicht zuerst mit MiBtrauen und Vorbehalt zu begegnen,
sondern mit Freude; mit einer Freude zudem, die erst einmal der Gabe selbst
gilt—anstatt sie gleich ,,fromm* auf den gottlichen Geber hin zu , iiber-sehen*“.

Soist das Hohelied tatséchlich nicht fromm im Sakral-Sinn der Israel umge-
benden Kulturen. Mag es Sakraltexte miteinbeziehen, es hat sie jedenfalls ganz
»»entmythologisiert*“: zum reinen Lob zwischen den Liebenden und ihrer
selbst. Und so ist es dem Geber recht! Denn er schenkt, um mit seiner Gabe
Freude zu machen: auf da die Beschenkten sich an seiner Gabe freuen.

3. Gleichwohl sollen sie — wie anklang — sich nicht bloB an dem freuen, was sie
erhalten, sondern obendrein und tiefer daran, daf3 es ihnen geschenkt wird.
Nicht etwa darum, weil der Geber darauf angewiesen wire, sondern weil sie,
weil die Empfénger erst und einzig so erfassen, was ihnen wirklich geschenkt
worden ist. Denn das ist ja das eigentlich Gemeinte und Begliickende an einer
Gabe: dal} sie Geschenk ist.

Darum reicht das Lied der Lieder fiir sich genommen nicht aus, um das
Gliick des Eros zu fassen. Nimmt man der Liebe ihre Sakraldimension, beraubt
man Eros seiner Goéttlichkeit, dann kommt entweder alles in das »Allzu-
menschliche* herab oder man vergéttlicht nun dafiir den Menschen: den Lie-
benden, den Geliebten oder das Paar als Gesamt. In jedem Fall sind die Folgen
antihuman. Vor ihnen bleibt eine Entgottlichung des Eros einzig dann ver-
schont, wenn sie im Horizont und Namen des wahren Gottes geschieht.

Eben das liegt im Hohenlied vor; denn es ist aufnotiert in Israel, das sich der
Schopferiat Jahwes verdankt und aus dieser Herkunft sich den Géttern gegen-
iiber frei und souverin weil. — Es ist darum keineswegs pure Allegorie, wenn
diese Texte in die Schrift erst dadurch gelangt sind, daB man sie auf Jahwe und
sein Volk bezog. So waren sie zwar an sich nicht gemeint; aber daB sie nicht
derart gemeint sein muBten, daf sie die Liebe statt sakral rein-menschlich fei-
ern konnten: das verdanken sie eben der Geschichte, die man nun in ihnen
fand: der zwischen Israel und seinem Gott.

Die Liebe zwischen Menschen, unvergéttlicht, menschlich, ist von Gott.
Und sie bleibt nur menschlich, wenn sie als Gabe Gottes bewu8t bleibt®.
® Vegl. ausfithrlicher hierzu: J. Splett, Der Mensch: Mann und Frau, Perspektiven christlicher Philo-

sophie, Frankfurt 1980; J. u. 1. Splett, Meditation der Gemeinsamkeit. Aspekte einer ehelichen An-
thropologie, St. Michael 21981.



Du bist schon 427
Was heilt: Gott gibt?

1. Die Liebe ist Gottes Geschenk und der Liebende selbst ist Gottes Gabe an
den Menschen. Eva ist nach dem biblischen Schopfungsbericht des Schopfers
».passendes* Geschenk (Gen 2,20.23) an Adam, und natiirlich ist dies auvch
umgekehrt Adam fiir Eva. — Gott gibt derart, dies das erste, dafl er dem Men-
schen gibt, sich zu geben. Er gibt den Bund zwischen Menschen. Er gibt ihnen
Freiheit und befreit diese Freiheit aus vereinsamender Angst um sich selbst zur
freien Hingabe aneinander.

Den Menschen gibt es im Vollsinn fiir den Menschen einzig so, daf er, der
Mensch, sich gibt. Solches Sichgebenkonnen und Geben aber wird seinerseits
ihm gegeben. — Das haben wir bereits erwogen und darum von Dankbarkeit
gesprochen. Gilt aber von dem Geben zwischen Menschen schon, dall wesent-
licher als die gegebene Gabe das Geben selbst gegeben wird, dann ist dieser
Sachverhalt auch fiir das Geben Gottes zu bedenken.

2. Auch und gerade hier gilt, daB in dem gegebenen Geschenk vor allem sein
Gegebenwerden uns zuteil wird. Und in diesem Gegebenwerden das Geben
des Gebers. Gibt aber der Gebende in Wahrheit, dann schenkt er in seinem
Geben sich.

Franz von Baader hat das im 13. seiner ,,Vierzig Sitze aus einer religidsen
Erotik*“ auf die Form gebracht: ,,Der Geber ist nicht die Gabe, und diese nicht
jener, und doch gibt der Geber in der Gabe sich selbst, insofern er liebt, und
der Empfinger empfingt den Geber in der Gabe, insofern er ihn liebt. Gebe
ich in meiner Gabe dir nicht mich selber (mein Herz), so liebe ich dich nicht,
und nimmst du in ihr nicht mich selber, so liebst du mich nicht.*?0

Gott gibt dem Menschen also nicht bloB einen Menschen in seiner bezau-
bernden Schonheit, und mehr: in seiner begliickenden Zukehr. Er gibt ihm
darin sich selbst.

Nikolaus von Kues hat darum in seiner Meditation ,,De dato Patris lumi-
num* (Uber das Geschenk des Vaters der Lichter, nach Jak 1, 17) das Ge-
schopf ,,deus datus® genannt, einen ,,geschenkten Gott““!'. Und was von je-
dem Geschopf gesagt werden darf, trifft zahéchst auf die eigentlich |, passende
Gabe* zu: auf Eva fiir Adam und auf ihn fiir sie. Der Mensch iiberhaupt ist,
was Matthias Claudius einmal vom Kind sagt: ,,Gabe aller Gaben.*12

Erst von hier aus wird die {iberwéltigende Macht des Eros voll verstindlich,
der strahlende Glanz seines Zaubers. Diesen Glanz entlarven biologische Er-
kldrungen als Schein und Illusion, zur Ubertdlpelung der Individuen im Dienst

10 SW IV 189; vgl. 1V, 302: ,,Der Begriff des Dankes oder der Erkenntlichkeit fillt mit jenem der
Anerkennung der Gegenwart des Gebers in der Gabe zusammen.*

Y Philos.- Theolog. Schriften (L. Gabriel — D. u. W. Dupré), Wien 1964-66, 11 654,

12 Der Vater (am Grabe): SW, Miinchen 1968, 279.



Jorg Splett 428

der Arterhaltung'3; ebenso wird er von einer Psychoanalyse weg-erklirt, die
ihn (juristisch gesprochen) als ,,Irrtum in der Person‘‘ diagnostiziert, als die
Aura einer Verwechslung, aufgrund deren der Mann in der Frau seine Mutter,
die Frau im Mann ihren Vater erblickt+.

All das sei nicht bestritten; denn es hat sein Recht; doch nicht allein und
ganz. Denn hinter Charme und Glamour, hinter allen Masken ist der Glanz des
Eros, so wird hier vertreten, der Aufglanz der Wahrheit.

3. Diese Wabhrheit ist auf dem Grund der Erfahrung von Schonheit und Liebe
das Sich-Geben Gottes, seine Selbstzusage. Er gibt sich in seiner Gabe, hat es
geheien. Aber es ist noch einmal mehr zu sagen: Indem diese Gabe hier ein
Mensch ist, der sich gibt, gewinnt das Wort vom ,,Deuns datus“ eine letzte Be-
deutung: Gott gibt dem Menschen sich im Menschen so, da3 er sich selbst vom
Menschen geben 148t und derart wortlich selber ,,Deus datus® wird?s.

Der Glanz der Liebe entspringt der Erfahrung, daB die Liebenden einander
geben, was sie nicht besitzen. — Stimmte das tibliche Wort, da3 niemand geben
kénne, was er nicht hat, dann wire Eros tatsdchlich Betrug. Man mag dann
iiber die Blindheit der Liebe sinnieren, ihre ,,Kristallisationskraft* erdrtern;
mag metaphysisch erkldren, der Mensch sei eben ein Versprechen, das er nicht
erfiillen konne; mag die Tduschung sogar religids zu rechtfertigen suchen, in-
dem man sie als Gottes Angelwurf und uns als seine Koéder deutet'”: es bliebe
Betrug, und die Liebenden wiren letztlich doch betrogene Betriiger.

Aber dieses Wort stimmt nicht (oder jedenfalls nur in genau begrenztem
Sinn). Der Mensch hat, wo es Ernst wird, stets zu geben, was er nicht besitzt —
und selig gedemiitigt erfahrt er, daB er es vermag. Sorge und Sorge bergen ein-
ander, Frage gibt der Frage Antwort, Armut und Armut schenken sich die
Welt, schlieBlich zutiefst Mensch und Mensch sich gegenseitig ihren Gott.

Menschliche Antwort

Was gibt nun angesichts dessen der Mensch zur Antwort? Wir haben die ent-
scheidende Bestimmung schon bedacht; das ,,Wohlverhalten als Beschenk-
ter*“1® heilt auf griechisch Eu-charistia — Fest der Dankbarkeit.

13 So etwa Schopenhauer in seiner Metaphysik der Geschlechtsliebe, Die Welt als Wille und Vor-
stellung, Ergdnzungen zum vierten Buch, Kap. 44.

14 Vgl. dazu etwa E. Drewermann, Ehe— tiefenpsychologische Erkenntnisse fiir Dogmatik und Mo-
raltheologie, in: Renovatio 36, 1980, 53-68, 114-126.

15 Ausfithrlicher hieriiber: J. Splett, Deus datus. Uber Trans-Immanenz als Freiheitsverhdltnis, in:
ThPh 47, 1972, 321-340. Aufgenommen in: Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen
Rechifertigung des Redens von Gott, Freiburg, Miinchen 21978, 137-165, 272-276.

16 Stendhal, Uber die Liebe.

17 P. Claudel, Der seidene Schuh, 2. Tag, 14. Szene; 3. Tag, 8. Szene.

18 J, Betz, Eucharistie: SM 1, 1214 (auch in Herders Theolog. Taschenlexikon).



Du bist schon 429

1. Dankbarkeit dem anderen und gemeinsam mit ihm dem Herrn und Geber
dieses Gliicks gegentiber spricht sich zuerst und vor allem im Entziicken und
der Selbstvergessenheit des gegenwirtigen Augenblicks aus. Aber das Wort
dieses Augenblicks sagt zugleich: ,,Von jetzt an fiir immer!* Wie koénnte es
sonst ,,in der Ganzheit der leib-geistigen Begegnung® (Gollwitzer 33) wirklich
Dankbarkeit sein?

Dabei geht es in der Tat nicht um ein ,,neues repressives Verbot*; aber sehr
wohl um ,,eine Bedingung, ohne die man nicht darf* (ebd.), das heit nidmlich:
ohne die das Reden von Menschlichkeit und Liebe seine Wahrheit verlore. Um
Menschlichkeit gerade und um Liebe geht es, statt etwa allein um ,,Ehrbar-
keit*“ und ,,Legalisierung®, wenn ich gegen Gollwitzers Exegese-Ethik Ein-
spruch erhebe, wonach ,,die Bibel ... im Hohenlied zur Verbiindeten aller Lie-
benden (werde), die fiir ihre Liebe keine andere Legitimation haben als ihre
Liebe. Thr ,Rendezvous ist von keiner gesellschaftlichen Legalisierung ge-
schiitzt, steht nur unter der Schirmherrschaft der Liebe und muB nach gemein-
sam verbrachter Nacht mit dem schmerzlichen Abschied rechnen. 19

Es wire dann doch nicht allein das Rendezvous, das nicht geschiitzt wird,
sondern vor allem der schwichere Partner. Und was soll eigentlich hier
»Schirmherrschaft der Liebe‘ heien, von welcher Liebe ist dann die Rede,
wenn man den ,,schmerzlichen Abschied* derart vage, gleichsam schicksalhaft
beschwort, ohne in gleicher Schirfe wie gegen Moral und kirchliche ,,Filzokra-
tie*“ zu kldren, wer da dem anderen diesen Schmerz und aus welchen Griinden
bereitet?

Ich wende mich damit nicht — schon aus Mangel an Kompetenz — gegen die
Hohelied-Exegese (obwohl auch sie nicht unstrittig ist), wohl aber gegen deren
normierende Ethisierung; also dagegen, wie man derart die Bibel zum ,,Ver-
biindeten* eines poetisch verbrimten Egoismus erklart.

Nun ist hier einmal die protestantische Allergie gegen Gesetz iiberhaupt in
Rechnung zu stellen, und immerhin spricht Gollwitzer nicht — wie H. Haag —
von sexueller Erprobung. Dessen Plddoyer verschwendet dabei auch nicht ei-
nen Gedanken an jene, die — in den Augen des testenden Partners — ihre Prii-
fung nicht bestehen. Geschweige denn, daB er sich der weiteren Frage stellt,
wie oft man iiberhaupt probieren kénne, ehe man liebesunfihig wird, weil man
den Glauben an den Lebensernst der Liebe nicht mehr aufbringt.

Um es ganz drastisch zu sagen: mit der hier angewandten Methode zum
Aufbau einer ,,exegetischen Moral lieBe sich genauso begriinden, man habe
im Krieg niemanden zu verschonen: ,, Téte Manner und Frauen, Kinder und
Saduglinge, Rinder und Schafe, Kamele und Esel!“ (1 Sam 15,3)20

9 Gollwitzer (25) zitiert hier zu Hld 2,6 G. Gerlemann (Biblischer Kommentar, AT XVIII,
Neunkirchen 1965, 120).
20 Daf} vor allem bei Haag das ,,hermeneutische Prinzip* schlichtes Zeitempfinden zu sein scheint,



Jorg Splett 430

2. Doch kommen wir nach dieser leidigen Klarung zur ,,Unterscheidung der
Geister*2! auf die wahre Antwort der Liebenden zuriick. — Gott selbst schenkt
sich, indem sie sich einander schenken und darin einander Gottes Selbstzusage
sagen. Gott verbiindet sich mit ihnen, indem sie aus seiner Zukehr sich mitein-
ander verbiinden.

Gott aber ist der getreue Gott, sein Wort ist nicht ja und nein, sondern das
schépferisch getreue Ja. Er hat es in seiner Schopfung und deren VerlaBlich-
keit gesprochen, und er hat es endgiiltig bekraftigt in seinem Sohn (2 Kor
1,191.). In dieses Ja diirfen mit ihrer Antwort die Liebenden eintreten, um esin
ihrer Freiheit mitzusprechen.

DaB Gott Liebe sei, verkiindet nicht nur die christliche Botschaft. Immer
wieder indes hat man diesen Satz auch umkehren wollen und die eigene Liebe
als gottlich verherrlicht. Die Folgen dieser Uberhebung sind uns bekannt. Und
doch enthilt unsere Liturgie eine Aussage, die dieser Umkehrung fast gleich-
kommt: ,,Ubi caritas et amor, ibi Deus est — Wo immer Giite ist und Liebe, da
ist Gott.“ Ein herrlich groBziigiger Satz, der wie mit einem Schlag den Wall von
Abgrenzungen durchbricht, welche dngstliche Kleinglaubigkeit meinte errich-
ten zu miissen, und dessen ,,Bastionen* man erst kiirzlich zu ,,schleifen‘ be-
gann32,

Welcher Gehalt aber ist in diesem Satz mit ,,Caritas et amor** angesprochen?
Der liturgische Text begleitet am Grindonnerstag das titige Gedichtnis der
Fufiwaschung beim Griindungsmahl der neuen Gemeinschaft. Er deutet das,
was damals geschah und was die Feiernden jetzt nachvollziehen (so wie auch
sonst der Mensch seinem Handeln erst durch das Wort seinen eindeutigen Sinn
gibt — die Liebeserklirung ist kein bloBer Zusatz). Aber er wird zugleich durch
das Geschehen gedeutet, das er verdeutlicht (so wie auch sonst der Mensch erst
durch sein Handeln seinen Worten ihren Sinn gibt — darum 1463t er es nicht bei
Erkldarungen bewenden).

Caritas et amor — das ist Dienst, und solcher Dienst begriindet die neue Ge-
meinschaft. Der Stolz mag in scheinbarer Demut abwehren: ,,Mir nicht!*
Doch anders gibt es keine Gemeinschaft. Man mu8 sich die Fiile waschen las-
sen, um so gedemiitigt nun selbst zum Dienst bereit zu sein. Zum Dienst
der Herrlichkeit.
erhellt auch daran, wie er mil der gleichen Selbstverstéindlichkeit, mit der er ,,bibliéch“ voreheli-
chen Umgang und Masturbation zum ,,normalen Sexualverhalten* rechnet (41), andererseits die
biblische Verurteilung der Homosexualitét verwirft: nicht blo das biblische Strafrecht mit seinen
grausamen Folgen, sondern die (Ab-)Wertung als solche; denn ,,was helerosexuell veranlagten
Menschen recht ist, sollte demnach homosexuellen billig sein“ (45).

21 | Kor 12,10; 2 Tim 4,3 — Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Frei-
burg u. a. 1964, 312-343 (503-509) (Die Lehre des hi. Ignatius von der Unterscheidung der Gei-
ster).

22 4, U. v. Balthasar, Schleifung der Bastionen, Einsiedeln 1952 u. 6.; Glaubhaft ist nur Liebe, Ein-
siedeln 1963 u. 0.



Du bistschon 431

3. Herrlichkeit heiB3t die Herzmitte wirklicher Schonheit. Und Herrlichkeit
wiederum heif3t in der Sprache des Alten Testamentes Kabdd, von dem Verb
kbd = lasten. Schonheit, das Schone besitzt Gewicht. Freilich nicht sol-
ches, das uns niederdriickt, sondern umgekehrt: uns erhebt. In den Frei-
raum der Schonheit gehoren darum zwar anch Ubermut, Spiel, Tindelei-
en. Aber sie sind, wie nicht das erste, so nicht das letzte. Nicht von ungefihr
wird auch das Hohelied ,,tod-ernst“. ,,Stark wie der Tod ist die Liebe, die Lei-
denschaft hart wie die Unterwelt.” (HId 8,6)

Stark muB sein, wer sich auf sie einlassen will und in ihren Dienst tritt.
Wer ihr standhilt, empfiangt das Siegel: das Siege! des Freundes, der Freun-
din, das Siegel der wechselseitigen Liebe: ,,Leg mich wie ein Siegel auf dein
Herz, wicein Siegel an deinen Arm.* (ebd.) Zuletzt aberist dieses Siegel gemiB
dem Bedachten das Siegel Gottes: Zeichen seines Bundes. Und als solches be-
deutet es schliefilich — darf man so sagen? — das Unterpfand, ja das ,,Angeld*
(2 Kor 1,22) jenes weiflen Steines, der einst Bund und Liebe end-giiltig besie-
gelt. — In der Ewigkeit dieses Augenblicks hat sich dann auch die Verheif3ung
der Schonheit erfiillt.

,»Allen, die siegen, werde ich von dem verborgenen Manna geben. Ich werde
jedem von ihnen einen weiflen Stein geben, und auf dem Stein ist ein neuer
Name geschrieben, den nur der kennt, der ihn empfiangt. (Offb 2,17)

,,Die schnelle Botin*

Begegnung mit der heiligen Elisabeth von Thiiringen
anléBlich ihres 750. Todestages

Justin Lang, Freiburg

»,Es ist das Recht der Boten, schnell zu sein* sagt Mechthild von Magdeburg,
die in threm Werk ,,Das flieBende Licht der Gottheit, Elisabeth von Thiirin-
gen eine ,,schnelle Botin** nennt!. Und in der Tat, schnell, sehr schnell hat die
jugendliche Heilige die Wegstrecke in den vierundzwanzig Jahren ihrer Sen-
dung auf Erden zurtickgelegt. Wer ihirer Gestalt begegnet, ist ebenso erschrok-
ken iiber die Kiirze ihres Lebens wie iiber die ungeheure Distanz, die sie in die-
ser knapp bemessenen Frist zuriicklegte. Beides zusammen gibt eine Vorstel-
lung von der Schnelligkeit dieser Botin, die nicht nur in einem Alter ihr Leben

1 Zitiert nach W. Nigg, Elisabeth von Thiiringen, Freiburg-Basel-Wien 1981, 46.





