Jan van Ruusbroec —
Mystik ist Ganzheit und Begegnung

Paul Mommaers, Antwerpen

Der viel gelobte, aber wenig gelesene flamische Mystiker, Jan van Ruusbroec*
trigt nicht nur die oftmals miBverstandene Bezeichnung ,,Mystiker*, sondern
man hat ihn apostrophiert mit: ,,Spekulativ®.

In Frankreich nennt man ihn den ,,speculatif du Nord* und in Deutschland
gilt er als ,,Mini-Eckhart“. Solche Bezeichnungen bilden fiir den modernen
Leser eine Verstindnis-Barriere, fiir den mittelalterlichen Autor aber bedeu-
ten sie eine falsche Einordnung. Im folgenden mdchten wir an diesen vagen
und hinderlichen Interpretationen ein wenig riitteln. Aber wir wollen uns in
kein Scheingefecht mit Windmiihlen begeben, sondern méchten Ruusbroecs
Meinung selbst mit einigen wichtigen Zitaten ins rechte Licht stellen.

Z.uerst und vor allem: Was ist nach dem Weisen aus Groenendaal eigentlich
ein Mystiker? Ein Mensch und kein Wesen aus einer anderen Welt. Vor seinen
Mitmenschen hat er kein sachliches oder seinshaftes Plus. Er lebt in keiner an-
deren Gnade als jeder normale Christ. Er ist in keine auBergewdhnliche
Seins-Verbindung mit Gott getreten. Er muf3 nicht einmal ein Heiliger sein.
Etwas ,,Psychologisches* ist es, was ihn auszeichnet: in einer fiir ihn selbst un-
zweifelhaften GewiBheit wird er sich namlich bewuBt, dafl Gott daist, dafl Gott
anwesend ist. Die Gegenwart Gottes und seine Liebe zu uns, die bei uns ande-
ren Menschen zum Glauben und zum reflektierten Wissen gehoren, werden
von ihm erfiihlt, gesehen, geschmeckt — oder welches Wort man fiir seine Art
von Wahrnehmung wihlen mag. Denn Mystik heifit: Wahrnehmen.

So liest man in seinem Buch Uber die vier Versuchungen, dort, wo der Uber-
gang geschieht vom noch nicht mystischen fdtigen Leben zum mystischen
Gott-begehrenden Leben, folgendes:

Ich méchte, daf wir uns selbst in unserer Innerlichkeit noch tiefer wahr-
nehmen (onser unwindicheit waernemen), damit wir in groBerer Klarheit
und ganz nahe Gottes Reichtum finden, der in unserem Geist lebt. (III
55)

* Die Zitate entsprechen der Kritischen Gesamtausgabe von Ruusbroecs Werken in vier Binden,
Tielt 19441948, zweite durchgesehene und verbesserte Ausgabe. Im einzelnen wird zitiert: Von
den vier Versuchungen (Vanden vier becoringhen); Geistliche Brautschaft (Gheestelike Brulocht);
Spiegel der ewigen Seligkeit (Spieghel der eewigher Salicheit); Vom funkelnden Stein (Vanden
blinckenden Steen); Vanden XII Beghinen (Von den zwolf Beghinen).

Der selige Jan van Ruusbroec, (1293-1381) war Chorherr und Kaplan an der Domkirche von
Briissel, zog sich spiter in die Augustiner-Propstei von Groenendaal zuriick. Er wird gefeiert als der
Doctor Admirabilis; das kirchliche Fest wird an seinem Todestag, dem 2. Dezember, begangen.



Paul Mommaers 442

Es wire tiberfliissige Pedanterie, noch andere entsprechende Stellen anzufiih-
ren. Wo man Ruusbroec aufschligt, schreibt er von Fiihlen, Erfahren,
Schmecken, BewuB3t-Werden und in dhnlichen Worten. So also definiert er
den Mystiker, seine Erfahrung und das Wachsen seiner Erfahrung.

Nur zwei charakteristische Formulierungen aus der Geistlichen Brautschaft
seien noch angefiihrt. Wer nur bis zum ,, «itigen Leben* gelangt, ist nach Ruus-
broec wie einer, der besitzt, aber ohne Wissen und BewuBtsein (hevet hi, Dies
hi niet en weet) (1174).

Wenn Ruusbroec im gleichen Buch vom Gipfel des mystischen Einsseins mit
Gott, von der Vereinigung ohne Vermittlung spricht, driickt er es folgender-
mafen aus:

Alle guten Menschen haben es. Aber wie es ist (hoe dat dit es), das bleibt
ihnen wahrend dieses Lebens verborgen, es sei denn, sie wiirden in ihrer
Innerlichkeit von allem Geschaffenen ledig. (I 206)
Wenn es jemanden gibt, der aus der Mystik keine Mythologie macht, sondern
sie niichtern und sozusagen pragmatisch beschreibt, dann ist es Ruusbroec.
Wie er aber nun die Erfahrung des Mystikers beschreibt, soll von zwei Seiten
her gezeigt werden.

Mystische Erfahrung betrifft den ganzen Menschen

Wer Ruusbroec liest, wird von seiner ganzheitlichen Auffassung vom Men-
schen betroffen. Diese Sicht gilt dem Durchschnittsmenschen, dem Siinder
und dem Gladubigen, ebenso wie dem wirklichen Mystiker. Natiirlich kennt
Ruusbroec auch Schichten im Menschen: Die Sinnes- und die Geistes-Fihig-
keiten und dann weiter die Mitte des Menschen, die er Wesen oder Grund
nennt. Ruusbroec unterscheidet, aber trennt nicht. Gerade vom Mystiker gilt,
daB sich seine menschliche Ganzheit nicht auflést und ein in sich existierender
Geist iiber dem gefiihllosen und daher hinderlichen Leib schwebt, sondern er
wird in BewuBtheit zu einem immer mehr integrierten Menschen.
Lesen wir zuerst drei synthetisierende Stellen aus der Geistlichen Braut-
schaft. Vom Menschen im allgemeinen sagt Ruusbroec folgendes:
Die Seele ist mit ihrer Gesamtheit in allen Fihigkeiten, im ganzen Leib
und in all seinen Gliedern anwesend. Als ganze ist sie in jedem Korper-
teil; denn aufteilen kann man sie nur in der Abstraktheit des Denkens.
Die hoheren und niederen Fihigkeiten des Menschen werden zwar in
der Sprache unterschieden, sind aber in Wirklichkeit eine einzige Wirk-
lichkeit. (I 183)
Der direkte Kontakt des Menschen mit Gott spielt sich zwar im Wesen oder im
Grund ab. Beim Mystiker ist es eine BewuBtseinsgegebenheit, von der Ruus-
broec sagt: ,, Ein gottliches Aufwiihlen und Beriihren unseres Geistes in seiner



Jan van Ruusbroec 443

Einheit." Beim Nicht-Mystiker bleibt es auBerhalb des BewuBtseins. Aber
anch fiir den Mystiker ist dieses Im-Innersten-Beriihrtwerden, dieses eigentli-
che Grundgeschehen nicht das erste, was er wahrnimmt. Gott mochte den
Menschen — und das ist der ganze Mensch — in allen Seinsschichten berithren.
Und daher wird der Mensch Gott zuerst in seinen niederen, noch weniger ge-
sammelten Fahigkeiten verspiiren, um dann nach und nach Gott in immer sub-
tilerer Weise zu erfahren. Mystik ist also keine einfach vom Himmel fallende
Erfahrung:
Und dies geistliche Brennen (Angeriihrt-werden) ist es, was Gott in uns
zuerst und vor allem anderen bewirkt. Aber in unserer Erfahrung tritt es
erst zuletzt ein. (1 221)
Natiirlich ist Gott nicht an diese Reihenfolge gebunden. Immer aber will er den
Menschen als einen ganzen haben. Das zeigt folgendes Zitat. Es zeigt auch —
das sei nebenbei gesagt —, wie unrecht jene haben, die das mystische Erleben
als ein planmaBiges Anfsteigen auf der Treppe zur Vollkommenheit und zur
Beschauung ansehen, die also Ruusbroecs mystische Schriften fiir ein Hand-
buch geistlicher Bergbesteigung halten. Auch die Stufe der Reinigung, von der
nun die Rede ist, darf nicht als Ergebnis aszetischer Anstrengung betrachtet
werden. Dazu heiBt es in der Geistlichen Brautschaft (vgl. auch I 150):
Wenn der Mensch rein geworden, zur Ruhe gekommen und mit seinen
niederen Fihigkeiten verinnerlicht ist, dann kann er — wenn Gott es fiir
gut und richtig befindet —in seinem Inneren Erlenchtung erfahren. Aber
er kann auch bereits zu Beginn der Bekehrung ganz plotzlich erleuchtet
werden, damit er sich ganz und gar Gottes Willen iibergebe und sich
selbst und alles Eigene aufgebe — darauf kommt es dann an. Und dann
wird er danach auch die Stufen und Wege durchlaufen, die hier beschrie-
ben werden; und dies sowohl im duBeren wie im inwendigen Leben. Das
wird ihm leichter fallen als dem anderen, der von unten nach oben steigt;
denn er hat mehr Licht als dieser. (I 178)
Nun zu einigen Besonderheiten bei Ruusbroec. Wie stellt sich der Anfang des
mystischen Anfstiegs dar? (Da3 man ,,Anfang‘ nicht chronologisch und ,,Auf-
stieg** nicht mechanisch verstehen darf, ist ja deutlich geworden.) Zu Beginn
geschieht etwas, das uns — Menschen mit einem Leib und mit Sinnen, die in Be-
zug aufs Religitse fast abgestorben sind — fremd vorkommt. Gottes Anwesen-
heit wird leiblich gefiihlt. Gottes Wirken, das zweifelsohne geistlich ist, zeigt
sich als sinnenhaftes Angeriihrt-Werden. Der Leser mul3 beachten, daf} die
Begriffe von ,,geistlich* und ,,sinnlich*, die in der heuntigen Sprache (der Be-
griff: Spiritualitdt = Geistlichkeit ist symptomatisch) einen eindeutigen Sinn
zu haben scheinen, diesen verlieren. ,,Geistlich** klingt bei dem mittelalterli-
chen Mystiker nicht so abstrakt, und ,,sinnlich-sinnenhaft* nicht so moralisie-
rend wie in unserem Verstandnis.



Paul Mommaers 444

In der Geistlichen Brautschaft wird die erste Ankunft Christi in allgemeinen
Ziigen beschrieben:
Der Mensch fiihlt dieses Drédngen und Gezogen-werden im Herzen und
in der Einheit seiner leiblichen Fihigkeiten, besonders in seinem begeh-
renden Vermogen. Denn diese Ankunft trifft den Menschen in seinen
niederen Fahigkeiten; sie miissen ndmlich gereinigt, geschmiickt, ent-
flammt und zur Innerlichkeit gezogen werden. (I 150)
Einen anderen Aspekt der ersten Aukunft, ndmlich die Geistliche Trunkenheit
beschreibt Ruusbroec einige Seiten weiter:
Aus dieser (von Gott geschenkten) SiiBigkeit entsteht der GenuB des
Herzens und aller leiblichen Féahigkeiten. Dabei hat der Mensch das Ge-
fiihl, daf} er von innen her durch die gottliche Liebesumarmung umfaft
werde. Dieser Genuf3 und diese Trostung sind mehr wert und erfiillen
Seele und Leib in hoherem MaBe als alle Geniisse, die die Welt anbieten
kann, selbst wenn sie einem einzigen Menschen alle zusammen ge-
schenkt wiirden. Durch seine Gaben sinkt Gott in diesem Genuf} mit so-
viel Trost und Freude ins Herz hinein, daB} dieses von innen her iiber-
flieBt ... Dieser Wonne entstammt die geistliche Trunkenheit. Geistlich
trunken ist der Mensch, wenn sein fithlendes Schmecken und GenieBen
mehr empfingt, als sein Herz und seine Lust ersehnen und erfassen kon-
nen. Geistliche Trunkenheit bewirkt im Menschen ein seltsames Verhal-
ten. Ein solcher Mensch singt und preist Gott, weil er so voll Freude ist ...
Was leibliche Gefiihle angeht, gibt es kein erfiillteres Leben auf Erden
fiir diesen und jenen Menschen, der es erfahren darf. Manchmal wird der
Genuf} so intensiv, dal der Mensch glaubt, sein Herz breche entzwei ob
all dieser vielen Geschenke und wunderbaren Wirkungen. (I 157-158)
Im Spiegel der ewigen Seligkeiten findet man neben Stellen, die den zitierten
ahnlich sind (vgl. I1I 140-141), auch Beschreibungen, wie der junge Mystiker
die Eucharistie empfingt. Auch das ist weit von einer einseitigen und vor-
schnellen Vergeistigung entfernt, die heute iiber den meisten Menschen liegt,
die glaubig zur Kommunion gehen: sie glanben zwar an die Realitét des Leibes,
den sie essen, und des Blutes Christi, das sie trinken; aber sie glauben daran
eher in der Art einer ,,geistigen Kommunion*. Andert sich in unserer Erfah-
rung etwas, wenn wir uns im Sakrament mit Christus vereinen? Das sollte man
sich ehrlich fragen. Auch Ruusbroec unterstreicht zuerst, daf es sich bei der
Kommunion um ein geistliches Essen und Trinken des verherrlichten Fleisches
und Blutes handelt; aber dann fahrt er fort:
Er gibt seinen Leib als Nahrung fiir unseren geistlichen Hunger und als
Leben fiir die Liebe unseres Herzens. Wenn wir diese Speise in inniger
Frommigkeit zu uns nehmen, flieBt aus seinem verherrlichten Leib das
Blut in unsere Natur und in all unsere Adern. Dadurch werden wir in



Jan van Ruusbroec 445

Liebe und Hinneigung zu ihm entfacht, werden ganz und gar, mit Leib
und Seele, durchflossen von Freude und geistlichem Geschmack. So also
gibt er uns sein Leben voll Weisheit, Wahrheit und Wissen, damit wir
ihm nachfolgen in allen Tugenden. Dann nidmlich lebt er in uns und wir in
thm. (IIT 159-160)
Es wire ganz und gar falsch zu glauben, daB Ruusbroec die sinnenhaft-sinnli-
chen Erfahrungsbegegnungen mit Christus jemals trennt von der geistlichen
Vereinigung mit ihm, — als ob er, der den beseligenden Aspekt der ersten An-
kunft Christi mit solcher Begeisterung beschreiben kann, nun den harten und
fordernden Aspekt dieser Erfahrung aus den Augen verliere. Dazu ist auf den
vorletzten Satz des Zitates zu verweisen: ,,damit wir ihm nachfolgen in allen
Tugenden®, oder auf Beschreibungen wie in der Geistlichen Brautschaft
(1 168—175) oder im Spiegel der ewigen Seligkeir (I11 141-143). Solche Texte
zeigen, welch tiefen Sinn der sogenannte ,,abstrakte Mystiker* fiir das Psycho-
somatische hat.

Beschiftigen wir uns noch damit, was Ruusbroec im Spiegel der ewigen Se-
ligkeit zu Menschen sagt, die in der sinnenhaft-sinnlichen Erfahrung von Chri-
stus stecken bleiben oder, was noch schlimmer ist (obgleich Ruusbroec auch
dabei nichts zuriicknimmt), deren Erfahrung pervertiert zu einer um sich selbst
kreisenden Sinnlichkeit. Das Zitat, das sich damit beschiftigt, wie geistlich
noch unerleuchtete Menschen die Eucharistie empfangen, ist auch als Zeitdo-
kument von Bedeutung:

Wenn diese Menschen durch Gottes Gnade getroffen ihm nachfolgen
und gehorchen, richten sich ihre Gefiihle und Sehnsiichte so warm und
so stark auf die Liebe zur Menschheit unseres Herrn, daB sie alles, was
die Welt ihnen zu bieten hat, grofiziigig verschmahen und abweisen. Sie
sollen sich nach Belieben und in Freude mit ihrem Geliebten unterhalten
konnen ... Das geht so weit, daf} sie von Sinnen kimen und sterben wiir-
den, wenn sie das Sakrament nicht mehr empfangen kénnten ... Aber
darum ist das Beten sinnen-gebunden und geformt von der Menschheit
unseres Herrn. Sie sind nicht in der Lage, zu fiihlen und zu begreifen, wie
man unseren Herrn im Geist, ohne Sakrament, empfangen konne.

Diese Menschen haben meist ein schnell zu beeindruckendes Gemiit und
eine leicht zu erregende Natur. Wenn ihr Beten sich voll Hingabe und
Liebe mit der Menschheit unseres Herrn beschiftigt, werden sie zugleich
— gegen ihr Wollen — schnell aufgewiihlt und zu einem tierhaften Genuf3
hingezogen; was sie tun, ist immer noch sinnenhaft und lebt noch in
Fleisch und Blut. Je mehr Andacht sie in sich selbst und in ihrer korperli-
chen, ungeordneten Hinneigung bewirken, desto stirker wird die unge-
ordnete Neigung und treibt die Natur zu noch mehr Ziigellosigkeit und
Fehlerhaftigkeit. Wenn sie aber dies {iberwinden und ihre Natur wieder



Paul Mommaers 446

in den Dienst unseres Herrn stellen wollen, dann miissen sie sich selbst
vergessen und den Blick einzig auf den richten, den sie lieben. So wird
sein Bild in ihnen geformt, in Leib und Seele, in Herz und Sinnen. Und so
werden sie zu Menschen voll Reinheit, die alles, was sie abhilt, iiberwin-
den. (111 175-177)
Was geschieht nun mit dem Mystiker nach der ersten Ankunft des Herrn? Ist
seine Sinnenhaftigkeit dann gestorben? Wird der Leib zu einem weit weg und
brach liegenden Acker? Ruusbroec unterstreicht immer wieder, da} die zweite
Ankunft Christi — in den hoheren Seelenvermogen — den ganzen Menschen in
Beschlag nimmt (vgl. I 179,184). Auch iiber die Erfahrung der Begegnung
,,ohne Vermittlung”, im Wesen des Menschen, schreibt er in der Geistlichen
Brautschaft:
Und soweit er sich selbst entsunken ist in seinem wesentlichen Sein, wird
er erfiillt von Gottes grundlosem Uberflufl und Reichtum. Und aus die-
sem Reichtum flieBt eine Fiille von erfahrener, umfassender Liebe in die
Einheit der hochsten Seelenfiahigkeit. Aus der Fiille dieser erfahrenen
Liebe flieBt ein alles durchziehender Geschmack in das Herz und die
leiblichen Fihigkeiten. Durch dieses UberflieBen wird der Mensch von
innen her unbeweglich, ist nicht mehr Meister tiber sich selbst, noch iiber
eine seiner Aktivitaten; er fithlt und weif} in seinem tiefsten Grund, in
seiner Seele und in seinem Leib, nur noch eine ganz auflerordentliche
Helle, die verbunden ist mit gefiihlvollem Wohlsein und alles durchzie-
hendem Verschmecken. (I 224)
Nur zu deutlich ist es, daB ebenso wie das Ausgehen Gottes aus sich hin zum
Mystiker, auch die Kehr des Menschen nach innen, auf Gott hin, nicht rein gei-
stig und noch weniger ,,spekulativ*‘ vor sich geht. Aber bei allem weist Ruus-
broec darauf hin, daB es das ganze Menschsein des Mystikers ist, das sich ver-
innerlicht:
Die siebte Seligkeit ist ein liebevolles, inwendiges Hinkehren zu Gott
und zum gottlichen Frieden. Dahinein gehéren Herz und Sinne, Leib
und Seele mit allen Vermdégen, und mit allen, die selig sind oder es wer-
den —alles das ist eng verbunden mit der liebevollen Kehr nach Innen auf
Gott und auf die Schau des géttlichen Friedens hin. (II1 147)

Eins-Sein mit Gott hei3t Begegnung

Das bisher Gesagte konnte den Eindruck erwecken, da3 Ruusbroec seine
Aufmerksamkeit auf die Gefiihle des Mystikers und die anderen mehr oder
weniger auBergewohnlichen Erfahrungen konzentriere. Aber nichts ist weni-
ger wahr. Ruusbroec ist in erster Linie nicht an den psychologischen und leibli-
chen Geschehnissen interessiert, sondern an dem typischen Zustand von Men-



Jan van Ruusbroec 447

schen, der seit jeher in dem Satz ausgedriickt wird: , Ich bin eins mit Dir.*“ Es
geht um einen Zustand des Menschen in seiner Personmitte, um das, was er ist.
In der mystischen Erfahrung wird dieser Zustand — wie wir sahen — zur Be-
wuBtseins-, zur Erfahrungstatsache. Doch der Mystiker betrachtet dies nicht
als etwas, das wir heute ein ,,psychologisches Phinomen* nennen wiirden. Fiir
jemanden wie Ruusbroec ist die Erfahrung des Eins-Sein keine Erfahrung,
sondern erlebte Beziehung zwischen in sich stehenden Personen, in sich ste-
henden Realititen. Die zugrunde liegende ontologische Beziehung zwischen
Gott und Mensch driickt sich in diese ,,Erfahrung* hinein aus. Ruusbroec ist
daran nicht deshalb interessiert, weil so etwas in diesem oder jenem Indivi-
duum vorkommt, auch nicht weil es ein erhellendes snbjektives Erleben ist,
sondern weil darin eine objektive, fiir jedermann (fiir jeden guten Menschen,
wie er sagte) giiltige Ordnung personlich bewuBt wird. Alle Schriften Ruus-
broecs gehen dem nach, was dieser Zustand des Eins-Sein mit Gott eigentlich
beinhalte, ob da verschiedene Ziige zu unterscheiden und wie sie miteinander
verbunden sind. Er will das seinshafte Phdnomen ergriinden, das als seinshaf-
tes in der Psyche des Mystikers offenbar wird. Er will dessen Struktur beleuch-
ten. Ruusbroec ist daher vor allem ein ,,Phinomenologe** der menschlichen
Einheitserfahrung, kein romantischer Schriftsteller fiir das religiose Gemiit
und kein Wissenschaftler, der Gefiihle und Verhaltensweisen analysiert.

Er kann dieses Eins-Sein mit Gott deshalb entfaltend beschreiben, weil es
nach ihm in einer Begegnung besteht. Von der ersten, noch vor-mystischen
Stufe bis zum hochsten Gipfel des Gott-schauenden Lebens ist und bleibt diese
Gotteserfahrung eine Begegnung des Menschen mit dem Anderen. Nur weil
eine weitverbreitete Einstufung des Mystikers aus Brabant genau an diesem
fundamentalen Punkt vorbeisicht, kann sie dieses Phéinomen ,,blitzartig* nen-
nen. Daf} aber Begegnung beschrieben wird, mifte jedermann in die Augen
stechen. Nehmen wir dic Geistliche Brautschaft, unwidersprochen das beste
Buch Ruusbroecs. Warum trigt es ausgerechnet diesen Titel? Warum hat es als
Leitmotiv, das der Autor von Anfang bis zum Ende durchklingen lidft, den
Ausruf des Evangeliums: ,,Seht, der Briutigam kommt, geht hinaus, um ihm
zu begegnen.? Man kann kaum eine Seite aufschlagen, anf der nicht ,,Begeg-
nung* zu finden ist; z.B. in folgender allgemeiner Beschreibung:

Duweilt, da3 jede Begegnung ein Zusammentreffen von zwei Personen
ist, die von verschiedenen Orten kommen, einander gegeniibergestellt
und voneinander unterschieden sind. (I 202)

Im Zusammenhang mit dem wirkenden Leben betont Ruusbroec:
In dieser Begegnung liegt all unser Gliick. Sie ist Anfang und Ende aller
‘Tugenden, und ohne diese Begegnung gibt es kein einziges tugendhaftes
Tun. (I 138)



Paul Mommaers 448

Statt weitere Stellen anzufiibren, sei auf den SchluB der geistlichen Brautschaft
hingewiesen, wo der Hohepunkt des Gottschauenden Lebens beschrieben
wird. Dort hauft sich der Terminus Begegnung. Auch die hichste Gestalt des
Erlebens von Einheit, so wird gezeigt, ist gegenseitige Begegnung:
Der Vater ... ist aktiv zum Sohn hin gewandt ... und (der Sohn) wendet
sich hin wiederum aktiv zum Vater zuriick ... Und in dieser Begegnung
entsteht die dritte Person ...
Man darf nun nicht meinen, Begegnung bilde ein voriibergehendes Stadium
auf dem Weg zur endgiiltigen Vereinigung, zur festen Einheit beider, die hinter
der noch dynamischen Weise der Begegnung liege. Das Gegenteil ist richtig:
»»Dann wird diese selige Begegnung auf gottidhnliche Weise in immer groBerer
Lebendigkeit in uns erneuert. Einige Verehrer des gottlichen Wesens denken
es sich zwar als alles aufsaugenden Urgrund; aber nach Ruusbroec gibt es kein
Uberschreiten der Begegnung zur Einheit, sondern nur ein Vertiefen in den
Grund der Begegnung hinein:
Wohlan, diese aktive Begegnung und diese liebevolle Umarmung sind
im Grunde ein GenieBen ohne jede Differenzierung.
Im Zusammenhang damit ist iiber den wichtigsten und auch typischsten
Aspekt der Lehre Ruusbroecs zu handeln, iiber die Analyse und Beschreibung
des Einsseins. Als erstes ist festzuhalten: Es handelt sich um ein komplexes
Phinomen. Nach dem Mystiker ist das Eins-Sein ndmlich kein unendlicher,
eintoniger Zustand, sondern ein lebendiges Wirken, das aus unterschiedlichen
Momenten besteht. Es ist kein einfacher Endzustand volliger Abgeschieden-
heit, sondern ein stindiges Zusammenspiel von verschiedenen Elementen. Die
wichtigsten aus ihnen, die erst zusammen das Eins-Sein ausmachen, kann man
in der Terminologie Ruusbroecs Vereinigung und Einheit nennen. Im Spiegel
der ewigen Seligkeit bringt er diese lebendige Komplexitit des Eins-Seins in
eine sehr dichte Formulierung:
Geistliche Reinheit bedeutet, vereint sein mit Gottes Geist. Da fiihlen
wir uns mit Gott vereint (eenegh met Got) und als Einheit in Gott (ee-
negheit in Gode), wir fiihlen, wie unser Geist von Gott erfiillt (ghegeest
met Gode) und verloren ist in Gott (ontgeest in Gode). (111 206-207)
Im Buch Vom blinkenden Stein beschreibt er den gleichen Unterschied in bild-
hafter Formulierung:
Der Geist, der vor Gott steht, fiihlt in sich ein ewiges Liebesbrennen. In
diesem Liebesbrennen erfihrt er weder Anfang noch Ende; er fiihlt sich
mit ihm eins. Und dieses In-sich-Brennen des Geistes istimmerwihrend,
denn seine Liebe ist ewig. Aber immerwihrend erfahrt er sich auch von
der Liebe verbrannt: denn er wird hinaufgezogen in die iiberformende
Einheit mit Gott. Wenn der Geist in Liebesbrennen sich selbst wahr-
nimmt, dann erfahrt er zwischen sich und Gott einen Unterschied und



Jan van Ruusbroec 449

ein Anderssein; aber insofern er verbrennt, ist er einfiltig; denn darin
gibt es fiir ihn keinen Unterschied mehr und er fihlt nichts als reine Ein-
heit. (III 8)
Im Spiegel der ewigen Seligkeit konnen wir erkennen, wie Ruusbroec den
Aspekt der Vereinigung weiter entwickelt. Um das Moment auszudriicken,
das das Eins-sein erwirkt, benutzt er nicht weniger als sieben verschiedene
Worte, die auch an dhnlichen Stellen seiner Schriften immer wieder vorkom-
men.
Die Vereinigung (eenunghe) mit Gott, die wir erfahren, ist lebendig und
wirkend (werkelec). Zwischen uns und Gott wird sie stindig neu. Im
Einander-Kiissen und -Beriihren erfahren wir das Anders-Sein (anders
heit), das uns nicht ruhig sein 148t in uns selbst. Obgleich wir in all unser
Sein iiber unser Verstehen hinausgehoben werden, sind wir dennoch
nicht ohne Verstehen. Denn dann fiihlen wir, daB3 wir beriihren und be-
riihrt werden, lieben und geliebt werden, daf} wir stindig erneuert wer-
den und in uns selbst (in ons-selben) zuriickkehren, dafl wir gehen und
kommen wie die Blitze am Himmel. Wie sehr wir uns auch durch die
Liebe hiniiberneigen und bemiihen, es bleibt ein Schwimmen gegen den
Strom; denn auf Grund unseres Geschaffenseins (onse ghescapenheit)
sind wir unfihig, hinauszugehen oder iiber uns hinauszugelangen. Und
darum bilden seine Beriihrung und unser verborgenes, inneres Sehnen
die letzte Vermittlung (dat leste midel) zwischen uns und Gott... Solange
wir wirkend sind (in onsen werken), bleiben wir stets in der Gleichheit
(ghelijc)... Wenn wir fiihlen, daB3 wir Ansschan halten und nach dem ver-
langen, der anders ist als wir, dann sind wir in der Gleichheit, (III 207)
Dabei ist auf ein Zweifaches aufmerksam zu machen. Zuerst ist zu sehen, wie
genau und scharf Ruusbroec die einzelnen Momente des Einsseins unterschei-
det. Brennen ist nun tatsdchlich etwas anderes als verbrennen; auch In-sich-
selbst-sein ist bei weitem nicht das gleiche wie In-die-iiberformende-Einheit-
gezogen-werden und ist auch etwas anderes als die Einheit-fiihlen. Die ver-
schiedenen Aspekte der Einheitserfahrung konnen nicht ausgetauscht und
miteinander vermengt werden. Sie haben auch keinen direkten kausalen Ein-
fluB aufeinander und bringen sich nicht gegenseitig hervor. Verbrennen ist
kein zum Hohepunkt gebrachtes Brennen und auch nicht die Folge des Bren-
nens. An einer Stelle der Geistlichen Brautschaft macht Ruusbroec das deut-
lich, indem er Wirken (also Aktivsein, was hier auf Begreifen spezifiziert ist)
und Ruhen gegeniiberstellt. Niemand kann das zweite dadurch erfahren, daB
er das erste auf die Spitze treibt. Die Ruhe ist ohne Weise und ohne Grund.
Man kann sie nur durch sie selbst erfahren, namlich durch Ruhe. Kénnten wir
(mit den Fahigkeiten unserer Aktivitit) sie erfahrbar und begreifbar machen,
dann wiirden wir sie auf Weisen und MaBe reduzieren, die uns keine volle Be-



Paul Mommaers 450

friedigung schenken kénnen. Die Ruhe wire zur ewigen Unruhe geworden (1
223).

In dem Buch von den Zwolf Beghinen wird die gleiche Einsicht folgender-

maBen dargelegt:
In der Liebe kann die Einheit nicht zum Anders-Sein werden und das
Anders-Sein nicht zur Einheit. Im einem Geiste (aanwezig) sind sie den-
noch unterschieden: Anders-Seinend ist seelig, wer vor Gott steht, ihn in
seiner ewigen Wiirden anschaut; Einheit mit Gott in der Liebe ist Selig-
keit als Ruhen und ewiges Geniefien. (IV 198)
Als zweites ist folgendes zu beachten: So scharf voneinander getrennt und
ganz-und-gar entgegenstehend (te-male contrarie) die verschiedenen Aspekte
der Einheitserfahrung sind, sie schlieBen einander nicht aus, noch heben sie
sich gegenseitig auf. Die klar unterschiedenen Momente sind nicht nur nicht
voneinander getrennt, sie erhalten sich einander und miteinander gegenseitig
sogar am Leben. Das Eins-Sein ist ein Leben, wie Ruusbroec betont, das genau
in dieser stidndigen Verbindung und Ergianzung der Momente besteht. Bei der
angefiihrten Stelle aus dem Buch Vom blinkenden Stein iiber Brennen und
Verbrennen wurde ja schon durch die wiederholte Anwendung des Wortes
,,immerwahrend‘‘ hervorgehoben: Mittels des einfachen, aber genauen Bildes
kann Ruusbroec Vereinigung (Brennen) und Einheit (Verbrennen) zugleich
unterscheiden wie zusammen sehen.

In anderen Texten geht Ruusbroec noch weiter; er 148t uns erspiiren, wie die
verschiedenen Momente des Eins-Sein sich miteinander befassen, ohne zusa-
menzufallen, wie sie aufeinander wirken, ohne sich miteinander zu vermi-
schen. So behandelt Ruusbroec in der Geistlichen Brautschaft das Gegeniiber-
stehen von Gleich und Eins, von Wirken und Ruhen:

Gleichsein ist ein stiandiges, Weg-, aus sich selbst Hinaus-sinken, in
Gott-hinein-Sterben, Eins-werden und Eins-bleiben mit Gott. Die ta-
tige Liebe wirkt, daB wir ein und dasselbe zusammen mit Gott vollbrin-
gen und auch in Einheit mit ihm bleiben und dort wohnen. Und doch be-
wahren wir dieses Gleich-Werden stindig in uns selbst —ob jetztim Licht
der Gnade oder spiter im Licht der Glorie —, soweit wir uns selber im ta-
tigen Lieben und in der Ubung der Tugenden besitzen. Zum andern aber
behalten wir ebenso die Einheit mit Gott — iber all unsere Aktivitét hin-
aus — in der Nacktheit unseres Geistes im gottlichen Licht. Denn in der
Gleichheit mit Gott bleibt die Liebe ewig tétig; und in der Liebe und der
Freude muB die Einheit mit Gott stindig ihre Ruhe finden. Und das ist
die Erfahrung der Liebe. Denn in ein und demselben Jetzt, in einem und
demselben Augenblick ist die Liebe zugleich aktiv und ruhend im Ge-
liebten. Das eine verstérkt das andere. Je intensiver die titige Liebe, um
so tiefer die Ruhe, und je grof3er die Ruhe, um so entschiedener die ta-



Jan van Ruusbroec 451

tige Liebe. Das eine verstarkt das andere. Das eine lebt im anderen. Wer
nicht tatig liebt, der ruht auch nicht, und wer nicht ruht, der liebt nicht.
(1216-217)
Dasselbe — besonders aber da3 die Verernigung und Einheit im ein-und-dem-
selben Jetzt zusammengehen — zeigt sich dort, wo Ruusbroec den Aspekt der
Vereinigung zu erhellen sucht. So zum Beispiel:
Er fiihlt sich wegflieBend durch die innere Erfahrung der Vereinigung
hin zur Einheit und durch alles Sterben hindurch in das Leben Gottes
hinein. (III 7)
Aber auch der Aspekt der Einheit kann nicht als in sich abgeschiedene Wirk-
lichkeit dargestellt werden, so sehr er auch iiber allem liegt, was zum Bereich
der aktiven Vereinigung gehort. Der Augenblick des erreichenden Findens ist
kein toter Endpunkt (nicht der jenseitige Himmel, wo keine lebendige Seele
eigentlich hinverlangt; denn dort géibe es nur — so miite sie befiirchten — Flit-
tergold der Langeweile); es ist ein unzerstorbarer, nie versiegender Brunnen
von erneutem Suchen:
Wenn auch das genieBende Besitzen nicht wirkend und unbewegt bleibt,
das Verbrennen und Verschmelzen im Genieen geschieht allezeit neu
angesichts des GenieBens. (11 362)
Eine ldngere, psychologisch gefirbte Stelle des Spiegels der ewigen Seligkeit
entfaltet die gleiche Auffassung. Einerseits verschlingt die Liebe ohne Maf
den Menschen; andererseits gibt sie ihm zugleich neue Waffen gegen das Ver-
schlungenwerden — aus der Einheit wird er stindig mehr zur Vereinigung auf-
geweckt.
Liebe ohne MaB, die Gott selbst ist, durchgliiht die Reinheit unseres
Geistes vollig, wie brennende Kohle. Aus ihr springen blinkende, glan-
zende Funken, die anstof8en und zu feuriger Liebe entbrennen lassen:
Herz und Verstand, Wille und Begierde und alle Seelenkréfte — sie wer-
den stiirmisch, erregt und unruhig durch die Liebe, die ohne besondere
Gestalt nur Liebe ist. Und dennoch gibt sie zugleich Waffen, um gegen
die furchtbar gewaltige Liebe Gottes zu streiten; denn diese droht alle
liebenden Geister zu verbrennen und in die eigene Selbstheit hinein zu
verschlingen. Mit ihren Gaben gibt sie uns zugleich die Gegenwaffen,
erhellt unseren Verstand, befiehlt uns, rdt uns und lehrt uns, damit wir
uns wehren, und dagegen streiten und uns in Liebe auf uns selbst stellen,
solange wir konnen. (111 203)
Als Abschlufl mogen noch zwei Zitate angefiihrt werden, in denen Ruusbroec
den Mystiker beschreibt. Er zeigt, wie ein einziger Mensch die verschiedenen
Momente des Einsseins lebt.
Zuerst ein kurzes Zitat aus der Geistigen Brautschaft; man achte auf die Zu-
sammenfassung des Ganzen:



Paul Mommaers 452

Der innerliche Mensch besitzt sein Leben in zwei Weisen, in der Ruhe
und in der Aktivitit. In jeder von beiden ist er ganz und ungeteilt. Er ist
ganz und gar in Gott, wo er ruht, und er ist ganz und gar in sich selbst, wo
er liebt. (I 226)
In seinem Buch Vom blinkenden Stein schreibt Jan van Ruusbroec*:

Und so leben wir ganz und gar in Gott, wo wir unsere Seligkeit besitzen,
und wir leben ganz und gar in uns selbst, wo wir aus Liebe zu Gott wir-
kend sind. Und obgleich wir ganz und gar in Gott leben und ganz und gar
in uns, ist es doch nur ein einzig-cines Leben. Aber es ist polar-gegen-
sdtzlich und in der Erfahrung zwei-faltig. Arm-sein und Reich-sein,
hungrig und satt, aktiv und in Ruhe — das sind ganz und gar entgegenge-
setzte Wirklichkeiten; und doch liegt in ihnen das hochste Gut fiir uns,
jetzt und in der Ewigkeit. Zu-Gott-Werden und dabei unser Geschaf-
fen-Sein verlieren, das konnen wir nicht, das ist unméglich. Aber wenn
wir anders nur in uns selbst zuriickbleiben, abgetrennt von Gott, dann
bleiben wir in Elend und Armseligkeit. Und deshalb miissen wir uns er-
fahren konnen als ganz-und-gar in Gott und zugleich ganz-und-gar in
uns selbst. (111 26)

* Am 2. Dez. 1981 ist es genau 600 Jahre her, da Jan van Ruusbroec zu Groenendaal gestorben
ist. Diese Tatsache wurde in Belgien auf vielfache Weise bedacht. Einige Festlichkeiten sind auch
von internationalem Interesse.

Wir erinnern an die Ruusbroec-Ausstellung der Koniglichen Bibliothek Albert 1. in Briissel (vom
16. Oktober bis zum 28. November, tiglich auBer sonntags). Zuerst wird die geistliche Ambiente
von Ruusbroec vorgestellt. Dann folgt sein Leben und seine Werke. Ein vierter Teil zeigt den Ein-
flup Ruusbroecs, in den Niederlanden wie auBerhalb der Grenzen. Ferner werden die lkono-
graphie, die Verehrung und die Geschichte von Groenendaal dokumentiert; alle Untersuchungen
iiber Ruusbroec, die nach 1800 erschienen sind, sind in Exemplaren vorhanden.

Ebenfalls in Briissel warde ein wissenschaftliches Kolloquium organisiert (vom 21. bis zum
24. Oktober; Sekretariat: Voskapelstraat 13, B-1980 Tervuren). Von zwei wichtigen Aspekten
der mittelalterlichen Kultur in den Niederlanden wurde ein differenziertes Bild gezeichnet, nim-
lich vom ,,héfischen Wesen* und von der Frommigkeit.

Ein anderes wissenschaftliches Kolloquium ist bereits abgeschlossen. Es war das IX. Internationa-
le Kolloguium des Instituts fiir mittelalterliche Studien an der Universitiit von Leuven. Es dauerte
vom 18. bis zum 20. Mai. Die Akten dieser Konferenz erscheinen in etwa einem Jahr. Am Rande
dieses Kalloguinms wurde eine wichtige Veroffentlichung vorgestellt. Es handelt sich um die er-
sten beiden Teile einer neuen kritischen Ansgabe der vollstandigen Werke Jan van Ruusbroec,
opera omnia, Brill-Lannoo. Man findet darin nicht nur den zuverldssigsten Urtext des Meisters
von Groenendaal, sondern neben einer neuen englischen Ubersetzung auch die Ubersetzung
durch Surius aus dem 16. Jahrhundert — was alle Historiker erfreuen wird. Als erster Teil er-
scheint das Buch der Offenbarungen (mit einer ausfiihrlichen Einleitung), als zweiter Von den
sieben Schlossern. Die ganze Ausgabe soll zehn Teile umfassen und miite etwa 1985 abge-
schlossen sein. Der dritte Teil, die Geistliche Brautschaft, wird in einem Jahr erscheinen.





