
Jan van Ruusbroec • 
Mystik ist Ganzheit und Begegnung 
Paul Mommaers, Antwerpen 

Der viel gelobte, aber wenig gelesene flämische Mystiker, Jan van Ruusbroec* 
trägt nicht nur die oftmals mißverstandene Bezeichnung •Mystiker", sondern 
man hat ihn apostrophiert mit: •Spekulativ". 

In Frankreich nennt man ihn den •speculatif du Nord" und in Deutschland 
gilt er als •Mini-Eckhart". Solche Bezeichnungen bilden für den modernen 
Leser eine Verständnis-Barriere, für den mittelalterlichen Autor aber bedeu- 
ten sie eine falsche Einordnung. Im folgenden möchten wir an diesen vagen 
und hinderlichen Interpretationen ein wenig rütteln. Aber wir wollen uns in 
kein Scheingefecht mit Windmühlen begeben, sondern möchten Ruusbroecs 
Meinung selbst mit einigen wichtigen Zitaten ins rechte Licht stellen. 

Zuerst und vor allem: Was ist nach dem Weisen aus Groenendaal eigentlich 
ein Mystiker? Ein Mensch und kein Wesen aus einer anderen Welt. Vor seinen 
Mitmenschen hat er kein sachliches oder seinshaftes Plus. Er lebt in keiner an- 
deren Gnade als jeder normale Christ. Er ist in keine außergewöhnliche 
Seins-Verbindung mit Gott getreten. Er muß nicht einmal ein Heiliger sein. 
Etwas •Psychologisches" ist es, was ihn auszeichnet: in einer für ihn selbst un- 
zweifelhaften Gewißheit wird er sich nämlich bewußt, daß Gott da ist, daß Gott 
anwesend ist. Die Gegenwart Gottes und seine Liebe zu uns, die bei uns ande- 
ren Menschen zum Glauben und zum reflektierten Wissen gehören, werden 
von ihm erfühlt, gesehen, geschmeckt - oder welches Wort man für seine Art 
von Wahrnehmung wählen mag. Denn Mystik heißt: Wahrnehmen. 

So liest man in seinem Buch Über die vier Versuchungen, dort, wo der Über- 
gang geschieht vom noch nicht mystischen tätigen Leben zum mystischen 
Gott-begehrenden Leben, folgendes: 

Ich möchte, daß wir uns selbst in unserer Innerlichkeit noch tiefer wahr- 
nehmen (onser unwindicheit waernemen), damit wir in größerer Klarheit 
und ganz nahe Gottes Reichtum finden, der in unserem Geist lebt. (III 
55) 

:;' Die Zitate entsprechen der Kritischen Gesamtausgabe von Ruusbroecs Werken in vier Bänden, 
Tielt 1944•1948, zweite durchgesehene und verbesserte Ausgabe. Im einzelnen wird zitiert: Von 
den vier Versuchungen (Vanden vier becoringhen); Geistliche Brautschaft (Gheestelike Brulocht); 
Spiegel der ewigen Seligkeit (Spieghel der eewigher Salicheit); Vom funkelnden Stein (Vanden 
blinckenden Steen); Vanden XII Beghinen (Von den zwölf Beghinen). 
Der selige Jan van Ruusbroec, (1293-1381) war Chorherr und Kaplan an der Domkirche von 
Brüssel, zog sich später in die Augustiner-Propstei von Groenendaal zurück. Er wird gefeiert als der 
Doctor Admirabilis; das kirchliche Fest wird an seinem Todestag, dem 2. Dezember, begangen. 



Paul Mommaers 442 

Es wäre überflüssige Pedanterie, noch andere entsprechende Stellen anzufüh- 
ren. Wo man Ruusbroec aufschlägt, schreibt er von Fühlen, Erfahren, 
Schmecken, Bewußt-Werden und in ähnlichen Worten. So also definiert er 
den Mystiker, seine Erfahrung und das Wachsen seiner Erfahrung. 

Nur zwei charakteristische Formulierungen aus der Geistlichen Brautschaft 
seien noch angeführt. Wer nur bis zum •tätigen Leben" gelangt, ist nach Ruus- 
broec wie einer, der besitzt, aber ohne Wissen und Bewußtsein (hevet hi, Dies 
hi niet en weet) (I 174). 

Wenn Ruusbroec im gleichen Buch vom Gipfel des mystischen Einsseins mit 
Gott, von der Vereinigung ohne Vermittlung spricht, drückt er es folgender- 
maßen aus: 

Alle guten Menschen haben es. Aber wie es ist (hoe dat dit es), das bleibt 
ihnen während dieses Lebens verborgen, es sei denn, sie würden in ihrer 
Innerlichkeit von allem Geschaffenen ledig. (I 206) 

Wenn es jemanden gibt, der aus der Mystik keine Mythologie macht, sondern 
sie nüchtern und sozusagen pragmatisch beschreibt, dann ist es Ruusbroec. 
Wie er aber nun die Erfahrung des Mystikers beschreibt, soll von zwei Seiten 
her gezeigt werden. 

Mystische Erfahrung betrifft den ganzen Menschen 

Wer Ruusbroec liest, wird von seiner ganzheitlichen Auffassung vom Men- 
schen betroffen. Diese Sicht gilt dem Durchschnittsmenschen, dem Sünder 
und dem Gläubigen, ebenso wie dem wirklichen Mystiker. Natürlich kennt 
Ruusbroec auch Schichten im Menschen: Die Sinnes- und die Geistes-Fähig- 
keiten und dann weiter die Mitte des Menschen, die er Wesen oder Grund 
nennt. Ruusbroec unterscheidet, aber trennt nicht. Gerade vom Mystiker gilt, 
daß sich seine menschliche Ganzheit nicht auflöst und ein in sich existierender 
Geist über dem gefühllosen und daher hinderlichen Leib schwebt, sondern er 
wird in Bewußtheit zu einem immer mehr integrierten Menschen. 

Lesen wir zuerst drei synthetisierende Stellen aus der Geistlichen Braut- 
schaft. Vom Menschen im allgemeinen sagt Ruusbroec folgendes: 

Die Seele ist mit ihrer Gesamtheit in allen Fähigkeiten, im ganzen Leib 
und in all seinen Gliedern anwesend. Als ganze ist sie in jedem Körper- 
teil; denn aufteilen kann man sie nur in der Abstraktheit des Denkens. 
Die höheren und niederen Fähigkeiten des Menschen werden zwar in 
der Sprache unterschieden, sind aber in Wirklichkeit eine einzige Wirk- 
lichkeit. (I 183) 

Der direkte Kontakt des Menschen mit Gott spielt sich zwar im Wesen oder im 
Grund ab. Beim Mystiker ist es eine Bewußtseinsgegebenheit, von der Ruus- 
broec sagt: •Ein göttliches Aufwühlen und Berühren unseres Geistes in seiner 



Jan van Ruusbroec 443 

Einheit." Beim Nicht-Mystiker bleibt es außerhalb des Bewußtseins. Aber 
auch für den Mystiker ist dieses Im-Innersten-Berührtwerden, dieses eigentli- 
che Grundgeschehen nicht das erste, was er wahrnimmt. Gott möchte den 
Menschen - und das ist der ganze Mensch - in allen Seinsschichten berühren. 
Und daher wird der Mensch Gott zuerst in seinen niederen, noch weniger ge- 
sammelten Fähigkeiten verspüren, um dann nach und nach Gott in immer sub- 
tilerer Weise zu erfahren. Mystik ist also keine einfach vom Himmel fallende 
Erfahrung: 

Und dies geistliche Brennen (Angerührt-werden) ist es, was Gott in uns 
zuerst und vor allem anderen bewirkt. Aber in unserer Erfahrung tritt es 
erst zuletzt ein. (I 221) 

Natürlich ist Gott nicht an diese Reihenfolge gebunden. Immer aber will er den 
Menschen als einen ganzen haben. Das zeigt folgendes Zitat. Es zeigt auch - 
das sei nebenbei gesagt -, wie unrecht jene haben, die das mystische Erleben 
als ein planmäßiges Aufsteigen auf der Treppe zur Vollkommenheit und zur 
Beschauung ansehen, die also Ruusbroecs mystische Schriften für ein Hand- 
buch geistlicher Bergbesteigung halten. Auch die Stufe der Reinigung, von der 
nun die Rede ist, darf nicht als Ergebnis aszetischer Anstrengung betrachtet 
werden. Dazu heißt es in der Geistlichen Brautschaft (vgl. auch 1150): 

Wenn der Mensch rein geworden, zur Ruhe gekommen und mit seinen 
niederen Fähigkeiten verinnerlicht ist, dann kann er - wenn Gott es für 
gut und richtig befindet-in seinem Inneren Erleuchtung erfahren. Aber 
er kann auch bereits zu Beginn der Bekehrung ganz plötzlich erleuchtet 
werden, damit er sich ganz und gar Gottes Willen übergebe und sich 
selbst und alles Eigene aufgebe - darauf kommt es dann an. Und dann 
wird er danach auch die Stufen und Wege durchlaufen, die hier beschrie- 
ben werden; und dies sowohl im äußeren wie im inwendigen Leben. Das 
wird ihm leichter fallen als dem anderen, der von unten nach oben steigt; 
denn er hat mehr Licht als dieser. (I 178) 

Nun zu einigen Besonderheiten bei Ruusbroec. Wie stellt sich der Anfang des 
mystischen Aufstiegs dar? (Daß man •Anfang" nicht chronologisch und •Auf- 
stieg" nicht mechanisch verstehen darf, ist ja deutlich geworden.) Zu Beginn 
geschieht etwas, das uns - Menschen mit einem Leib und mit Sinnen, die in Be- 
zug aufs Religiöse fast abgestorben sind - fremd vorkommt. Gottes Anwesen- 
heit wird leiblich gefühlt. Gottes Wirken, das zweifelsohne geistlich ist, zeigt 
sich als sinnenhaftes Angerührt-Werden. Der Leser muß beachten, daß die 
Begriffe von •geistlich" und •sinnlich", die in der heutigen Sprache (der Be- 
griff: Spiritualität = Geistlichkeit ist symptomatisch) einen eindeutigen Sinn 
zu haben scheinen, diesen verlieren. •Geistlich" klingt bei dem mittelalterli- 
chen Mystiker nicht so abstrakt, und •sinnlich-sinnenhaft" nicht so moralisie- 
rend wie in unserem Verständnis. 



Paul Mommaers 444 

In der Geistlichen Brautschaft wird die erste Ankunft Christi in allgemeinen 
Zügen beschrieben: 

Der Mensch fühlt dieses Drängen und Gezogen-werden im Herzen und 
in der Einheit seiner leiblichen Fähigkeiten, besonders in seinem begeh- 
renden Vermögen. Denn diese Ankunft trifft den Menschen in seinen 
niederen Fähigkeiten; sie müssen nämlich gereinigt, geschmückt, ent- 
flammt und zur Innerlichkeit gezogen werden. (I 150) 

Einen anderen Aspekt der ersten Ankunft, nämlich die Geistliche Trunkenheit 
beschreibt Ruusbroec einige Seiten weiter: 

Aus dieser (von Gott geschenkten) Süßigkeit entsteht der Genuß des 
Herzens und aller leiblichen Fähigkeiten. Dabei hat der Mensch das Ge- 
fühl, daß er von innen her durch die göttliche Liebesumarmung umfaßt 
werde. Dieser Genuß und diese Tröstung sind mehr wert und erfüllen 
Seele und Leib in höherem Maße als alle Genüsse, die die Welt anbieten 
kann, selbst wenn sie einem einzigen Menschen alle zusammen ge- 
schenkt würden. Durch seine Gaben sinkt Gott in diesem Genuß mit so- 
viel Trost und Freude ins Herz hinein, daß dieses von innen her über- 
fließt ... Dieser Wonne entstammt die geistliche Trunkenheit. Geistlich 
trunken ist der Mensch, wenn sein fühlendes Schmecken und Genießen 
mehr empfängt, als sein Herz und seine Lust ersehnen und erfassen kön- 
nen. Geistliche Trunkenheit bewirkt im Menschen ein seltsames Verhal- 
ten. Ein solcher Mensch singt und preist Gott, weil er so voll Freude ist... 
Was leibliche Gefühle angeht, gibt es kein erfüllteres Leben auf Erden 
für diesen und jenen Menschen, der es erfahren darf. Manchmal wird der 
Genuß so intensiv, daß der Mensch glaubt, sein Herz breche entzwei ob 
all dieser vielen Geschenke und wunderbaren Wirkungen. (I 157-158) 

Im Spiegel der ewigen Seligkeiten findet man neben Stellen, die den zitierten 
ähnlich sind (vgl. III 140-141), auch Beschreibungen, wie der junge Mystiker 
die Eucharistie empfängt. Auch das ist weit von einer einseitigen und vor- 
schnellen Vergeistigung entfernt, die heute über den meisten Menschen liegt, 
die gläubig zur Kommunion gehen: sie glauben zwar an die Realität des Leibes, 
den sie essen, und des Blutes Christi, das sie trinken; aber sie glauben daran 
eher in der Art einer •geistigen Kommunion". Ändert sich in unserer Erfah- 
rung etwas, wenn wir uns im Sakrament mit Christus vereinen? Das sollte man 
sich ehrlich fragen. Auch Ruusbroec unterstreicht zuerst, daß es sich bei der 
Kommunion um ein geistliches Essen und Trinken des verherrlichten Fleisches 
und Blutes handelt; aber dann fährt er fort: 

Er gibt seinen Leib als Nahrung für unseren geistlichen Hunger und als 
Leben für die Liebe unseres Herzens. Wenn wir diese Speise in inniger 
Frömmigkeit zu uns nehmen, fließt aus seinem verherrlichten Leib das 
Blut in unsere Natur und in all unsere Adern. Dadurch werden wir in 



Jan van Ruusbroec 445 

Liebe und Hinneigung zu ihm entfacht, werden ganz und gar, mit Leib 
und Seele, durchflössen von Freude und geistlichem Geschmack. So also 
gibt er uns sein Leben voll Weisheit, Wahrheit und Wissen, damit wir 
ihm nachfolgen in allen Tugenden. Dann nämlich lebt er in uns und wir in 
ihm. (III 159-160) 

Es wäre ganz und gar falsch zu glauben, daß Ruusbroec die sinnenhaft-sinnli- 
chen Erfahrungsbegegnungen mit Christus jemals trennt von der geistlichen 
Vereinigung mit ihm, - als ob er, der den beseligenden Aspekt der ersten An- 
kunft Christi mit solcher Begeisterung beschreiben kann, nun den harten und 
fordernden Aspekt dieser Erfahrung aus den Augen verliere. Dazu ist auf den 
vorletzten Satz des Zitates zu verweisen: •damit wir ihm nachfolgen in allen 
Tugenden", oder auf Beschreibungen wie in der Geistlichen Brautschaft 
(I 168-175) oder im Spiegel der ewigen Seligkeit (III 141-143). Solche Texte 
zeigen, welch tiefen Sinn der sogenannte •abstrakte Mystiker" für das Psycho- 
somatische hat. 

Beschäftigen wir uns noch damit, was Ruusbroec im Spiegel der ewigen Se- 
ligkeit zu Menschen sagt, die in der sinnenhaft-sinnlichen Erfahrung von Chri- 
stus stecken bleiben oder, was noch schlimmer ist (obgleich Ruusbroec auch 
dabei nichts zurücknimmt), deren Erfahrung pervertiert zu einer um sich selbst 
kreisenden Sinnlichkeit. Das Zitat, das sich damit beschäftigt, wie geistlich 
noch unerleuchtete Menschen die Eucharistie empfangen, ist auch als Zeitdo- 
kument von Bedeutung: 

Wenn diese Menschen durch Gottes Gnade getroffen ihm nachfolgen 
und gehorchen, richten sich ihre Gefühle und Sehnsüchte so warm und 
so stark auf die Liebe zur Menschheit unseres Herrn, daß sie alles, was 
die Welt ihnen zu bieten hat, großzügig verschmähen und abweisen. Sie 
sollen sich nach Belieben und in Freude mit ihrem Geliebten unterhalten 
können ... Das geht so weit, daß sie von Sinnen kämen und sterben wür- 
den, wenn sie das Sakrament nicht mehr empfangen könnten ... Aber 
darum ist das Beten sinnen-gebunden und geformt von der Menschheit 
unseres Herrn. Sie sind nicht in der Lage, zu fühlen und zu begreifen, wie 
man unseren Herrn im Geist, ohne Sakrament, empfangen könne. 
Diese Menschen haben meist ein schnell zu beeindruckendes Gemüt und 
eine leicht zu erregende Natur. Wenn ihr Beten sich voll Hingabe und 
Liebe mit der Menschheit unseres Herrn beschäftigt, werden sie zugleich 
• gegen ihr Wollen • schnell aufgewühlt und zu einem tierhaften Genuß 
hingezogen; was sie tun, ist immer noch sinnenhaft und lebt noch in 
Fleisch und Blut. Je mehr Andacht sie in sich selbst und in ihrer körperli- 
chen, ungeordneten Hinneigung bewirken, desto stärker wird die unge- 
ordnete Neigung und treibt die Natur zu noch mehr Zügellosigkeit und 
Fehlerhaftigkeit. Wenn sie aber dies überwinden und ihre Natur wieder 



Paul Mommaers 446 

in den Dienst unseres Herrn stellen wollen, dann müssen sie sich selbst 
vergessen und den Blick einzig auf den richten, den sie lieben. So wird 
sein Bild in ihnen geformt, in Leib und Seele, in Herz und Sinnen. Und so 
werden sie zu Menschen voll Reinheit, die alles, was sie abhält, überwin- 
den. (III 175-177) 

Was geschieht nun mit dem Mystiker nach der ersten Ankunft des Herrn? Ist 
seine Sinnenhaftigkeit dann gestorben? Wird der Leib zu einem weit weg und 
brach liegenden Acker? Ruusbroec unterstreicht immer wieder, daß die zweite 
Ankunft Christi - in den höheren Seelenvermögen - den ganzen Menschen in 
Beschlag nimmt (vgl. I 179,184). Auch über die Erfahrung der Begegnung 
•ohne Vermittlung", im Wesen des Menschen, schreibt er in der Geistlichen 
Brautschaft: 

Und soweit er sich selbst entsunken ist in seinem wesentlichen Sein, wird 
er erfüllt von Gottes grundlosem Überfluß und Reichtum. Und aus die- 
sem Reichtum fließt eine Fülle von erfahrener, umfassender Liebe in die 
Einheit der höchsten Seelenfähigkeit. Aus der Fülle dieser erfahrenen 
Liebe fließt ein alles durchziehender Geschmack in das Herz und die 
leiblichen Fähigkeiten. Durch dieses Überfließen wird der Mensch von 
innen her unbeweglich, ist nicht mehr Meister über sich selbst, noch über 
eine seiner Aktivitäten; er fühlt und weiß in seinem tiefsten Grund, in 
seiner Seele und in seinem Leib, nur noch eine ganz außerordentliche 
Helle, die verbunden ist mit gefühlvollem Wohlsein und alles durchzie- 
hendem Verschmecken. (I 224) 

Nur zu deutlich ist es, daß ebenso wie das Ausgehen Gottes aus sich hin zum 
Mystiker, auch die Kehr des Menschen nach innen, auf Gott hin, nicht rein gei- 
stig und noch weniger •spekulativ" vor sich geht. Aber bei allem weist Ruus- 
broec darauf hin, daß es das ganze Menschsein des Mystikers ist, das sich ver- 
innerlicht: 

Die siebte Seligkeit ist ein liebevolles, inwendiges Hinkehren zu Gott 
und zum göttlichen Frieden. Dahinein gehören Herz und Sinne, Leib 
und Seele mit allen Vermögen, und mit allen, die selig sind oder es wer- 
den - alles das ist eng verbunden mit der liebevollen Kehr nach Innen auf 
Gott und auf die Schau des göttlichen Friedens hin. (III 147) 

Eins-Sein mit Gott heißt Begegnung 

Das bisher Gesagte könnte den Eindruck erwecken, daß Ruusbroec seine 
Aufmerksamkeit auf die Gefühle des Mystikers und die anderen mehr oder 
weniger außergewöhnlichen Erfahrungen konzentriere. Aber nichts ist weni- 
ger wahr. Ruusbroec ist in erster Linie nicht an den psychologischen und leibli- 
chen Geschehnissen interessiert, sondern an dem typischen Zustand von Men- 



Jan van Ruusbroec 447 

sehen, der seit jeher in dem Satz ausgedrückt wird: •Ich bin eins mit Dir." Es 
geht um einen Zustand des Menschen in seiner Personmitte, um das, was er ist. 
In der mystischen Erfahrung wird dieser Zustand - wie wir sahen - zur Be- 
wußtseins-, zur Erfahrungstatsache. Doch der Mystiker betrachtet dies nicht 
als etwas, das wir heute ein •psychologisches Phänomen" nennen würden. Für 
jemanden wie Ruusbroec ist die Erfahrung des Eins-Sein keine Erfahrung, 
sondern erlebte Beziehung zwischen in sich stehenden Personen, in sich ste- 
henden Realitäten. Die zugrunde liegende ontologische Beziehung zwischen 
Gott und Mensch drückt sich in diese •Erfahrung" hinein aus. Ruusbroec ist 
daran nicht deshalb interessiert, weil so etwas in diesem oder jenem Indivi- 
duum vorkommt, auch nicht weil es ein erhellendes subjektives Erleben ist, 
sondern weil darin eine objektive, für jedermann (für jeden guten Menschen, 
wie er sagte) gültige Ordnung persönlich bewußt wird. Alle Schriften Ruus- 
broecs gehen dem nach, was dieser Zustand des Eins-Sein mit Gott eigentlich 
beinhalte, ob da verschiedene Züge zu unterscheiden und wie sie miteinander 
verbunden sind. Er will das seinshafte Phänomen ergründen, das als seinshaf- 
tes in der Psyche des Mystikers offenbar wird. Er will dessen Struktur beleuch- 
ten. Ruusbroec ist daher vor allem ein •Phänomenologe" der menschlichen 
Einheitserfahrung, kein romantischer Schriftsteller für das religiöse Gemüt 
und kein Wissenschaftler, der Gefühle und Verhaltensweisen analysiert. 

Er kann dieses Eins-Sein mit Gott deshalb entfaltend beschreiben, weil es 
nach ihm in einer Begegnung besteht. Von der ersten, noch vor-mystischen 
Stufe bis zum höchsten Gipfel des Gott-schauenden Lebens ist und bleibt diese 
Gotteserfahrung eine Begegnung des Menschen mit dem Anderen. Nur weil 
eine weitverbreitete Einstufung des Mystikers aus Brabant genau an diesem 
fundamentalen Punkt vorbeisieht, kann sie dieses Phänomen •blitzartig" nen- 
nen. Daß aber Begegnung beschrieben wird, müßte jedermann in die Augen 
stechen. Nehmen wir die Geistliche Brautschaft, unwidersprochen das beste 
Buch Ruusbroecs. Warum trägt es ausgerechnet diesen Titel? Warum hat es als 
Leitmotiv, das der Autor von Anfang bis zum Ende durchklingen läßt, den 
Ausruf des Evangeliums: •Seht, der Bräutigam kommt, geht hinaus, um ihm 
zu begegnen."? Man kann kaum eine Seite aufschlagen, auf der nicht •Begeg- 
nung" zu finden ist; z.B. in folgender allgemeiner Beschreibung: 

Du weißt, daß jede Begegnung ein Zusammentreffen von zwei Personen 
ist, die von verschiedenen Orten kommen, einander gegenübergestellt 
und voneinander unterschieden sind. (I 202) 

Im Zusammenhang mit dem wirkenden Leben betont Ruusbroec: 
In dieser Begegnung liegt all unser Glück. Sie ist Anfang und Ende aller 
Tugenden, und ohne diese Begegnung gibt es kein einziges tugendhaftes 
Tun. (I 138) 



Paul Mommaers 448 

Statt weitere Stellen anzuführen, sei auf den Schluß der geistlichen Brautschaft 
hingewiesen, wo der Höhepunkt des Gottschauenden Lebens beschrieben 
wird. Dort häuft sich der Terminus Begegnung. Auch die höchste Gestalt des 
Erlebens von Einheit, so wird gezeigt, ist gegenseitige Begegnung: 

Der Vater ... ist aktiv zum Sohn hin gewandt... und (der Sohn) wendet 
sich hin wiederum aktiv zum Vater zurück ... Und in dieser Begegnung 
entsteht die dritte Person ... 

Man darf nun nicht meinen, Begegnung bilde ein vorübergehendes Stadium 
auf dem Weg zur endgültigen Vereinigung, zur festen Einheit beider, die hinter 
der noch dynamischen Weise der Begegnung liege. Das Gegenteil ist richtig: 
•Dann wird diese selige Begegnung auf gottähnliche Weise in immer größerer 
Lebendigkeit in uns erneuert." Einige Verehrer des göttlichen Wesens denken 
es sich zwar als alles aufsaugenden Urgrund; aber nach Ruusbroec gibt es kein 
Überschreiten der Begegnung zur Einheit, sondern nur ein Vertiefen in den 
Grund der Begegnung hinein: 

Wohlan, diese aktive Begegnung und diese liebevolle Umarmung sind 
im Grunde ein Genießen ohne jede Differenzierung. 

Im Zusammenhang damit ist über den wichtigsten und auch typischsten 
Aspekt der Lehre Ruusbroecs zu handeln, über die Analyse und Beschreibung 
des Einsseins. Als erstes ist festzuhalten: Es handelt sich um ein komplexes 
Phänomen. Nach dem Mystiker ist das Eins-Sein nämlich kein unendlicher, 
eintöniger Zustand, sondern ein lebendiges Wirken, das aus unterschiedlichen 
Momenten besteht. Es ist kein einfacher Endzustand völliger Abgeschieden- 
heit, sondern ein ständiges Zusammenspiel von verschiedenen Elementen. Die 
wichtigsten aus ihnen, die erst zusammen das Eins-Sein ausmachen, kann man 
in der Terminologie Ruusbroecs Vereinigung und Einheit nennen. Im Spiegel 
der ewigen Seligkeit bringt er diese lebendige Komplexität des Eins-Seins in 
eine sehr dichte Formulierung: 

Geistliche Reinheit bedeutet, vereint sein mit Gottes Geist. Da fühlen 
wir uns mit Gott vereint (eenegh met Got) und als Einheit in Gott (ee- 
negheit in Gode); wir fühlen, wie unser Geist von Gott erfüllt (ghegeest 
met Gode) und verloren ist in Gott (ontgeest in Gode). (III 206-207) 

Im Buch Vom blinkenden Stein beschreibt er den gleichen Unterschied in bild- 
hafter Formulierung: 

Der Geist, der vor Gott steht, fühlt in sich ein ewiges Liebesbrennen. In 
diesem Liebesbrennen erfährt er weder Anfang noch Ende; er fühlt sich 
mit ihm eins. Und dieses In-sich-Brennen des Geistes ist immerwährend, 
denn seine Liebe ist ewig. Aber immerwährend erfährt er sich auch von 
der Liebe verbrannt: denn er wird hinaufgezogen in die überformende 
Einheit mit Gott. Wenn der Geist in Liebesbrennen sich selbst wahr- 
nimmt, dann erfährt er zwischen sich und Gott einen Unterschied und 



Jan van Ruusbroec 449 

ein Anderssein; aber insofern er verbrennt, ist er einfältig; denn darin 
gibt es für ihn keinen Unterschied mehr und er fühlt nichts als reine Ein- 
heit. (III 8) 

Im Spiegel der ewigen Seligkeit können wir erkennen, wie Ruusbroec den 
Aspekt der Vereinigung weiter entwickelt. Um das Moment auszudrücken, 
das das Eins-sein erwirkt, benutzt er nicht weniger als sieben verschiedene 
Worte, die auch an ähnlichen Stellen seiner Schriften immer wieder vorkom- 
men. 

Die Vereinigung (eenunghe) mit Gott, die wir erfahren, ist lebendig und 
wirkend (werkelec). Zwischen uns und Gott wird sie ständig neu. Im 
Einander-Küssen und -Berühren erfahren wir das Anders-Sein (anders 
heit), das uns nicht ruhig sein läßt in uns selbst. Obgleich wir in all unser 
Sein über unser Verstehen hinausgehoben werden, sind wir dennoch 
nicht ohne Verstehen. Denn dann fühlen wir, daß wir berühren und be- 
rührt werden, lieben und geliebt werden, daß wir ständig erneuert wer- 
den und in uns selbst (in ons-selben) zurückkehren, daß wir gehen und 
kommen wie die Blitze am Himmel. Wie sehr wir uns auch durch die 
Liebe hinüberneigen und bemühen, es bleibt ein Schwimmen gegen den 
Strom; denn auf Grund unseres Geschaffenseins (onse ghescapenheit) 
sind wir unfähig, hinauszugehen oder über uns hinauszugelangen. Und 
darum bilden seine Berührung und unser verborgenes, inneres Sehnen 
die letzte Vermittlung (datleste midel) zwischen uns und Gott... Solange 
wir wirkend sind (in onsen werken), bleiben wir stets in der Gleichheit 
(ghelijc)... Wenn wir fühlen, daß wir Ausschau halten und nach dem ver- 
langen, der anders ist als wir, dann sind wir in der Gleichheit. (III 207) 

Dabei ist auf ein Zweifaches aufmerksam zu machen. Zuerst ist zu sehen, wie 
genau und scharf Ruusbroec die einzelnen Momente des Einsseins unterschei- 
det. Brennen ist nun tatsächlich etwas anderes als verbrennen; auch In-sich- 
selbst-sein ist bei weitem nicht das gleiche wie In-die-überformende-Einheit- 
gezogen-werden und ist auch etwas anderes als die Einheit-fühlen. Die ver- 
schiedenen Aspekte der Einheitserfahrung können nicht ausgetauscht und 
miteinander vermengt werden. Sie haben auch keinen direkten kausalen Ein- 
fluß aufeinander und bringen sich nicht gegenseitig hervor. Verbrennen ist 
kein zum Höhepunkt gebrachtes Brennen und auch nicht die Folge des Bren- 
nens. An einer Stelle der Geistlichen Brautschaft macht Ruusbroec das deut- 
lich, indem er Wirken (also Aktivsein, was hier auf Begreifen spezifiziert ist) 
und Ruhen gegenüberstellt. Niemand kann das zweite dadurch erfahren, daß 
er das erste auf die Spitze treibt. Die Ruhe ist ohne Weise und ohne Grund. 
Man kann sie nur durch sie selbst erfahren, nämlich durch Ruhe. Könnten wir 
(mit den Fähigkeiten unserer Aktivität) sie erfahrbar und begreifbar machen, 
dann würden wir sie auf Weisen und Maße reduzieren, die uns keine volle Be- 



Paul Mommaers 450 

friedigung schenken können. Die Ruhe wäre zur ewigen Unruhe geworden (I 
223). 

In dem Buch von den Zwölf Beghinen wird die gleiche Einsicht folgender- 
maßen dargelegt: 

In der Liebe kann die Einheit nicht zum Anders-Sein werden und das 
Anders-Sein nicht zur Einheit. Im einem Geiste (aanwezig) sind sie den- 
noch unterschieden: Anders-Seinend ist seelig, wer vor Gott steht, ihn in 
seiner ewigen Würden anschaut; Einheit mit Gott in der Liebe ist Selig- 
keit als Ruhen und ewiges Genießen. (IV 198) 

Als zweites ist folgendes zu beachten: So scharf voneinander getrennt und 
ganz-und-gar entgegenstehend (te-male contrarie) die verschiedenen Aspekte 
der Einheitserfahrung sind, sie schließen einander nicht aus, noch heben sie 
sich gegenseitig auf. Die klar unterschiedenen Momente sind nicht nur nicht 
voneinander getrennt, sie erhalten sich einander und miteinander gegenseitig 
sogar am Leben. Das Eins-Sein ist ein Leben, wie Ruusbroec betont, das genau 
in dieser ständigen Verbindung und Ergänzung der Momente besteht. Bei der 
angeführten Stelle aus dem Buch Vom blinkenden Stein über Brennen und 
Verbrennen wurde ja schon durch die wiederholte Anwendung des Wortes 
•immerwährend" hervorgehoben: Mittels des einfachen, aber genauen Bildes 
kann Ruusbroec Vereinigung (Brennen) und Einheit (Verbrennen) zugleich 
unterscheiden wie zusammen sehen. 

In anderen Texten geht Ruusbroec noch weiter; er läßt uns erspüren, wie die 
verschiedenen Momente des Eins-Sein sich miteinander befassen, ohne zusa- 
menzufallen, wie sie aufeinander wirken, ohne sich miteinander zu vermi- 
schen. So behandelt Ruusbroec in der Geistlichen Brautschaft das Gegenüber- 
stehen von Gleich und Eins, von Wirken und Ruhen: 

Gleichsein ist ein ständiges, Weg-, aus sich selbst Hinaus-sinken, in 
Gott-hinein-Sterben, Eins-werden und Eins-bleiben mit Gott. Die tä- 
tige Liebe wirkt, daß wir ein und dasselbe zusammen mit Gott vollbrin- 
gen und auch in Einheit mit ihm bleiben und dort wohnen. Und doch be- 
wahren wir dieses Gleich-Werden ständig in uns selbst - ob jetzt im Licht 
der Gnade oder später im Licht der Glorie -, soweit wir uns selber im tä- 
tigen Lieben und in der Übung der Tugenden besitzen. Zum andern aber 
behalten wir ebenso die Einheit mit Gott - über all unsere Aktivität hin- 
aus - in der Nacktheit unseres Geistes im göttlichen Licht. Denn in der 
Gleichheit mit Gott bleibt die Liebe ewig tätig; und in der Liebe und der 
Freude muß die Einheit mit Gott ständig ihre Ruhe finden. Und das ist 
die Erfahrung der Liebe. Denn in ein und demselben Jetzt, in einem und 
demselben Augenblick ist die Liebe zugleich aktiv und ruhend im Ge- 
liebten. Das eine verstärkt das andere. Je intensiver die tätige Liebe, um 
so tiefer die Ruhe, und je größer die Ruhe, um so entschiedener die tä- 



Jan van Ruusbroec 451 

tige Liebe. Das eine verstärkt das andere. Das eine lebt im anderen. Wer 
nicht tätig liebt, der ruht auch nicht, und wer nicht ruht, der liebt nicht. 
(1216-217) 

Dasselbe - besonders aber daß die Vereinigung und Einheit im ein-und-dem- 
selben Jetzt zusammengehen - zeigt sich dort, wo Ruusbroec den Aspekt der 
Vereinigung zu erhellen sucht. So zum Beispiel: 

Er fühlt sich wegfließend durch die innere Erfahrung der Vereinigung 
hin zur Einheit und durch alles Sterben hindurch in das Leben Gottes 
hinein. (III 7) 

Aber auch der Aspekt der Einheit kann nicht als in sich abgeschiedene Wirk- 
lichkeit dargestellt werden, so sehr er auch über allem liegt, was zum Bereich 
der aktiven Vereinigung gehört. Der Augenblick des erreichenden Findens ist 
kein toter Endpunkt (nicht der jenseitige Himmel, wo keine lebendige Seele 
eigentlich hinverlangt; denn dort gäbe es nur - so müßte sie befürchten - Flit- 
tergold der Langeweile); es ist ein unzerstörbarer, nie versiegender Brunnen 
von erneutem Suchen: 

Wenn auch das genießende Besitzen nicht wirkend und unbewegt bleibt, 
das Verbrennen und Verschmelzen im Genießen geschieht allezeit neu 
angesichts des Genießens. (II 362) 

Eine längere, psychologisch gefärbte Stelle des Spiegels der ewigen Seligkeit 
entfaltet die gleiche Auffassung. Einerseits verschlingt die Liebe ohne Maß 
den Menschen; andererseits gibt sie ihm zugleich neue Waffen gegen das Ver- 
schlungenwerden - aus der Einheit wird er ständig mehr zur Vereinigung auf- 
geweckt. 

Liebe ohne Maß, die Gott selbst ist, durchglüht die Reinheit unseres 
Geistes völlig, wie brennende Kohle. Aus ihr springen blinkende, glän- 
zende Funken, die anstoßen und zu feuriger Liebe entbrennen lassen: 
Herz und Verstand, Wille und Begierde und alle Seelenkräfte - sie wer- 
den stürmisch, erregt und unruhig durch die Liebe, die ohne besondere 
Gestalt nur Liebe ist. Und dennoch gibt sie zugleich Waffen, um gegen 
die furchtbar gewaltige Liebe Gottes zu streiten; denn diese droht alle 
liebenden Geister zu verbrennen und in die eigene Selbstheit hinein zu 
verschlingen. Mit ihren Gaben gibt sie uns zugleich die Gegenwaffen, 
erhellt unseren Verstand, befiehlt uns, rät uns und lehrt uns, damit wir 
uns wehren, und dagegen streiten und uns in Liebe auf uns selbst stellen, 
solange wir können. (III 203) 

Als Abschluß mögen noch zwei Zitate angeführt werden, in denen Ruusbroec 
den Mystiker beschreibt. Er zeigt, wie ein einziger Mensch die verschiedenen 
Momente des Einsseins lebt. 

Zuerst ein kurzes Zitat aus der Geistigen Brautschaft; man achte auf die Zu- 
sammenfassung des Ganzen: 



Paul Mommaers 452 

Der innerliche Mensch besitzt sein Leben in zwei Weisen, in der Ruhe 
und in der Aktivität. In jeder von beiden ist er ganz und ungeteilt. Er ist 
ganz und gar in Gott, wo er ruht, und er ist ganz und gar in sich selbst, wo 
er liebt. (I 226) 

In seinem Buch Vom blinkenden Stein schreibt Jan van Ruusbroec*: 
Und so leben wir ganz und gar in Gott, wo wir unsere Seligkeit besitzen, 
und wir leben ganz und gar in uns selbst, wo wir aus Liebe zu Gott wir- 
kend sind. Und obgleich wir ganz und gar in Gott leben und ganz und gar 
in uns, ist es doch nur ein einzig-eines Leben. Aber es ist polar-gegen- 
sätzlich und in der Erfahrung zwei-faltig. Arm-sein und Reich-sein, 
hungrig und satt, aktiv und in Ruhe - das sind ganz und gar entgegenge- 
setzte Wirklichkeiten; und doch liegt in ihnen das höchste Gut für uns, 
jetzt und in der Ewigkeit. Zu-Gott-Werden und dabei unser Geschaf- 
fen-Sein verlieren, das können wir nicht, das ist unmöglich. Aber wenn 
wir anders nur in uns selbst zurückbleiben, abgetrennt von Gott, dann 
bleiben wir in Elend und Armseligkeit. Und deshalb müssen wir uns er- 
fahren können als ganz-und-gar in Gott und zugleich ganz-und-gar in 
uns selbst. (III 26) 

* Am 2. Dez. 1981 ist es genau 600 Jahre her, daß Jan van Ruusbroec zu Groenendaal gestorben 
ist. Diese Tatsache wurde in Belgien auf vielfache Weise bedacht. Einige Festlichkeiten sind auch 
von internationalem Interesse. 
Wir erinnern an die Ruusbroec-Ausstellung der Königlichen Bibliothek Albert I. in Brüssel (vom 
16. Oktober bis zum 28. November, täglich außer sonntags). Zuerst wird die geistliche Ambiente 
von Ruusbroec vorgestellt. Dann folgt sein Leben und seine Werke. Ein vierter Teil zeigt den Ein- 
fluß Ruusbroecs, in den Niederlanden wie außerhalb der Grenzen. Ferner werden die Ikono- 
graphie, die Verehrung und die Geschichte von Groenendaal dokumentiert; alle Untersuchungen 
über Ruusbroec, die nach 1800 erschienen sind, sind in Exemplaren vorhanden. 
Ebenfalls in Brüssel wurde ein wissenschaftliches Kolloquium organisiert (vom 21. bis zum 
24. Oktober; Sekretariat: Voskapelstraat 13, B-1980 Tervuren). Von zwei wichtigen Aspekten 
der mittelalterlichen Kultur in den Niederlanden wurde ein differenziertes Bild gezeichnet, näm- 
lich vom •höfischen Wesen" und von der Frömmigkeit. 
Ein anderes wissenschaftliches Kolloquium ist bereits abgeschlossen. Es war das IX. Internationa- 
le Kolloquium des Instituts für mittelalterliche Studien an der Universität von Leuven. Es dauerte 
vom 18. bis zum 20. Mai. Die Akten dieser Konferenz erscheinen in etwa einem Jahr. Am Rande 
dieses Kolloquiums wurde eine wichtige Veröffentlichung vorgestellt. Es handelt sich um die er- 
sten beiden Teile einer neuen kritischen Ausgabe der vollständigen Werke Jan van Ruusbroec, 
opera omnia, Brill-Lannoo. Man findet darin nicht nur den zuverlässigsten Urtext des Meisters 
von Groenendaal, sondern neben einer neuen englischen Übersetzung auch die Übersetzung 
durch Surius aus dem 16. Jahrhundert - was alle Historiker erfreuen wird. Als erster Teil er- 
scheint das Buch der Offenbarungen (mit einer ausführlichen Einleitung), als zweiter Von den 
sieben Schlössern. Die ganze Ausgabe soll zehn Teile umfassen und müßte etwa 1985 abge- 
schlossen sein. Der dritte Teil, die Geistliche Brautschaft, wird in einem Jahr erscheinen. 




