IM SPIEGEL DER ZEIT

,,Kartdusermystik und -mystiker*;
Kontemplation ohne Kommunikation?

Zum dritten internationalen KongreB iiber die Kartdusergeschichte und -spiritualitit

Eine sprechendere Stitte fiir diese Zusammenkunft von Spezialisten und Liebhabern
hiitte man sich kaum auswihlen kénnen: in der ehemaligen Kartause Cella Salutis
(Zelle des Heils) zu Tiickelhausen bei Ochsenfurt kann der Besucher noch vieles von
dem entdecken, was die Ménche 1803 nach iiber 450 Jahren von Gebet und Arbeit ver-
lassen muBten. Durch den klugen Einsatz von Pfarrer Rackowitz (vgl. seinen ausge-
zeichneten Kirchenfiihrer, Die ehemalige Klosterkirche der Kartause ,,Cella Salutis in
Tiickelhausen) ist ein GroBteil der alten Gebadude, besonders die barock ausgestattete
Kirche, mit Hilfe mannigfacher groBziigiger Unterstiitzungen, wieder in den alten Zu-
stand gebracht worden.

Auch der Termin vom 3. bis 6. September 1981 war gut gewihlt. Er erlaubte eine
ganztigige, gut gefiihrte Exkursion (Dr. E. G. Krenig) in das frinkische Land, wo unter
anderem zwei weitere der ehemaligen fiinf Kartausen im Wiirzburger Gebiet besucht
werden konnten: die Ruainen von Griinau bei Wertheim und das gut erhaltene Astheim
bei Volkach.

Die dichten Vortriige des Kongresses begannen bei allgemeineren Fragen iiber die
Mystik, fiihrten zu einzelnen Kartdusermystikern oder Kartéuserschriftstellern und en-
deten bei Darstellungen der kulturell-spirituellen Leistungen dieses kontemplativen
Ordens der katholischen Kirche. Tiickelhausen selbst ist ein ausgezeichnetes Beispiel
des kaltarell-spirituellen Niveaus dieser Minner. Zwei im Zusammenhang mit dem
Kongref erschienene Arbeiten zeigen dies: Margit Friih, Das Chorgestiihl der ehemali-
gen Kartause Tiickelhausen, mit vielen ganzseitigen Abbildungen (1752 von Bruder
Anthelmus Stolz OCarth hergestellt); Friedrich Stohlker, Die Kartause Cella Salutis zu
Tiickelhausen auf einem Votivbild des 18. Jahrhunderts (Sonderdruck der Mainfréinki-
schen Hefte, 74, 1981), wo anhand eines allegorischen Geméldes die reiche Spirituali-
tit des Ordens dokumentiert wird.

Die Beitriige zam Kongref selbst sind zam Teil im ersten Band der Festschrift, Kar-
tiusermystik und -mystiker (Institat fiir Anglistik und Amerikanistik, Universitat Salz-
burg 1981, als Band 55 der Analecta Cartusiana, hgg. Dr. James Hogg) schon erschie-
nen und werden im zweiten Band noch verdffentlicht. Der vorliegende Band ist Ghnlich
vorziiglich und groBziigig (mit vielen Bildern) ausgestattet wie die Festschrift des letzt-
jihrigen Kongresses: Die Kartiuser in Osterreich, Band 1 und 2. Auf einzelne Beitrége
sei hingewiesen. Der bekannte franzésische Forscher Francis Ruello untersucht ,, Die
Rolle des Intellekts und des Affekts in der mystischen Theologie von Hugo von Balma*
(1-46), ein Thema, das gerade heute wieder aktuell zu werden scheint. Hugo von
Balma (Ende des 13. Jh.) ist einer der noch wenig erforschten, aber iiberaus einflu3rei-



Im Spiegel der Zeit 474

chen Autoren des Kartiuserordens; man wird die spatmittelalterliche Spiritualitit (von
Seuse bis Nikolaus von Kues) und wohl auch die klassische spanische Mystik nicht ohne
ihn recht einschatzen konnen. Und die Thematik steht mitten in der Diskussion des 20.
Jahrhunderts: Geschieht die héchste Begegnung mit Gott im Erkennen oder im Lie-
ben? Ist es mehr eine Sache des Gemiits oder des Verstehens? Spielt es sich innerhalb
der Rationalitit oder jenseits von ihr, im Irrationalen ab? Hugo von Balma gilt allge-
mein als ein Autor, der die Irrationalitdt der mystischen Erfahrung vertrat. Aber Fr.
Ruello zeigt iiberzengend, wie klug und besonnen, ganz und gar nicht in der heute oft
anzutreffenden Einseitigkeit, Hugo den Vorrang des Affektiven vertritt. Auch was
Dom Philippe Dupont iiber den ,,Mystischen Aufstieg bei Guigue du Pont* schreibt, hat
aktuelle Bedeutung. Dessen historische Rolie kann man daran ersehen, daf3 Ludolph
von Sachsen in seiner Vita Christi ihn in breiter Weise ausgeschrieben hat. Aktuell aber
ist die Methodik der Kontemplation-Meditation, die Guigue (nicht zu verwechseln mit
den beiden anderen kartiusischen Guigues) entwirft; eine Methodik, die ihren Angel-
punkt in Jesus hat.

Guigue du Pont geht es wie den anderen in der Festschrift vorgestellten (und im zwei-
ten Band noch vorzustellenden) Kartidusern um Mystik und Gotteserfahrung. Der mo-
derne Leser ist zugleich erstaunt iiber den entfalteten und damals auch gelebten Reich-
tum an Erfahrung, wie er — beim Vergleich mit heutiger Literatur — bekiimmert sein
muB iiber unsere diesbeziigliche Armut. Man muB nur verfolgen, wie sich dieser spiri-
tuelle Reichtum in kulturelle Leistungen entfaltet hat. Die Kartause St. Barbara von
Kéln (im 16. Jh.) wurde von einem franzGsischen Forscher vorgestellt: aus der Ge-
schichte der ersten Jesuiten in Deutschland wissen wir, welch gro3e Bedeutung das kar-
tausische Leben fiir die dentsche Spiritualitit hatte. In den Schriften der K6lner Kar-
tause wurde das mittelalterliche Erbe in die Barockzeit hinein iiberliefert. Der kultu-
relle EinfluB war allen Teilnehmern nicht nur durch die Vortréige offensichtlich.

Die sich daraus ergebende Frage allerdings wurde nur vorsichtig gestellt. Kein Kar-
tdusermonch war beim Kongre3 anwesend. Viele von ihnen (auch hier gibt es eine echte
Pluralitit) sehen sogar die Zeit, die auf dem Kongref vorgestellt wurde, als eine Deka-
denzzeit an. Zu Recht? Zu Unrecht? Bei den groBartigen Dokumenten — literarische
wie architektonische wie ikonographischer Art - vergangener Zeit stellt sich die Frage,
ob gelebte Kontemplation nicht ausstrahlen muf3, kommunikativ werden muf3. Kon-
templatives Leben als Berufung von Gott vor Gott braucht die Einsamkeit, die Stille,
die Abgeschlossenheit. Aber gibt es nicht auch ein Ausstrahlen des stillen, betenden
Lebens? Brauchen wir, die Kirche, nicht gerade heute Zeugnisse des Betens? Zeugnisse
aber miissen gelesen werden kénnen. War das Wirken der Kolner Kartanse am Aus-
gang des Mittelalters, war die Ausformung des Rosenkranzgebetes, die nicht zuletzt in
Kartauserkreisen geschah, war die reiche Literatur, die wir aus den Kartausen haben
(viele Schriften M. Eckharts sind uns iiber sie erhalten geblieben) nur eine Dekadenz-
Erscheinung? Oder ist umgekehrt das kontemplative, einsame Leben nur dort voll und
ganz legitimiert, wo es auch sichtbare Friichte (nicht nur unsichtbare iiber das geheim-
nisvoll bleibende Gnadenwirken Gottes) fiir die sichtbare Kirche hervorbringt?

Das sind Fragen, mit denen sich die zukiinftigen Kartiduserkongresse hoffentlich be-

schiftigen werden.
Josef Sudbrack, Miinchen





