
IM SPIEGEL DER ZEIT 

•Kartäusermystik und -mystiker"; 
Kontemplation ohne Kommunikation? 
Zum dritten internationalen Kongreß über die Kartäusergeschichte und -Spiritualität 

Eine sprechendere Stätte für diese Zusammenkunft von Spezialisten und Liebhabern 
hätte man sich kaum auswählen können: in der ehemaligen Kartause Cella Salutis 
(Zelle des Heils) zu Tückelhausen bei Ochsenfurt kann der Besucher noch vieles von 
dem entdecken, was die Mönche 1803 nach über 450 Jahren von Gebet und Arbeit ver- 
lassen mußten. Durch den klugen Einsatz von Pfarrer Rackowitz (vgl. seinen ausge- 
zeichneten Kirchenführer, Die ehemalige Klosterkirche der Kartause •Cella Salutis" in 
Tückelhausen) ist ein Großteil der alten Gebäude, besonders die barock ausgestattete 
Kirche, mit Hilfe mannigfacher großzügiger Unterstützungen, wieder in den alten Zu- 
stand gebracht worden. 

Auch der Termin vom 3. bis 6. September 1981 war gut gewählt. Er erlaubte eine 
ganztägige, gut geführte Exkursion (Dr. E. G. Krenig) in das fränkische Land, wo unter 
anderem zwei weitere der ehemaligen fünf Kartausen im Würzburger Gebiet besucht 
werden konnten: die Ruinen von Grünau bei Wertheim und das gut erhaltene Astheim 
bei Volkach. 

Die dichten Vorträge des Kongresses begannen bei allgemeineren Fragen über die 
Mystik, führten zu einzelnen Kartäusermystikern oder Kartäuserschriftstellern und en- 
deten bei Darstellungen der kulturell-spirituellen Leistungen dieses kontemplativen 
Ordens der katholischen Kirche. Tückelhausen selbst ist ein ausgezeichnetes Beispiel 
des kulturell-spirituellen Niveaus dieser Männer. Zwei im Zusammenhang mit dem 
Kongreß erschienene Arbeiten zeigen dies: Margit Früh, Das Chorgestühl der ehemali- 
gen Kartause Tückelhausen, mit vielen ganzseitigen Abbildungen (1752 von Bruder 
Anthelmus Stolz OCarth hergestellt); Friedrich Stöhlker, Die Kartause Cella Salutis zu 
Tückelhausen auf einem Votivbild des 18. Jahrhunderts (Sonderdruck der Mainfränki- 
schen Hefte, 74, 1981), wo anhand eines allegorischen Gemäldes die reiche Spirituali- 
tät des Ordens dokumentiert wird. 

Die Beiträge zum Kongreß selbst sind zum Teil im ersten Band der Festschrift, Kar- 
täusermystik und -mystiker (Institut für Anglistik und Amerikanistik, Universität Salz- 
burg 1981, als Band 55 der Analecta Cartusiana, hgg. Dr. James Hogg) schon erschie- 
nen und werden im zweiten Band noch veröffentlicht. Der vorliegende Band ist ähnlich 
vorzüglich und großzügig (mit vielen Bildern) ausgestattet wie die Festschrift des letzt- 
jährigen Kongresses: Die Kartäuser in Österreich, Band 1 und 2. Auf einzelne Beiträge 
sei hingewiesen. Der bekannte französische Forscher Francis Ruello untersucht •Die 
Rolle des Intellekts und des Affekts in der mystischen Theologie von Hugo von Balma" 
(1-46), ein Thema, das gerade heute wieder aktuell zu werden scheint. Hugo von 
Balma (Ende des 13. Jh.) ist einer der noch wenig erforschten, aber überaus einflußrei- 



Im Spiegel der Zeit 474 

chen Autoren des Kartäuserordens; man wird die spätmittelalterliche Spiritualität (von 
Seuse bis Nikolaus von Kues) und wohl auch die klassische spanische Mystik nicht ohne 
ihn recht einschätzen können. Und die Thematik steht mitten in der Diskussion des 20. 
Jahrhunderts: Geschieht die höchste Begegnung mit Gott im Erkennen oder im Lie- 
ben? Ist es mehr eine Sache des Gemüts oder des Verstehens? Spielt es sich innerhalb 
der Rationalität oder jenseits von ihr, im Irrationalen ab? Hugo von Balma gilt allge- 
mein als ein Autor, der die Irrationalität der mystischen Erfahrung vertrat. Aber Fr. 
Ruello zeigt überzeugend, wie klug und besonnen, ganz und gar nicht in der heute oft 
anzutreffenden Einseitigkeit, Hugo den Vorrang des Affektiven vertritt. Auch was 
Dom Philippe Dupont über den •Mystischen Aufstieg bei Guigue du Pont" schreibt, hat 
aktuelle Bedeutung. Dessen historische Rolle kann man daran ersehen, daß Ludolph 
von Sachsen in seiner Vita Christi ihn in breiter Weise ausgeschrieben hat. Aktuell aber 
ist die Methodik der Kontemplation-Meditation, die Guigue (nicht zu verwechseln mit 
den beiden anderen kartäusischen Guigues) entwirft; eine Methodik, die ihren Angel- 
punkt in Jesus hat. 

Guigue du Pont geht es wie den anderen in der Festschrift vorgestellten (und im zwei- 
ten Band noch vorzustellenden) Kartäusern um Mystik und Gotteserfahrung. Der mo- 
derne Leser ist zugleich erstaunt über den entfalteten und damals auch gelebten Reich- 
tum an Erfahrung, wie er - beim Vergleich mit heutiger Literatur - bekümmert sein 
muß über unsere diesbezügliche Armut. Man muß nur verfolgen, wie sich dieser spiri- 
tuelle Reichtum in kulturelle Leistungen entfaltet hat. Die Kartause St. Barbara von 
Köln (im 16. Jh.) wurde von einem französischen Forscher vorgestellt: aus der Ge- 
schichte der ersten Jesuiten in Deutschland wissen wir, welch große Bedeutung das kar- 
täusische Leben für die deutsche Spiritualität hatte. In den Schriften der Kölner Kar- 
tause wurde das mittelalterliche Erbe in die Barockzeit hinein überliefert. Der kultu- 
relle Einfluß war allen Teilnehmern nicht nur durch die Vorträge offensichtlich. 

Die sich daraus ergebende Frage allerdings wurde nur vorsichtig gestellt. Kein Kar- 
täusermönch war beim Kongreß anwesend. Viele von ihnen (auch hier gibt es eine echte 
Pluralität) sehen sogar die Zeit, die auf dem Kongreß vorgestellt wurde, als eine Deka- 
denzzeit an. Zu Recht? Zu Unrecht? Bei den großartigen Dokumenten • literarische 
wie architektonische wie ikonographischer Art • vergangener Zeit stellt sich die Frage, 
ob gelebte Kontemplation nicht ausstrahlen muß, kommunikativ werden muß. Kon- 
templatives Leben als Berufung von Gott vor Gott braucht die Einsamkeit, die Stille, 
die Abgeschlossenheit. Aber gibt es nicht auch ein Ausstrahlen des stillen, betenden 
Lebens? Brauchen wir, die Kirche, nicht gerade heute Zeugnisse des Betens? Zeugnisse 
aber müssen gelesen werden können. War das Wirken der Kölner Kartause am Aus- 
gang des Mittelalters, war die Ausformung des Rosenkranzgebetes, die nicht zuletzt in 
Kartäuserkreisen geschah, war die reiche Literatur, die wir aus den Kartausen haben 
(viele Schriften M. Eckharts sind uns über sie erhalten geblieben) nur eine Dekadenz- 
Erscheinung? Oder ist umgekehrt das kontemplative, einsame Leben nur dort voll und 
ganz legitimiert, wo es auch sichtbare Früchte (nicht nur unsichtbare über das geheim- 
nisvoll bleibende Gnadenwirken Gottes) für die sichtbare Kirche hervorbringt? 

Das sind Fragen, mit denen sich die zukünftigen Kartäuserkongresse hoffentlich be- 
schäftigen werden. 

Josef Sudbrack, München 




