Gottes Heiliger und die Heiligen

Josef Sudbrack, Miinchen

In das Stundenbuch fiir Etienne Chevalier hat Jean Fouquet (1444—-1446) eine
Miniatur der HI. Dreifaltigkeit gemalt. Drei gleiche Gestalten sitzen auf gol-
denen Thronen, und der Goldglanz ihrer Herrlichkeit besteht aus einer Schar
von Engeln und Heiligen. In dhnlicher Weise hat Matthias Griinewald iiber der
Stuppacher Madonna die Herrlichkeit des Vaters gemalt. In den Trés Riches
Heures von Jean, Herzog von Berry (um 1400), ist das Paradies ein einziger
Goldglanz von Engeln und Heiligen. Und eine Miniatur aus dem Scivias-Co-
dex der hl. Hildegard stellt die Herrlichkeit des Himmels nur noch mit Kreisen
von Engelchoren dar und einem Freiraum in der Mitte — dort wohnt Gott.

Solche Bilder interpretieren, was der Priester tagtiglich in der Liturgie be-
tet: ,,Ja, du bist heilig groBer Gott, du bist der Quell aller Heiligkeit (2. Ka-
non); ,,Du Ursprung und Fiille aller Heiligkeit* (SchluBgebet aus der Messe
fir Ordensleute); ,,Du bist groB in deinen Heiligen** (Tagesgebet fiir Marty-
rer); ,,Du bist das Licht der Glaubenden und das Leben der Heiligen** (Tages-
gebet, Allerseelen).

Gottes Herrlichkeit wird sichtbar, erlebbar im Glanz seiner Heiligen! Er-
richtet aber eine solche Auffassung keine Barriere zwischen mir, dem Men-
schen, und meinem Gott? Besteht nicht die Wiirde des Menschen darin, daf er
unmittelbar Gott begegnen, ihm ins Antlitz schauen kann?

Gerade in der Mystik hat man sich immer wieder mit solchen Einwénden be-
schéftigt: Mufl man nicht alles Geschaffene beiseite schieben, damit Gott ganz
unmittelbar (ohne Mittel, schreibt Ruusbroec) das Herz des Menschen beriih-
ren kann?

Doch was ist mit dem Wort ,,unmittelbar* eigentlich gesagt? Wenn ich dem
Menschen, den ich liebe, ins Auge schaue, ist dieser Blick dann nicht mehr un-
mittelbar, vermittelt durch die Lichtquellen, die biologische Sch-Titigkeit,
durch die Materialitit des Auges, in dem die Innerlichkeit meines Gegeniibers
Gestalt gewinnt? Oder ist dieser Blick auf den anderen, der mir gegeniibertritt,
nicht genau dasjenige, was mir als unmittelbare Begegnung geschenkt wird?

Die Gegensitze ,,vermittelt-unmittelbar* sind letztlich doch aus der Physik
genommen. Das personale Leben iibersteigt sie. Dort wird die Begegnung, die
einem anderen Menschen ins Auge schaut — trotz aller Physik und Biologie —,
ganz und gar unmittelbar. Der MaBstab ist nicht Distanz oder Kontakt, der
MaBstab ist die Liebe. So wie es die mittelalterlichen Kommentare zar Mysti-
schen Theologie des Areopagiten schreiben: ,,Die Liebe tritt ein, wo der Ver-
stand drauBen bleibt.“ — Wir diirfen erginzen, ,,wo Begreifen und Erfahren



Josef Sudbrack 2

und all die iibrigen passiven wie aktiven Tétigkeiten des Menschen drauBen
bleiben.*

1n der Unmittelbarkeit der Liebe sind die Menschen damals Gott selbst in
einem Menschen begegnet, in Jesus Christus. Schon zu Lebzeiten erkannten
ihn die Ddmonen mit dem scharfen Blick des Bosen als den ,,Heiligen Gottes*
(Mk 1, 24). Und nach der Auferstehung nennt ihn Petrus schlechthin ,,den Hei-
ligen (Apg 3, 14). So sieht ihn auch der Seher von Patmos: ,,Der Heilige, der
Wahrhaftige; Herr, du Heiliger und Wahrhaftiger* (Apk 3, 7; 6, 10).

Der Heilige Gottes! In thm bricht die Herrlichkeit des Vaters in diese Welt
ein. Die Jiinger erkannten ,,seine Herrlichkeit und glaubten anihn‘ (Joh 2, 11;
11, 40). Und daist keine Notwendigkeit mehr, diese Herrlichkeit Jesu von Na-
zaret nun zu iiberschreiten, um hinter thm, in thm oder durch ihn hindurch
Gottes eigenes Wesen unmittelbar zu sehen. Jesu Herrlichkeit sehen, das heif§t
glauben, das heiBt, Gott unmittelbar begegnen. ,,Philippus, wer mich gesehen
hat, hat den Vater gesehen‘‘ (Joh 14, 9). Teresa von Avila und andere Gott-
Erfahrenen wehren sich gegen die Meinung — oftmals von hohen Theologen
vorgetragen —, man miisse gleichsam durch den Menschen Jesus hindurchge-
hen, und dann im Inneren sein Gott-Sein ergreifen. Teresa von Avila war in
dieser Hinsicht theologisch reifer als selbst Augustinus, in dessen Schriften die
Theologen das Axiom fanden: man miisse durch das Menschsein-Christi hin-
durch in sein Gottsein gelangen (Per Christum hominem ad Christum Deum).
Aber Gottes Herrlichkeit strahlt ,,auf dem Antlitz Christi“ (2 Kor 4, 6) —nicht
dahinter, nicht daneben, nicht dariiber.

Diese Herrlichkeit Gottes, die auf Jesu Antlitz erstrahlt, diese Heiligkeit des
Vaters, die ungebrochen in seinem Sohn sichtbar wird, fliet weiter in die Zeit
der Kirche hinein. Wiederum erschaut der Seher von Patmos die SchluBsyn-
these: ,,die Herrlichkeit Gottes erleuchtet (die himmlische Stadt), und ihre
Leuchte ist das Lamm*‘‘ (Apok 21, 23). Diese leuchtende ewige Stadt sind die
Heiligen. Werden wir einmal sein in ihrer Schar? Alle sind hell und heilig durch
das Licht des Lammes. Wie in einem Diamant bricht sich das eine helle Licht
Jesu Christi in dieser Vielzahl der Heiligen.

Auch wir sollten einmal, um neu zu wissen, wie hell und rein der Sonnen-
strahl ist, thn durch ein Prisma zerlegen in seine Farbigkeit. Die Skala der Re-
genbogenfarben ist das eine helle Licht dieses Sonnenstrahls, — nur zerlegt in
das Spektrum der Farben.

Jesu Licht, Jesu Herrlichkeit, Jesu Heiligkeit zerlegt, entfaltet sich in die
raum-zeitliche Gebrochenheit unserer Welt. Die Heiligen sind die Prismen-
farben des einen und einzigen Heiligen Gottes. So stark ist das Licht Jesu, dab
ein Heiliger sich nicht aufgeben muB, um nun ganz und gar ein Leuchtender zu
sein in der Herrlichkeit Jesu. Nachahmung Jesu hei3t nicht, ein ,,fremdes*
Heiligkeitsideal sich {iberstiilpen. Sie heift, die eigene Personalitdt und den



Ausharren in Geduld 3

eigenen Weg finden — und dann voll Dankbarkeit feststellen, daf3 diese eigene
menschliche Heiligkeit eine Prismenfarbe aus dem hellen Licht Gottes ist. So
stark ist die Heiligkeit des Heiligen Gottes, daf in ihrer Helle jeder Mensch
seine eigene Heiligkeit finden kann. Und diese seine eigene Heiligkeit steht
Gottes Herrlichkeit nicht im Weg, sondern 148t sie nur noch heller und lichter
erfahren.

Die zu Beginn erwihnten Bilder und viele andere haben es dargestellt. Mog-
lich aber wurde dies, weil Gottes Sohn selbst in die Sichtbarkeit dieser Welt
eintrat, sie segnete und heiligte, damit sie nicht mehr — wie Paulus es formuliert
— ein ,,Fleisch der Siinde*, sondern ein Licht des Geistes sei.

Weil einmal, substantiell und als Mitte fiir immer, das Menschsein Jesu Aus-
druck und Antlitz der Herrlichkeit Gottes geworden ist, deshalb konnen Men-
schen Heilige werden. Sie nehmen nichts weg von Gottes Glanz; sie verhindern
nicht die Unmittelbarkeit der Gotteserfahrung; sie machen aber sichtbar
und erfahrbar, wie heilig Gott ist— erfahrbar fiir jeden, der sich rufen und beru-
fen ldBt, Gottes Herrlichkeit zu sehen, Gott in seiner Heiligkeit zu begegnen
und ihn anzubeten.

Ausharren in Geduld

Ein aktueller Aspekt der Spiritualitdt Teresas von Avila

Krista Verbeek, Kdln

Das Leben und Wirken der heiligen Teresa von Avila hat bis in unsere Tage
nichts an Bedeutung verloren. Ihre prizise, anschauliche und zugleich pak-
kende Beschreibung des mystischen Weges bleibt uniibertroffen. All denen,
die den Weg des inneren Gebetes gehen wollen, vermag sie eine wertvolle Hil-
fe, eine sichere Fiihrerin zu sein. Sie hat kein theologisches System aufgebaut;
aber ihre Stimme wurde im christlich-theologischen Raum stets gehort. In un-
serer Zeit erhielt sie sogar den Titel einer Kirchenlehrerin. Thre Wirkung ist
bleibend.

Es soll gefragt werden, was sie unserer Zeit Besonderes zu sagen hat. Wer
ihre Schriften in die Hand nimmt, mehr noch, wer sich auf ihre Weisungen ein-
1aBt, wird auf vieles stoBen, was ,,modern‘ anmutet. Einem dieser ,,moder-
nen* Ziige soll im folgenden nachgegangen werden.





