
Gottes Heiliger und die Heiligen 
Josef Sudbrack, München 

In das Stundenbuch für Etienne Chevalier hat Jean Fouquet (1444-1446) eine 
Miniatur der Hl. Dreifaltigkeit gemalt. Drei gleiche Gestalten sitzen auf gol- 
denen Thronen, und der Goldglanz ihrer Herrlichkeit besteht aus einer Schar 
von Engeln und Heiligen. In ähnlicher Weise hat Matthias Grünewald über der 
Stuppacher Madonna die Herrlichkeit des Vaters gemalt. In den Tres Riches 
Heures von Jean, Herzog von Berry (um 1400), ist das Paradies ein einziger 
Goldglanz von Engeln und Heiligen. Und eine Miniatur aus dem Scivias-Co- 
dex der hl. Hildegard stellt die Herrlichkeit des Himmels nur noch mit Kreisen 
von Engelchören dar und einem Freiraum in der Mitte - dort wohnt Gott. 

Solche Bilder interpretieren, was der Priester tagtäglich in der Liturgie be- 
tet: •Ja, du bist heilig großer Gott, du bist der Quell aller Heiligkeit" (2. Ka- 
non); •Du Ursprung und Fülle aller Heiligkeit" (Schlußgebet aus der Messe 
für Ordensleute); •Du bist groß in deinen Heiligen" (Tagesgebet für Märty- 
rer); •Du bist das Licht der Glaubenden und das Leben der Heiligen" (Tages- 
gebet, Allerseelen). 

Gottes Herrlichkeit wird sichtbar, erlebbar im Glanz seiner Heiligen! Er- 
richtet aber eine solche Auffassung keine Barriere zwischen mir, dem Men- 
schen, und meinem Gott? Besteht nicht die Würde des Menschen darin, daß er 
unmittelbar Gott begegnen, ihm ins Antlitz schauen kann? 

Gerade in der Mystik hat man sich immer wieder mit solchen Einwänden be- 
schäftigt: Muß man nicht alles Geschaffene beiseite schieben, damit Gott ganz 
unmittelbar (ohne Mittel, schreibt Ruusbroec) das Herz des Menschen berüh- 
ren kann? 

Doch was ist mit dem Wort •unmittelbar" eigentlich gesagt? Wenn ich dem 
Menschen, den ich liebe, ins Auge schaue, ist dieser Blick dann nicht mehr un- 
mittelbar, vermittelt durch die Lichtquellen, die biologische Seh-Tätigkeit, 
durch die Materialität des Auges, in dem die Innerlichkeit meines Gegenübers 
Gestalt gewinnt? Oder ist dieser Blick auf den anderen, der mir gegenübertritt, 
nicht genau dasjenige, was mir als unmittelbare Begegnung geschenkt wird? 

Die Gegensätze •vermittelt-unmittelbar" sind letztlich doch aus der Physik 
genommen. Das personale Leben übersteigt sie. Dort wird die Begegnung, die 
einem anderen Menschen ins Auge schaut - trotz aller Physik und Biologie -, 
ganz und gar unmittelbar. Der Maßstab ist nicht Distanz oder Kontakt, der 
Maßstab ist die Liebe. So wie es die mittelalterlichen Kommentare zur Mysti- 
schen Theologie des Areopagiten schreiben: •Die Liebe tritt ein, wo der Ver- 
stand draußen bleibt." - Wir dürfen ergänzen, •wo Begreifen und Erfahren 



Josef Sudbrack 2 

und all die übrigen passiven wie aktiven Tätigkeiten des Menschen draußen 
bleiben." 

In der Unmittelbarkeit der Liebe sind die Menschen damals Gott selbst in 
einem Menschen begegnet, in Jesus Christus. Schon zu Lebzeiten erkannten 
ihn die Dämonen mit dem scharfen Blick des Bösen als den •Heiligen Gottes" 
(Mk 1,24). Und nach der Auferstehung nennt ihn Petrus schlechthin, ,den Hei- 
ligen" (Apg 3, 14). So sieht ihn auch der Seher von Patmos: •Der Heilige, der 
Wahrhaftige; Herr, du Heiliger und Wahrhaftiger" (Apk 3, 7; 6, 10). 

Der Heilige Gottes! In ihm bricht die Herrlichkeit des Vaters in diese Welt 
ein. Die Jünger erkannten •seine Herrlichkeit und glaubten an ihn" (Joh 2,11; 
11, 40). Und da ist keine Notwendigkeit mehr, diese Herrlichkeit Jesu von Na- 
zaret nun zu überschreiten, um hinter ihm, in ihm oder durch ihn hindurch 
Gottes eigenes Wesen unmittelbar zu sehen. Jesu Herrlichkeit sehen, das heißt 
glauben, das heißt, Gott unmittelbar begegnen. •Philippus, wer mich gesehen 
hat, hat den Vater gesehen" (Joh 14, 9). Teresa von Avila und andere Gott- 
Erfahrenen wehren sich gegen die Meinung - oftmals von hohen Theologen 
vorgetragen -, man müsse gleichsam durch den Menschen Jesus hindurchge- 
hen, und dann im Inneren sein Gott-Sein ergreifen. Teresa von Avila war in 
dieser Hinsicht theologisch reifer als selbst Augustinus, in dessen Schriften die 
Theologen das Axiom fanden: man müsse durch das Menschsein-Christi hin- 
durch in sein Gottsein gelangen (Per Christum hominem ad Christum Deum). 
Aber Gottes Herrlichkeit strahlt •auf dem Antlitz Christi" (2 Kor 4,6)- nicht 
dahinter, nicht daneben, nicht darüber. 

Diese Herrlichkeit Gottes, die auf Jesu Antlitz erstrahlt, diese Heiligkeit des 
Vaters, die ungebrochen in seinem Sohn sichtbar wird, fließt weiter in die Zeit 
der Kirche hinein. Wiederum erschaut der Seher von Patmos die Schlußsyn- 
these: •die Herrlichkeit Gottes erleuchtet (die himmlische Stadt), und ihre 
Leuchte ist das Lamm" (Apok 21, 23). Diese leuchtende ewige Stadt sind die 
Heiligen. Werden wir einmal sein in ihrer Schar? Alle sind hell und heilig durch 
das Licht des Lammes. Wie in einem Diamant bricht sich das eine helle Licht 
Jesu Christi in dieser Vielzahl der Heiligen. 

Auch wir sollten einmal, um neu zu wissen, wie hell und rein der Sonnen- 
strahl ist, ihn durch ein Prisma zerlegen in seine Farbigkeit. Die Skala der Re- 
genbogenfarben ist das eine helle Licht dieses Sonnenstrahls, - nur zerlegt in 
das Spektrum der Farben. 

Jesu Licht, Jesu Herrlichkeit, Jesu Heiligkeit zerlegt, entfaltet sich in die 
raum-zeitliche Gebrochenheit unserer Welt. Die Heiligen sind die Prismen- 
farben des einen und einzigen Heiligen Gottes. So stark ist das Licht Jesu, daß 
ein Heiliger sich nicht aufgeben muß, um nun ganz und gar ein Leuchtender zu 
sein in der Herrlichkeit Jesu. Nachahmung Jesu heißt nicht, ein •fremdes" 
Heiligkeitsideal sich überstülpen. Sie heißt, die eigene Personalität und den 



Ausharren in Geduld 3 

eigenen Weg finden • und dann voll Dankbarkeit feststellen, daß diese eigene 
menschliche Heiligkeit eine Prismenfarbe aus dem hellen Licht Gottes ist. So 
stark ist die Heiligkeit des Heiligen Gottes, daß in ihrer Helle jeder Mensch 
seine eigene Heiligkeit finden kann. Und diese seine eigene Heiligkeit steht 
Gottes Herrlichkeit nicht im Weg, sondern läßt sie nur noch heller und lichter 
erfahren. 

Die zu Beginn erwähnten Bilder und viele andere haben es dargestellt. Mög- 
lich aber wurde dies, weil Gottes Sohn selbst in die Sichtbarkeit dieser Welt 
eintrat, sie segnete und heiligte, damit sie nicht mehr - wie Paulus es formuliert 
- ein •Fleisch der Sünde", sondern ein Licht des Geistes sei. 

Weil einmal, substantiell und als Mitte für immer, das Menschsein Jesu Aus- 
druck und Antlitz der Herrlichkeit Gottes geworden ist, deshalb können Men- 
schen Heilige werden. Sie nehmen nichts weg von Gottes Glanz; sie verhindern 
nicht die Unmittelbarkeit der Gotteserfahrung; sie machen aber sichtbar 
und erfahrbar, wie heilig Gott ist- erfahrbar für jeden, der sich rufen und beru- 
fen läßt, Gottes Herrlichkeit zu sehen, Gott in seiner Heiligkeit zu begegnen 
und ihn anzubeten. 

Ausharren in Geduld 
Ein aktueller Aspekt der Spiritualität Teresas von Avila 

Krista Verbeek, Köln 

Das Leben und Wirken der heiligen Teresa von Avila hat bis in unsere Tage 
nichts an Bedeutung verloren. Ihre präzise, anschauliche und zugleich pak- 
kende Beschreibung des mystischen Weges bleibt unübertroffen. All denen, 
die den Weg des inneren Gebetes gehen wollen, vermag sie eine wertvolle Hil- 
fe, eine sichere Führerin zu sein. Sie hat kein theologisches System aufgebaut; 
aber ihre Stimme wurde im christlich-theologischen Raum stets gehört. In un- 
serer Zeit erhielt sie sogar den Titel einer Kirchenlehrerin. Ihre Wirkung ist 
bleibend. 

Es soll gefragt werden, was sie unserer Zeit Besonderes zu sagen hat. Wer 
ihre Schriften in die Hand nimmt, mehr noch, wer sich auf ihre Weisungen ein- 
läßt, wird auf vieles stoßen, was •modern" anmutet. Einem dieser •moder- 
nen" Züge soll im folgenden nachgegangen werden. 




