Rolf Kiihn 12

» Warum also soll ich noch bleiben in diesem armseligen Elende? Dazu,
daB der Wille des Herrn erfiillt werde. ... Hoffe und harre.*28
Dieses Sichgedulden in der Erwartung der ewigen Gemeinschaft mit ihrem ge-
liebten Herrn — das ist der Gipfel ihrer Geduld.
Ihre Seele starb den Liebestod?®, und Teresa starb der ersehnten ewigen
Vereinigung mit ihrem Gott entgegen.

28 A a. 0.V 314, 4.
22 A. a. O. V Gedanken iiber die Liebe Gottes, 288, 2 und 3.

Prophetische Solidaritét in der Alltaglichkeit

Zu Charles de Foucauld und Simone Weil

Rolf Kiihn, Singen

Mit einer kaum geahnten Intensitidt bricht heute das Verlangen nach christli-
chen Leitbildern und Lebensentwiirfen auf. Besonders die Jugend, die unter-
wegs ist zur vollen Identitit und eigenen Lebensperspektive, sucht solche Da-
seinsmodelle. Es ist weniger Glaubensreife oder gar religios-kirchliche Praxis,
was sie dabei anzieht, als vielmehr Echtheit und Wahrhaftigkeit.

1. Wesensziige des Prophetischen

Vielgestalt und Einheit der Gnade Gottes: Bezeugung seiner Treue

Es ist wahrhaftig nicht schwer, eine gute und iiberzeugende Bild- und Text-
reihe wie die ,,Portraits engagierter Christen‘‘! zusammenzustellen. In ihrer
bewuBten Beschriankung auf nur wenige, aber charakteristische Ziige in Zitat
und Foto und in der erstaunlichen Verschiedenheit der Frauen- und Minner-
gestalten verdient die erwéhnte Portrait-Reihe Anerkennung und Dank. Die
Gnade Gottes zeigt gerade in der Vielfalt ihrer personalen und geschichtlichen

! Herausgegeben vom PWB-Informationsdienst, Freiburg i. Br.



Prophetische Solidaritat 13

Erscheinung ihre Einheit; denn Gottes immer gleiche Treue leuchtet in jedem
einzelnen dieser Menschen neu und reich auf. Aber deshalb wichst aus der Be-
gegnung mit diesen Portraits Erwartung. Thre Verschiedenheit 146t keine stets
gleichbleibende Antwort auf unser Fragen zu, sondern gibt Zeugnis dafiir, daf3
Gott seine Treue hier und jetzt, in diesem Menschen, zu jedem einzelnen von
uns, wahren wird.

Prophetische Existenz als Zeichen zum Innehalten

Was nunist das ,,Prophetische‘, das in diesen ,,Portraits engagierter Christen‘
unsere Aufmerksamkeit fesselt? Mit dem Wort ,,engagiert* allein ist es noch
keineswegs gefalt. ,,Engagement’ wird weithin verstanden als Weltzuwen-
dung; doch darin liegt etwas Schillerndes und Einseitiges. ,,Engagement*‘ wird
vom Aktiven, Direkten und Dynamischen her bewertet, womit der Weltzu-
stand ja verdndert werden soll. Darunter fallt jedoch manches ,,Unpropheti-
sche®, das trotz des duBlersten Wagemutes in Macht- und Prestige-Entfaltung
verlduft. Unter ,,Engagement* fallt auch jener Aktivismus, der nicht mehr be-
reit ist, in den Spiegel zu schauen, und darum allzuleicht — aufgrund der Eigen-
beschleunigung wie auf einer abschiissigen StraBe —~ zu Mitteln der Zerstérung
greift. Und gerechtfertigt wird dies vom faszinierenden, engagierten Tun
selbst, nicht mehr vom Ziel her.

Prophetische Daseinsweise aber wirkt aufriittelnd, weil sie das reine, unge-
schiitzte Zeichen-Sein wagt. Das zeigt sich im Zusammenklang von Leben und
Sprechen, worin dann noch einmal tiefer die Einfachheit eines Geschauten
aufleuchtet, so daB die Gegensétze ohne kleinlaute Kompromisse versohnt
sind. So geschah es im dulersten Fall des bezeugenden Sprechens, als Jesus vor
Pilatus und am Kreuze verstummte (Mk 15,14f; Lk 23,36f). Dieses Sich-
Uberlassen an das ganz Andere war zugleich ein Verweis auf die Transzendenz
wie eine SchluB3-Deutung dessen, was Jesus sagte und lebte und was spiterhin
Christen sagen und leben werden. In der prophetischen Existenz bricht das
Wesen der ureigensten Gottesbekundung auf und zeigt sich als Einheit von
Werk und Aussage.

Ein solcher prophetischer Gestus gewinnt in unserem Wahrnehmungsfeld
die Kraft des unmittelbar Ansprechenden. Gerade weil er in der unwiederhol-
baren Einmaligkeit eines Menschen geschieht, trifft er unverwechselbar, ein-
malig und individuell den einen bestimmten Menschen.

Der Suchende wie der prophetische Zeuge begegnen sich mithin auf dem
Weg der Aufmerksamkeit. Im extremen Lebenszeugnis geschieht das Auf-
merken fiir das ,,ganz Andere* und wird zum AnlaB, daB auch ,,ich (hier muB
die Sprache personlich werden) meinen Blick auf eine ,,neue Moglichkeit der
Wirklichkeitserfahrung richte, daB ich aufmerke. Im Spannungsfeld dieses



Rolf Kiihn 14

beidseitigen Innehaltens wird Transzendentes sichtbar; wir diirfen jetzt sagen,
wird Gott sichtbar. Der Blick riickt von der eigenen ,,Person‘‘ und ihren Inter-
essen ab. Das Getroffensein vom prophetischen Zeichen schenkt ,,mir** die
Kontemplation, die auch-am Ursprung des prophetischen ,,Engagements‘
stand. Jedes wahre Tun, was mit Engagement gemeint sein sollte, beginnt also
mit einem Innehalten: ein erneuter Blick fillt auf die uns umgebende Realitit.
Dieser verweilende Blick aus einer neuen Perspektive heraus ist der eigentli-
che Ausgangspunkt und das Ziel einer Weltzuwendung, die dem propheti-
schen Anspruch als einem wahren Engagement gerecht wird.

Not und Transzendenz in prophetischer Solidaritit

Die Vergangenheit bildet eine nie versiegende Quelle von Vorbildern zur Ein-
iibung ins Christliche. Doch ihre Gestalten steigen nur dann aus der Erinne-
rung in die lebendige Gegenwart, wenn die Begegnung mit ihnen geschieht
,»mitten in der Welt*. Dieses ,,mitten in der Welt* liegt einerseits im Netz ge-
schichtlicher Verkniipfung. Andererseits aber muf es jeder Zeitbeschrinkung
enthoben sein, da wir uns heute in dieser Mitte von ,,damals* wiederfinden.
Not und Transzendenz sind zwei Koordinaten, die diese ,,Welt-Mitte‘ be-
stimmen.

Not umschliet den Ruf: ,,Was‘ daim Augenblick so unabwendbar und un-
verstidndlich mich und andere bedriickt, es moge anders werden! Transzen-
denz ist die offene Weite der VerheiBung: dieses andere wird sich ereignen, —
auch wenn das ,,Wie* der Verdnderung unbekannt bleibt, wenn es sich in
Hoffnung und Zuversicht vollzieht. Aber gerade der Riickblick auf das pro-
phetische Zeugnis 6ffnet die Gegenwart zur Zukunft, auch wenn der Augen-
blick der Gegenwart dunkel bleibt.

Not und Transzendenz leiten den Blick iiber zur neu wahrzunehmenden
Wesensmitte der jetzigen Weltgestaltung. Beide werden getragen von einem
Dritten, von der Solidaritit. Diese motiviert zur Tat. Und dort, wo sich die So-
lidaritdt dem notvollen Ruf nach ,,Erbarmen‘‘? ausliefert, wird ihr Tun zum er-
neuten prophetischen Zeichen.

2 Man vgl., was die zweite Enzyklika Johannes Panl IL. vom 30. November 1980 iiber die Schop-
ferkraft des Erbarmens in Hinsicht auf ,,eine neue Phase der Selbstverwirklichung der Kirche*
sagt (Dives in misericordia V11, 15). Was sie— ,,wie die Propheten‘‘—der Weltin Erinnerung brin-
gen will, ist eine allgemein notwendige BewuBtseinswende auf dem Weg zu einer, alle Bereiche
nmfassenden ,,Kultur der Liebe‘, die schon Panl VI. beschworen hatte. Auch die III. Vollver-
sammlung des lateinamerikanischen Episkopates in Punebla vom 13. Febrnar 1979 hatte diesen
Begriff einer ,,Zivilisation der Liebe‘‘ zum Leitmotiv erwahlt: Die Evangelisierung Lateinameri-
kas in Gegenwart und Zukunft. Deutsche Ubers. hrsg. v. Sekretariat der Dentschen Bischofskon-
ferenz, Bonn 1979, 11f.



Prophetische Solidaritit 15

Nichts anderes klingt im Hebréerbrief an, wo Jesu ,,Gleichheit mit den Brii-
dern* sich im ,,Mitgefiihl“ und ,,Mitleiden‘ kundtat (Hebr 2,17; 4,15). Be-
griindet ist dies in der menschenzugewandten Herkunft vom Vater und der fiir-
sprechenden Riickkehr zu ihm. Diese Verankerung in der Transzendenz ist
welt- und zeitumspannend; deshalb vermag Jesus jedes Herz anzuriihren. In
den synoptischen Evangelien wird die Solidaritiat Jesu konkret; dort wird von
seiner Verborgenheit in Nazaret, seiner Armut und Heimatlosigkeit, seinem
Mitleiden mit den Menschen berichtet (z. B. Mk 6,34; Mt 8,20). So kann der
Tiibinger Theologe Walter Kasper schreiben, daB ,,die Synoptiker Jesus als
den verkiinden, der ganz unser Bruder geworden ist““, und er verbindet damit
das Weiterwirken dieses prophetischen Zeichens, daf3 ndmlich dieses Motiv
eine Hauptinspiration fiir viele Heilige unserer Zeit wurde, so z. B. fiir Charles
de Foucauld (1858-1916) und Simone Weil (1909-1943)3, denen vorlie-
gende Uberlegungen gelten.

Aufmerksames Schauen mit den Augen erlosender Liebe

Beide Zeugen kommen darin iiberein, da8 sie Gottes Wahrheit auch dort noch
sichtbar machen, wo sich die Wahrheitsverkiindigung nicht mehr artikulieren
kann — wo sich das Sprechen Gottes ins Schweigen hinein entzieht. Thre ,,Spiri-
tualitdt des letzten Platzes‘ spielt sich damit auf der Bithne der heutigen Got-
tesferne* ab. Sie bezeugen Gottes bleibendes Erbarmen durch den langmiiti-
gen, geduldsamen Blick auf Welt und Mensch. Damit stehen sie gegen die mo-
derne Zwangshaftigkeit, Welt sei zu ,,verandern‘, statt zu , verstehen*, zu
»deuten®, zu ,,interpretieren”. Diese marxistische Umfunktionierung der
kontemplativen Haltung ist das extreme Symbol fiir den neuzeitlichen Beherr-
schungsprozeB iiber Natur und Gesellschaft, der aber umzuschlagen beginnt
und uns immer mehr wie eine fremde, feindliche Macht bedroht.
Wo Welt nur noch der ,,engagiert verandernden Macht des Menschen un-
terworfen ist, bleibt kein Raum fiir das Innehalten, Schauen und Verstehen.
3 Jesus der Christus, Mainz, 41975, 256f. — Vgl. fiir Simone Weil ihre ,,geistige Autobiographie*
(Zeugnis fiir das Gute, 100~120; franz. Attente de Dieu, 31-51), die Biographien von Jacques Ca-
baud, Die Logik der Liebe, Freiburg-Miinchen 1968, und Simone Pétrement, La vie de Simone
Weil, Paris 1973. Was ihr Denken insgesamt betrifft, so steht auBer den kurzen, thesenartigen
Darstellungen bei A. Krogmann (vgl. Anm. 6) eine Gesamtwiirdigung im Deutschen noch ans. Im
Franzosischen liegen als maBgebliche Arbeiten vor: Miklos Vetd, La métaphysique religieuse de
Simone Weil, Paris 1971, und Gilbert Kahn (Hrsg.), Simone Weil, Philosophe, historienne et my-
stigue, Paris 1978. Ansonsten unterrichtet am vollstidndigsten iiber alle bibliographischen Fragen:
1. P. Little, Simone Weil, a bibliography, London 1973, mit einem Supplement No. 1, London
1979. — Fiir Charles de Foncauld vgl. Anm. 8 und 22 sowie Felicitas Betz, Charles de Foucauld —
das Evangelium schweigend verkiinden, in: Otto Betz, Das Wagnis mit der Welt, Miinchen 1965,
11-24.

4 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen, Wien-Miinchen 1956,
174 ff.



Rolf Kiihn 16

Und in einem néchsten Schritt fallt ebenso das Gespiir fiir Gottes Wirklichkeit
dahin. Denn Zeit und Raum sind hier schon immer besetzt durch den geplan-
ten, vom Menschen gefertigten Sinn. Die Schépfung wird Gott ,,enteignet*;
das Wort verkiimmert zor Information, die Geste zur instrumentalen Hand-
lungsweisung, die Transzendenz zum immanenten Fortschrittsglauben. Men-
schenwiirde wird zur technisierten Niitzlichkeit.

Im machtfreien Blick der Liebe hingegen bleibt die (er)-l6sende Erwartung
des Schauenden wach. Doch nicht nur die Offenheit zur Befreiung wird damit
geschenkt, sondern die Aufmerksamkeit wird auch auf die Quelle gelenkt, von
wo aus allem Unerlosten der Geschichte Befreiung harrt. Es ist das An-Den-
ken an das grenzenlose Angenommen-Sein aller Schopfung — schlechthin zn
jeglicher Zeit. Das Vergessen-Sein des letzten Platzes wird damit zur revolu-
tionaren Botschaft und Taf.

Eine solche prophetische Ortszuweisung ,,mitten in der Welt* rechnet iiber-
all mit Gott, weiB von seiner befreienden Tat in allen Dingen und Umstinden.
Revolutionir ist dieser ,,letzte Platz*, weil er einen UmdenkungsprozeB einlei-
tet. Wo der Blick auf das ,,GroBe* und ,,Erste‘ unser Fiihlen und Denken be-
stimmt, da werden ,,Selbstentfaltung* und personliche Macht zam MaBstab.
Menschwiirde wird nicht gemessen an erbarmender Solidaritit, sondern am
»engagierten Einklagen* dessen, was mir ,,gerechterweise“ zusteht. Die tech-
nische Welt der Moderne schlagt sich nieder in einer verhirteten Innerlichkeit
von Geltung und Ansehen.

Die , letzten Plitze* aber sind ,,Leerstellen®, in die hinein neue Aussagen
iiber das Wesen der Dinge geschrieben werden konnen. Wer ,,leer* bleibt, weil
er sich nicht selbst erfiillen und auslegen muB, dem wird das geschenkt, was der
Zeit und jedem in ihr zu Gute kommt, was deren ,,Gnade** ist.

II. Charles de Foucauld und Simone Weil

Gebet als prophetische Leere und Grenzerfahrung

Zum erstenmal macht Simone Weil diese Zusammenhinge und die daraus
wachsende Verpflichtung deutlich, wenn sie iiber das kontemplative Beten
spricht, das sie bei Charles de Foucauld fand. Ein solches Gebet ist Einweisung
in das eigene Sterben, nicht aber ,,das Suchen einer Energie in einem selbst.
»»Darum wissen (in jedem Ding), daB es eine Grenze gibt, und daB diese nicht
ohne iibernatiirliche Hilfe iiberschritten werden kann, oder aber um ein sehr
geringes, nnd indem anschlieBend dieses Uberschreiten mit einem furchtbaren
Abfall bezahlt wird.* Nach einem Zitat des Vater Unser mit der vierten Bitte



Prophetische Solidaritdit 17

um das ,,iibernatiirliche Brot heute5 fahrt sie fort: ,,Man soll eigenstindig bis
an diese Grenze gehen. Dort beriihrt man die Leere.*

Betrachtendes Gebet fiihrt an die Grenze, wo sich die Wahrheit des Seins als
Wahrheit Gottes schenkt, wo Gnade in die Struktur der Weltnotwendigkeit
wie in ihr Spiegelbild eingeht. Leere wird zum Raum moglicher Erfiillung Got-
tes; was nach auBen wie Verlust erscheint, wird zum reinen Zeichen. Entspre-
chendes gilt von jedem Menschen; gilt aber auch vom iibergreifenden kulturel-
len (Un)BewuBtsein, das sich heute mit total geplanten Anderungen ausdeh-
nen will. Auch es wird enden vor dem, der ,,Grenzen setzt“ (vgl. Ps 104,9),
damit eine Lebensordnung werde, die allen zugute kommt.

Kontemplatives Gebet ist auch die Welt-Mitte, worin Not und Transzen-
denz als Gnade der Grenzerfahrung aufeinandertreffen. Aus der vertiefenden
Betrachtung der Grenze wichst die kritische Schau auf die Welt. Kritisch im
eigentlichen Sinn als Krisis, als Ur-Teil; denn alles Lebendige erhalt aus dieser
Einsicht seinen schopferisch-erbarmenden Gesamtsinn.

Simone Weil hat diese ihre Sicht in ein Gebet gefaflt, von dem M. M. Davy
nicht ohne Uberschwang meint: ,,Ein Gebet, welches die gewohnlichen Di-
mensionen der groBten Mystiker iibertrifft.“¢ Sicher aber ist es ein Modell fiir
eine illusionslose Annahme der Schépfung und seiner selbst und damit eine sa-
krament-hafte Verwandlung (Trans-substantiation) der lieblos verhérteten
Strukturen. Es stammt aus ihren letzten Lebensjahren:

,Vater gewdhre mir dies, im Namen Christi:

Moge ich auBerstande sein, irgendeine Bewegung meines Korpers mei-
nem Willen entsprechen zu lassen, auch nicht die allerkleinste Andeu-
tung einer Bewegung, wie ein vollstindig Gelahmter. Mdge ich jeder
Sinneswahrnehmung unfihig sein, wie jemand, der vollstidndig blind,
taub und auch der drei iibrigen Sinne beraubt wire. Moge ich auler-
stande sein, zwei Gedanken, und seien es auch die einfachsten, irgend-
wie miteinander zu verbinden, wie einer dieser vollstindig Irren, die
nicht nur weder zihlen noch lesen konnen, sondern auch niemals das
Sprechen erlernen konnten. Moge ich fiir jede Art Schmerz oder Freude
ohne Empfindung sein und unfihig, irgendjemand oder irgendetwas,

5 Cahiers I (Notizbiicher), Paris, 21970, 267 f. — Sie iibersetzt das griechische ,,epioiisios” (Mt
6,11; Lk 11,3) durchwegs mit ,,iibernatiirlich* oder ,,transzendent*, was in der Exegese zwar um-
stritten, aber sachlich nicht ganz unméglich ist. Vgl. letzthin Louis-Marie Dewailly, ,, Donne-nous
notre pain“: Quel Pain?, RevScphth 1980, 561-588.

6 Marie-Magdeleine Davy, Simone Weil, Paris 1966, 27. — Die Autorin hat sich ausgewiesen
durch Fachstudien iiber die groBen Mystiker des Mittelalters, so daB die Gegenthese von der
Selbstzerstorung zu kurz greift: vgl. Bernard Halda, L’évolution spirituelle de Simone Weil. Paris
1964, 116; Frangois d’Hautefeuille, Le tourment de Simone Weil, Paris 1970, 180. Einen mittle-
ren Slandpunkt vertritl Angelica Krogmann, Simone Weil, Reinbek bei Hamburg 1970, 139.



Rolf Kiihn 18

nicht einmal mich selbst, zu lieben, wie die ganz hinfillig schwachsinni-
gen Greise.
Vater, im Namen Christi, gewéhre mir dies alles wirklich. Dieser Kor-
per moge mit Geschmeidigkeit sich bewegen oder vollkommen erstar-
ren, es geschehe in ununterbrochener Ubereinstimmung mit deinem
Willen. Dieser Gesichts-, Gehor-, Geschmack-, Geruch- und Tastsinn
mogen den vollkommen entsprechenden Abdruck deiner Schopfung
empfangen. Moge dieser Verstand in der Fiille der Klarheit alle Ideen
miteinander in vollkommener Ubereinstimmung mit deiner Wahrheit
verbinden. Dieses Empfindungsvermogen erlebe in seiner groBtmog-
lichsten Intensitét und in seiner groBtmdoglichsten Reinheit alle Nuancen
des Schmerzes und der Freude. Diese Liebe sei wie eine Flamme, die sich
volligin der Liebe Gottes fiir Gott verzehrt. Moge dies alles mir entrissen
werden, von Gott verzehrt, umgewandelt in Substanz Christi und den
Ungliicklichen zum Essen gereicht, deren Korper und Seele aller Art
Nahrung ermangelt. Und ich selbst, ich sei ein Geldhmter, ein Blinder,
ein Tauber, Irrer und Hinfilliger.
Vater, bewirke diese Umgestaltung jetzt, im Namen Christi; und ob-
wohl ich sie mit unvollkommenem Glauben erbitte, erhére diese Bitte,
als wire sie mit vollkommenem Glauben ausgesprochen.
Vater, da du ja das Gute und ich das MittelmiBige bin, entreiBe mir
diesen Korper und diese Seele, um sie zum Deinigen zu machen, und laB
von mir nur dieses Entrissensein fiir ewig bestehen oder das Nichts”.*
Es entspricht nicht nur den eng gesteckten Vergleichsmoglichkeiten hier, son-
dern der Dringlichkeit einer umgreifenden BewuBtseinswende in unseren Ta-
gen, wenn wir die schlichte, aber nicht weniger unbedingte Hingabebereit-
schaft im Foucauld’schen Beten folgen lassen:

Mein Vater,

ich iiberlasse mich Dir,

mach mit mir, was Dir gefillt.

Was Du auch mit mir tun magst, ich danke Dir.

Zu allem bin ich bereit, alles nehme ich an.

Wenn nur Dein Wille sich an mir erfiillt

und an allen Deinen Geschopfen,

so ersehne ich weiter nichts, mein Gott.

7 La connaissance surnaturelle, Paris 1950, 204 f. — Vgl. anch die Ubersetzung in Jacques Cabaud,
Simone Weil. Die Logik der Liebe, Freiburg-Miinchen 1968, 320f (in Ausziigen), sowie bei Fried-
belm Kemp, Simone Weil, Zeugnis fiir das Gute, Olten und Freiburg 1976, 256 f. Eine genauere
Analyse dieses Gebetstextes wiirde im iibrigen eine Fiille philosophischer Voranssetzungen offen-
legen, die unser Beitrag ,,Lektiire/Lesart” in Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. V,
Basel-Darmstadt 1980, Sp. 231{, zusammenzufassen versucht.



Prophetische Solidaritit 19

In Deine Hénde lege ich meine Seele.

Ich gebe sie Dir, mein Gott,

mit der ganzen Liebe meines Herzens,

weil ich Dich liebe,

und weil diese Liebe mich treibt, mich Dir hinzugeben,

mich in Deine Hénde zu legen ohne MaB,

mit einem grenzenlosen Vertrauen,

denn Du bist mein Vater?.
Beide Gebete wenden sich an den einen Vater, um selbst in seiner Schépfung
die Vermittlung seines Willens zu sein. So entgeht die Theozentrik von vorn-
herein einem falschen Gegensatz zur Anthropozentrik. Die vermeintliche Au-
tonomie der Selbstbehauptung war die zentrale Kategorie, nach der sich der
neuzeitliche Mensch spiétestens seit der Aufkldrung allein verwirklichen zu
konnen vermeinte®. Charles de Foucauld wie Simone Weil durchbrechen die-
sen Vorstellungszwang zugunsten der prophetisch erneuerten Christuskon-
formitit; sie soll in wesenhafter Urspriinglichkeit wieder das Zeichen setzen
fiir den Lichtkreis, der unserer Freiheit zugedacht ist1°.

Universale Gottesliebe und Arbeit als prophetische Konkretion

Die quellenmiBig belegbaren Beriihrungspunkte zwischen dem Eremiten der
Sahara und der in das Exil von Fabrik und Widerstand gehenden Philosophin
fiihren zu dem Dominikanerpater Joseph-Marie Perrin; er war als Prediger
1941 bei den Kleinen Briidern Charles de Foucaulds zugleich Simone Weils
vertrautester geistlicher Gespréachspartner in Marseille'!. IThm iibergab sie

8 ,Gebet der Uberantwortung® genannt: Les Heures du Jour. Bréviaire Frangais, Briissel
1958/1961, S. (7). Vgl. Ch. de Foucauld, Aufzeichnungen und Briefe, Freiburg 1962, 91: ,,Gebet
ist das Aufmerken der liebevoll mir zugewandten Seele; je liebeerfiillter das Aufmerken, desto
besser das Gebet.* — Dies entspricht ganz der Anffassung S. Weils von der Aufmerksamkeit als
dem ,,Fundament des geistigen Lebens*, welches sich im Gebet vollendet (La connaissance surna-
turelle, 44).

9 Vgl. die auBertheologischen, kritischen Ansitze in dem Sammelband ,,Subjektivitit und Selbst-

erhaltung. Beitrdge zur Diagnose der Moderne* (Theorie-Diskussion). Hrsg. von Hans Ebeling,
Frankfurt/M. 1976.
10 So ist es zwar eine interessante, aber wohl nicht ganz zutreffende These, wenn S. Weil aus-
schlieBlich fiir einen ,,anspruchsvollen Theozentrismus‘ in Anspruch genommen wird, der ab dem
18. Jahrhundert einem Christozentrismus weichen muf3te: Jean Milet, Dieu ou le Christ. Les con-
séquences de 'expansion du christocentrisme dans I'Eglise Catholique du XVIlIeme siécle a nos
jours. Etude de Psychologie sociale, Paris 1980.
11 Vgl. Attente de Dieu, Paris 1950, 14 (diese Einleitung von P. Perrin fehlt in der deutschen Uber-
setzung). In einem Brief an Jacques Maritain (New York, 6. August 1942), der nach einem reichen
Leben als thomistischer Philosoph wie franzosischer Diplomat sein letztes Lebensjahrzehnt als
Kleiner Bruder in Toulouse verbrachte, schrieb sie: ,,Die Beriihrung mit dem Dominikanermilieu
in Marseille ist fiir mich kostbarer gewesen, als ich es je ansdriicken kann — besonders wegen Pater
Perrin, der, wie ich glaube, ein Wesen von ganz auBlergewohnlicher Artist. Cahiers Simone Weil
111, 2 (Juni 1980) 72.



Rolf Kiihn 20

beim endgiiltigen Verlassen des besetzten Frankreich einige ihrer wichtigsten
Betrachtungen iiber die ,,Formen der impliziten Gottesliebe®, iiber die Bedeu-
tung der Aufmerksamkeit beim ,,Studium im Hinblick auf die Gottesliebe*
sowie eine Auslegung des ,, Vaterunser*12. Gedacht waren alle diese Schriften
als spirituelle Hilfe fiir die Seelsorgetitigkeiten Pater Perrins. Dariiberhinaus
arbeiteten sie gemeinsam an einem Werk iiber die zerstreuten und vielschich-
tigen Zeugnisse der Gottesliebe bei allen Vélkern in vergangenen oder noch
lebendigen Traditionen!3. Diese letzteren Untersuchungen kénnen verglichen
werden mit den Studien eines Kleinen Bruders iiber die ,,Mystischen Erfah-
rungen in nicht-christlichen Landern‘‘4; denn Simone Weil hatte in Charles de
Foucaulds Lebenslauf etwas Entscheidendes fiir die geistige Gesetzlichkeit un-
serer Epoche wiedergefunden: ,,(Sein) Abenteuer, das ihn zur Frommigkeit
zuruckfiihrte, und folglich zu Christus, vollzog sich durch eine Art von Nach-
eiferung angesichts der arabischen Frommigkeit. Insoweit wire dieses Aben-
teuer wie ein Symbol unserer nichsten Renaissance. 15

Diese Gemeinsamkeiten zwischen den Foucauld-Bruderschaften, Pater
Perrin und Simone Weil erhalten jedoch ihre Eindeutigkeit dadurch, daB die
zeitenumspannende Gottesliebe gelebt wird als die kompromiBlose Hinwen-
dung zu den ,,Ungliicklichen* von heute. Die Universalitit der Liebe dringt
konsequent aus sich heraus zu dem konkret Bediirftigen, zu den untersten
Schichten in der modernen Welt, zu den rechtlosen Fabrik- und Landarbei-
tern, um deren Los mit dem Verlangen um eine totale Gleichstellung zu teilen.
Nicht die materiell-korperliche und intellektuelle Not ist die letzte Wurzel des
Ubels, sondern die radikale Demiitigung und Abhingigkeit in der Alltaglich-
keit, die in ihrem Ausgeliefertsein keine Selbstdarstellung in den Augen ande-
rer mehr zuldBt. Dies ist das eigentliche ,,Ungliick (malheur), wie Simone
Weil diesen Zustand benennt. Da ohne Hoffnung, erschiittert diese Not die in-
nersten Sicherheiten; sie zerstort im letzten — und darin beruht die Tragik un-
seres Jahrhunderts — die Fihigkeit zur Aufmerksamkeit. Damit aber stirbt
auch jede Ausrichtung auf ein illusionsfreies Gute ab. Was sich in die Herzen
dann einschleicht, ist Ersatz, sei es nun der Gedanke der richenden Revolution
oder der des demokratischen Konsums. Beides sind Opiate.

Diese Gedanken bewegten Simone Weil, die aus dem Unterrichtswesen
verbannte Jiidin, als sie 1941 in der Krypta des Marseiller Dominikanerklo-

12 Das Ungliick und die Gottesliebe, Miinchen 21961, 135-234; Zeugnis fiir das Gute, 50—60,
61-70.

13 Vgl. Simone Weil, Vorchristliche Schau, Miinchen-Planegg 1959; Joseph-Marie Perrin, Le my-
stére de la Charité, Briissel 1960. Immer noch fruchtbar zum Vergleich: Thomas Ohm, Die Liebe
zu Gottin den nichtchristlichen Religionen. Die Tatsachen der Religionsgeschichte und die christli-
che Theologie, Freiburg 1957.

4 Louis Gardet, Colmar 1956: Expériences mystiques en terres non-chrétiennes, Paris 1953.
15 Ecrits historiques et politiques, Paris 1960, 376.



Prophetische Solidaritit 21

sters iiber die Gottesliebe als ,,Herabkunft im Evangelium sowie in der grie-
chischen Literatur und Philosophie sprach, ohne die dstlichen Bezeugungen
unerwihnt zu lassen. Vom gleichen Ort und zum gleichen Zeitpunkt ging Pa-
ter Jacques Loew als Dockarbeiter in den Hafen, um dort eine Gruppe der er-
sten ,,Arbeiter-Mission‘“ (Mission prolétarienne) aufzubauen'’. Die Arbeit,
als konkret-authentische Verbindung von ,,Kontemplation* und ,,Engage-
ment*, darf nicht nur einfach pastorales Mittel oder gar asketische Ubung um
ihrer selbst willen sein®, sondern ist Begegnung mit den grundlegenden Exi-
stenzstrukturen in der alltdglichsten Erfahrung. Dies wurde in der Folgezeit zu
einer weiterreichenden Theologie der Liebe Gottes zur Welt, wie sie sich in der
Schopfung und der Inkarnation manifestiert, ausgearbeitet. So schreibt René
Voillaume in seinem Buch ,,Mitten in der Welt*‘: | Die Arbeit ist von Anfang
an ein Naturgesetz fiir den Menschen. Es ist ein Irrtum, sie nur unter dem Ge-
sichtspunkt der Strafe zu sehen, ein Irrtum, der eine falsche Konzeption der
Arbeit nach sich zieht.*“1° Und Simone Weil fiihrte aus: ,,Unmittelbar nach der
Einwilligung in den Tod ist die Einwilligung in das Gesetz, das die Arbeit zur
Erhaltung des Lebens unersetzlich macht, der vollkommenste Akt des Gehor-
sams, den der Mensch zu leisten vermag.*

Einwurzelung in die Intimitit der ,,Menschenfreundlichkeit* Gottes (Tit 3,4)
als Weg der Briiderlichkeit

Dieses letzte Zitat aus dem Weilschen Hauptwerk iiber ,,Die Einwurzelung*
(L’enracinement)2° enthalt ebenso wie die Worte des Begriinders und Priors
der Fraternititen, in der engsten Nachfolge Bruder Karls, eine Synthese, die
jenseits der Alternative von,,Anpassung‘‘ und ,,Engagement* liegt. Sie beruht
auf einem doppelten Gehorsamsakt. Zum einen vollzieht sich die Tat der ge-
horchenden Hingabe an Gott in Freiheit, die aber zum anderen in keinem Au-
genblick abzuldsen ist von der Annahme der gesamten Schopfung als einer

16 Herabkunft Gottes* bildet den Originaltitel des Hauptteils vou ,,Vorchristliche Schau*, dereun
Benennung so nicht von Simone Weil selbst stammt.

17 Vgl. Jacques Loew, Les dockers de Marseille, Ecully 1944; Journal d’une mission ouvriére
1941-1959, Paris 1959 (Tagebuch einer Arbeitermission 1941-1959, Mainz 1960); Emile Poulat,
Naissance des Prétres-QOuvriers, Paris 1965, 420f.

18 Vgl. Gregor Siefer. Die Mission der Arbeiterpriester. Ereignisse und Konsequenzen. Ein Beitrag
zum Thema: Kirche und Industriegesellschaft, Essen 1960, 18ff, 226f.

19 Freiburg, 31957, 148. Einen der kiirzesten und dennoch wohl qualifiziertesten Uberblicke zu
diesem Thema bietet: Jakob David, Die schdpferische Kraft des Menschen — Theologie der Arbeit
und der Technik, in: Mysterium Salutis Bd. 2, Einsiedeln-Ziirich-K6ln 1967, 787-804.

20 Mit dem wichtigen Untertitel: Einfiihrung in die Pflichten dem menschlichen Wesen gegeniiber,
Miinchen 1956, 436. — Die uunverzichibare, da ganz unmitielbare, Darstellung ihrer eigenen Ar-
beitserfahrung bildet das ,,Fabriktagebuch* vou 1934, iu: S. Weil, Fabriktagebuch und andere
Schriften zum Industriesystem, Frankfurt/M. 1978, 43—-139.



Rolf Kiihn 22

notwendig-gesetzmiBigen Gehorsamsstruktur. »»Anpassung‘ hingegen wire
blinder Gehorsam, erzwungene und resignierende Unterwerfung unter augen-
scheinlich nicht veréinderbare Umstinde. Und ,,Engagement dringt, wie ein-
gangs gezeigt wurde, zu einem FreiheitsbewuBtsein, das sich autonom und der
Schopfungsordnung enthoben vorkommt.

Arbeit im Sinne von Charles de Foucauld und Simone Weil verbindet
Schopfungsgehorsam und Schopfungsfreiheit, verwurzelt damit die Inkarna-
tionsrealitit in Zeit und Raum der Schopfung.

Inkarnation meint natiirlich zentral die Menschwerdung Gottes in der Welt.
Aber der kontemplativ Arbeitende bringt ebenfalls den transzendenten Ruf in
die Schopfungswelt ein. Die Herabkunft Gottes im Leben Jesu, das Sichtbar-
werden der allumfassenden Liebe Gottes in der Welt wird von der Christus-
konformitét der prophetischen Solidaritit weitergefiihrt — allerdings ,,nur‘‘ un-
ter dem Anspruch des Zeichens. Es ist eine Geste, die das bereits geschenkte
Heil bezeugt: inmitten der duBersten Verlassenheit der Welt, zustimmend mit
freiem Gehorsam wie ausharrend unter der Last brutalster Zwinge. Undsoer-
scheint das Zeugnis immer wieder auch als reiner Glaube, als Riickbindung an
Jesus.

Die innere Notwendigkeit, daB eine Bezeugung hier und jetzt in dieser be-
stimmten Weise geschehen muB, bildet ein Kriterium dafiir, daB3 die Versoh-
nung von Freiheit und Gehorsam echt ist. Diese Echtheit l:idt zur Nachahmung
ein und hélt an zum feiernden Gedenken. Es ist jenes geheimnisvolle ,,Miis-
sen”, von dem Jesus sich gedréngt wuBte (vgl. Lk 24,26), ohne irgendeiner
Knechtschaft zu unterliegen.

Wenn man nach einer weiteren sinnfalligen Verdeutlichung dieser Wahrheit
in unserer Zeit sucht, wird der Blick zuerst vielleicht auf Maximilian Kolbe fal-
len. Ein einziger Schritt aus dem Glied der angetretenen Hiftlinge nach vorne,
zugleich schutzlos sich ausliefernd wie schiitzend sich vor die anderen stellend;
ein einziges Wort — das machte ihn zum Zeugen der unwiderruflich einmali gen
Geste. Insgeheim hatte man vom Christentum ein solches Zeichen erwartet. In
dem Augenblick der Tat Kolbes aber stieBen zwei Welten aufeinander und of-
fenbarten ihre Abgriinde und Quellen. Eine Antwort war gegeben, die Ge-
schichte war heimgesucht von der Gnade. Wir anderen aber miissen unsere
Antworten von diesem fast vergessenen Augenblick her ablesen, weil das
GroBte stets im Kleinsten wahrzunehmen ist.

In einem solchen Augenblick der bereits geschenkten wie stets neu gesetzten
Verwirklichung der Gottesliebe wird das Sakramenthafte prophetischer Ein-
wurzelung sichtbar, das konkrete, historisch fixierte Zeichen bei Charles de
Foucauld wie bei Simone Weil, deren radikale EntiuBerung auf die Euchari-
stie hinstrebte. Die meisten Aufzeichnungen Charles de Foucaulds sind beim
Zwiegesprich mit Jesus vor dem Tabernakel entstanden. Simone Weil wurde



Prophetische Solidaritit 23

in ihrem letzten Lebensjahr zum Versuch gefiihrt, eine ,,Theorie der Sakra-
mente‘“2! zu begriinden. Die innere Umwandlung, die sie im kontemplativen
Gebet erfuhr, sollte von daher konsequent weiterdurchdacht werden.

Zwischen der eucharistischen und der prophetischen Verdichtung zum rea-
len, konkreten Zeichen besteht also eine enge Verbindung. Die Not-Wendig-
keit des Leiblich-Materiellen und die Solidaritdt machen den konkreten Hin-
gabe-Gestus Jesu und seiner Propheten aus. Gottes Liebesrealitit wird leib-
haft in allem Sein, wird zur konkreten Schépfungswirklichkeit, die eine Mahl-
Solidaritit schafft, wird zur ,,Mitte der Welt*, zur In-Dienstnahme jeglichen
Dings als einer Gabe, in der sich der Alles-Gebende selbst hinschenkt.

Die prophetische Einwurzelung von Gottes Liebe kann die ,,Herabkdnft*
Gottes als Hingabe an die Schépfung zwar zum neuen Zeichen verdichten,
aber nicht hervorbringen. Sie stellt das dar, was in der Inkarnation einmaliges
Geschehen wurde?2. So schreibt auch Eugen Biser in seiner Christologie ,,Der
Helfer*: ,,Bei der Suche nach dem ,Mutterboden’ fiir eine neue Einwurzelung
spricht Simone Weil von einer Gemeinschaft voller Intimitét, Briiderlichkeit
und Zirtlichkeit als dem Grund, auf dem die Entwurzelten dieser Zeit wieder
Halt und Stand gewinnen kénnten. Wenn sie iiberdies die Meinung vertritt, die
Verwurzelung sei vielleicht das wichtigste und meist verkannte Bediirfnis der
menschlichen Seele??, beriihrt sie sich eng mit der Auffassung Jesu von der Si-
tuation des Menschen in einer von Krisen erschiitterten und von Zwiangen be-
herschten Welt ...

Fiir Jesus stellt sich das Problem der Einwurzelung aber nicht nur im Ver-
hiltnis von Mensch und Gesellschaft, sondern schon vorher, im Verhéltnis von
Mensch und Mitmensch. Es ist fiir ihn daher ganz unméglich, sich den Entwur-
zelten in Gestalt des Gottesreiches als unverlierbare Bleibe anzubieten, ohne
nicht gleichzeitig auch zwischen jedem einzelnen von ithnen Briicken der Ver-
standigung und Vers6hnung zu schlagen. Deshalb ist sein Ruf in die Nachfolge
unentflechtbar verkniipft mit der Anleitung zu einer mit und in ihm gewonne-
nen Briiderlichkeit. 24

211n: Pensées sans ordre concernant 'amour de Dieu, Paris 1962, 133-147. Hilfreich zum Ver-
stidndnis hierzu auch der Beitrag von Elisabeth Ott, Die ,, Aufmerksamkeit' als Grundvollzug der
christlichen Meditation. Der geistliche Weg der Simone Weil, GuL 47, 1974, 94—112, bes. 97ff.
22 Vgl.z. B. Die Schriften von Charles de Foucauld, Ziirich-Koln 1961, 203 f, wo der immer wieder
betrachtete ,,Liebeserweis geschildert wird: ,,Nicht um uns loszukaufen, hast Du so viel gelitten,
o Jesus! ... Der geringste deiner Akte besitzt unendlichen Wert, weil er Akt Gottes ist, und hitte
iiberreichlich geniigt, um tausend Welten, alle nur erdenkbaren Welten zu erlésen ... Du hast gelit-
ten, um uns zu heiligen, um uns dahin zu bringen, Dich freiwillig zu lieben: denn Liebe ist das
michtigste Mittel, Gegenliebe zu bewirken.

23 Zitat aus Die Einwurzelung, 313, 71.

24 Eugen Biser, Der Helfer. Eine Vergegenwirtigung Jesu, Miinchen 1973, 172£. Vgl. René Voil-
laume, Die ewig Lebendige. Jesu Person und Geheimnis, Miinchen 1968.



Rolf Kiihn 24

III. Die kommende Glaubensgestalt angesichts der ,,Bildlosigkeit* Gottes

Prophetischer Gestus als die solidarische Mitte von Not und Transzendenz, so
umschrieben wir den Versuch, Charles de Foucauld und Simone Weil im anru-
fenden Heute Gottes zusammenzuschauen. Jene, welche die Botschaft des
letzten Platzes fiir ihr eigenes Leben als Bestimmung aufgegriffen haben, se-
hen diese Berufung so: ,,Die Kleinen Briider Jesu sind Arme, die von der Kir-
che in die Not der Welt geworfen werden und sich ihr vermischen, um darin ein
génzlich kontemplatives Leben zu fiihren ... Ihr ganzes Leben wird folglich ein
Schrei sein, den sie an den Herrn aus der Tiefe dieser Not richten, damit Sein
Reich unter den Menschen herbeikomme. Sie kénnen dazu gerufen werden, in
jeglichem armen Milieu zu leben, aber sie haben eine besondere Liebe zu den
nichtchristlichen oder entchristlichten Lebensbereichen, und sogar mehr noch
tiir jene, die jeder Evangelisierung gegeniiber verschlossen sind. Deshalb miis-
sen sie entweder die Lebens- wie Arbeitsbedingungen derjenigen teilen, die sie
umgeben, oder sich in die Wiiste zuriickziehen, um angemessener ihre Ver-
bundenheit mit Christus zu vergegenwirtigen und ihre fiirbittende Aufgabe zu
erfiillen.*25

Ahnliches findet sich in einer bisher unbemerkt gebliebenen Aufzeichnung
Simone Weils. Als Jiidin entstammte sie selbst einem biirgerlich-liberalen Mi-
lieu, das jede Gotteserfahrung ablehnte. Der gleiche agnostizistische oder gar
atheistische Geist herrschte in den von ihr besuchten Universitits- und Ge-
werkschaftskreisen der dreiBliger Jahre vor. Beim Bemiihen um eine gemein-
same prophetische Bezeugung heute fand sie zu Einsichten wie Charles de
Foucauld. So notierte sie 1942 inmitten ihrer philosophischen Gedankengin-
ge: ,,Ein religidser Orden ohne Ordenskleid noch duBerem Zeichen, der aus
Minnern und Frauen besteht (eher durch ein implizites denn ein ausdriickli-
ches Geliibde der Armut, Keuschheit und dem Gehorsam in dem MaBe ver-
pflichtet, wie es vereinbar ist mit den durch das Gewissen empfangenen An-
weisungen), welche die hochste kiinstlerische, philosophische, theologische
Bildung erhalten wiirden und die dann Jahre hindurch, wobei sie sich jeder re-
ligidsen Ausiibung enthielten, soweit es die Umsténde verlangen, als Strafge-
fangene in die Gefingnisse gingen, als Arbeiter in die Fabriken, als Bauern auf
die Felder, und so fort.«26

Diese Ubereinstimmungen sind ,,Zeichen der Zeit*; in ihnen geht es um die
Einsicht in die geistigen Bediirfnisse unserer Epoche auf der schdpferisch-pro-
25 Unverdffentlichter Text (Ubers. Verf.); vgl. René Voillaume, Zeugnis fiir Christus in Armut,
Freiburg 1964, 61, iiber die zu iiberwindende ,,Scheidung zwischen dem menschlichen Leben und
der iibernatiirlichen Wirklichkeit des Reiches Jesu* als ein ,.lebenswichtiges Bediirfnis* der Kir-
che und Menschen.

26 Cahiers I, Paris, 21972, 306 (vgl. Zeugnis fiir das Gute, 89); La connaissance surnaturelle, 15,
229; Ecrits de Londres et derniéres lettres, Paris 1967, 105.



Prophetische Solidaritdit 25

phetischen Ebene. Als Ordensentwiirfe einer tatsachlichen Einwurzelung las-
sen sie erkennen, da3 die wahrhaft zdhlenden Berufungen unserer Tage nicht
isoliert dastehen, sondern diesem Jahrhundert seinen innersten Zustand of-
fenbaren und dessen tragende Wahrheit sowie die einzuschlagende Therapie
aufweisen.

Das,,Miissen*, das Jesu Geschick gewissermafien in Gott selbst hineintrégt,
ist sachlich wie sprachlich die andere Seite seines stets erbarmenden Fiir-uns.
Was der Mensch ist, offenbart sich durch und in Gott; was Gott ist, offenbart
sich in Jesus Christus. Dieser hat dort, wo es ,,nichts“ mehr zu lieben gab aufer
der letzten Leere selbst, d.h. im ,, Verlust* des ,, Vaters*, dessen Abwesenheit
im Gehorsam bis hin zum Schrei des Wozu geliebt. Und aus dieser Liebe wurde
die neue Schopfungsperspektive der Erldsung, die nur als ,,Liebesbeweis‘‘ an-
gemessen erfaBBbar wird, wie Charles de Foucauld es ausdriickte.

Diese Grundwahrheit wird heute aktuell, wo kein ,,Bild*“ mehr vorhanden
zu sein scheint, weder in der Theologie und Philosophie, noch in der Poesie, um
das Schopfungs- und Passionsgeheimnis umfassend darzustellen. Die unendli-
chen Rdume des Kosmos, die unentwirrbare Komplexitit der Mikrostruktu-
ren, die Tiefen wie Abgriinde des biologischen und psychischen Lebens, die of-
fene Sinnorientierung der geistig-gesellschaftlichen Zukunft lassen kaum
mehr einen gemeinsamen ,, Text* oder ein umgreifendes Symbol erkennen.
Die Hilfskonstruktionen zur Vereinheitlichung eines notwendigen Welt-Bil-
des fiirs Bewuf3tsein reichen deshalb vom ,,L.eben mit der Krise* bis zur ,, Tole-
ranz““?7, was im Grunde Verzicht auf ein einheitsstiftendes Bild bedeutet.

Um so herausfordernder ist es heute fiir die Glaubensexistenz, von einer erst
noch kommenden Glaubensgestalt zu sprechen. In ihr muB3 gegenwirtig wer-
den, was sich ankiindigt. Auf der einen Seite entgleitet die Gottesvorstellung,
die bisher alles Sein deutend umfing, in die Leere hinein. Auf der anderen Seite
muf} diese Leere selbst als ,,Bild* letzter Anwesenheit der Liebe iiber Kosmos
und Geschichte heraufziehen?s.

Die Frage, ob sich solches geschichtliches Geschehen dem einzelnen als her-
einbrechendes Ereignis zu erschlieBen vermag, muf mit dem Blick auf Charles
de Foucauld und Simone Weil positiv beantwortet werden. Ihr Fithlen, Den-
ken und Handeln war — obwohl hineinverstrickt in die Not der Zeit — offen fiir
die Transparenz der Wahrheit iiber diese Dunkelheit hinaus. Thre von auf-
merksamer Erwartung durchwirkte Erfahrung schuf die Voraussetzung fiir die
Begegnung mit dem aktuell-ewigen Wirklichkeitssinn. In der prophetischen
Geste ihres Lebens machten sie diesen Sinn faBbar und mitteilsam, so daf} das

27 Vgl. Alberto Savinio, Encyclopédie Nouvelle, Paris 1980.

28 Dies verlangt ein All-Machts-Denken, wie es schon Kierkegaard verstand, als Riickzug Gottes,
um der Freiheit ,,Raum‘ zu schenken. AuBBer den vielen Belegstellen bei S. Weil vgl. fiir die heu-
tige Theologie auch Gisbert Greshake, Gnade als konkrete Freiheit, Mainz 1972, 284.



Cornelio Del Zotto 26

Kommende grundlegend gebannt ist durch die Gewédhrung einer Einsicht in
das Wesen unserer Zeitgestalt.

Sie bezeugen nicht allein, daf3 Christentum lebbar bleibt selbst in der diffu-
sen oder organisierten Macht des Atheismus, selbst in den Hollen der Grau-
samkeit dieses Jahrhunderts. Sie verweisen auBerdem auf eine Glaubensge-
stalt in dieser Geschichtszeit, wo sich ,,mitten unter uns eine neue, aller Glorie
der Welt entriickte Antwort an das Mysterium der Finsternis vorbereitet*. Sie
waren Christen in einem kaum schon erfa3ten Sinne: ,,verzichtend, frei, ginz-
lich allein, zwischen allen Machten und Stellungen, ausgeliefert jedem MiBver-
stindnis, Herausforderung an Gldubige wie Ungldubige, iiberantwortet dem
HaB aller, die unsere Zeit nicht vollzichen kénnen.“2°

Ihre Tat ist die christliche Antwort schlechthin. Aus dem Abgrund der Got-
tesferne rufen sie den Abgrund der Gottesnéhe herbei. Es ist ein prophetisches
Christentum, welches eindeutig darauf verzichtet, zu richten und seine Selbst-
behauptung statt in der Verteidigung in schrankenloser Hingabe sucht.

2% Reinhold Schneider, Simone Weil (SWF 23. Sept. 1952: Manuskript in der Badischen Landes-
bibliothek, Karlsruhe), S. 10; jetzt veroffentlicht in den Mitteilungen der Reinhold-Schneider-Stif-
tung Heft 16, Hamburg 1981, 37-58, 57f.

Selig seid ihr Armen

Franziskus schreibt ein Lied fiir seine Schwestern in San Damiano

Cornelio Del Zotto, Rom

Es ist, als ob Franziskus das Gedenkjahr von 1982 (vor achthundert Jahren
wurde er geboren) selbst habe einleiten wollen. Vor kurzem wurde namlich ein
verlorengegangenes Lied aus seiner Hand neu entdeckt: ,,Nachdem der selige
Franziskus den Lobgesang fiir den Herrn durch seine Geschopfe verfaBt hatte,
verfafite er auch einige heilige Worte mit dem Gesang zum Trost und zur Er-
bauung der armen Herrinnen®, heiit es in einer anderen Quellel. In freier
Ubertragung lautet das wiedergefundene Lied folgendermaBen:

1 G. Boccali OFM, Canto di esortazione di san Francesco per le ,Poverelle di San Damiano, Coll-
Franc 48, 1978, 5-29. Dazu: Die Schriften des heiligen Franziskus von Assisi, hgg. von L. Hardick
OFM, E. Grau OFM, Werl, Dietrich-Coelde-Verlag 1980, sechste, vollig neu bearbeitete Aufla-
ge, 224-226. Aus dem,,Speculum perfectionis** war bekannt, daB3 Franziskus ,,auch einige heilige
Worte mit Gesang zum Trost und zur Erbauung der Armen Herrinnen (verfaBte), da er wuBte, daB





