
Rolf Kühn 12 

•Warum also soll ich noch bleiben in diesem armseligen Elende? Dazu, 
daß der Wille des Herrn erfüllt werde. ... Hoffe und harre."28 

Dieses Sichgedulden in der Erwartung der ewigen Gemeinschaft mit ihrem ge- 
liebten Herrn - das ist der Gipfel ihrer Geduld. 

Ihre Seele starb den Liebestod29, und Teresa starb der ersehnten ewigen 
Vereinigung mit ihrem Gott entgegen. 

•A. a. O. V314, 4. 
' A. a. O. V Gedanken über die Liebe Gottes, 288, 2 und 3. 

Prophetische Solidarität in der Alltäglichkeit 
Zu Charles de Foucauld und Simone Weil 

Rolf Kühn, Singen 

Mit einer kaum geahnten Intensität bricht heute das Verlangen nach christli- 
chen Leitbildern und Lebensentwürfen auf. Besonders die Jugend, die unter- 
wegs ist zur vollen Identität und eigenen Lebensperspektive, sucht solche Da- 
seinsmodelle. Es ist weniger Glaubensreife oder gar religiös-kirchliche Praxis, 
was sie dabei anzieht, als vielmehr Echtheit und Wahrhaftigkeit. 

I. Wesenszüge des Prophetischen 

Vielgestalt und Einheit der Gnade Gottes: Bezeugung seiner Treue 

Es ist wahrhaftig nicht schwer, eine gute und überzeugende Bild- und Text- 
reihe wie die •Portraits engagierter Christen"1 zusammenzustellen. In ihrer 
bewußten Beschränkung auf nur wenige, aber charakteristische Züge in Zitat 
und Foto und in der erstaunlichen Verschiedenheit der Frauen- und Männer- 
gestalten verdient die erwähnte Portrait-Reihe Anerkennung und Dank. Die 
Gnade Gottes zeigt gerade in der Vielfalt ihrer personalen und geschichtlichen 

1 Herausgegeben vom PWB-Informationsdienst, Freiburg i. Br. 



Prophetische Solidarität 13 

Erscheinung ihre Einheit; denn Gottes immer gleiche Treue leuchtet in jedem 
einzelnen dieser Menschen neu und reich auf. Aber deshalb wächst aus der Be- 
gegnung mit diesen Portraits Erwartung. Ihre Verschiedenheit läßt keine stets 
gleichbleibende Antwort auf unser Fragen zu, sondern gibt Zeugnis dafür, daß 
Gott seine Treue hier und jetzt, in diesem Menschen, zu jedem einzelnen von 
uns, wahren wird. 

Prophetische Existenz als Zeichen zum Innehalten 

Was nun ist das •Prophetische", das in diesen •Portraits engagierter Christen" 
unsere Aufmerksamkeit fesselt? Mit dem Wort •engagiert" allein ist es noch 
keineswegs gefaßt. •Engagement" wird weithin verstanden als Weltzuwen- 
dung; doch darin liegt etwas Schillerndes und Einseitiges. •Engagement" wird 
vom Aktiven, Direkten und Dynamischen her bewertet, womit der Weltzu- 
stand ja verändert werden soll. Darunter fällt jedoch manches •Unpropheti- 
sche", das trotz des äußersten Wagemutes in Macht- und Prestige-Entfaltung 
verläuft. Unter •Engagement" fällt auch jener Aktivismus, der nicht mehr be- 
reit ist, in den Spiegel zu schauen, und darum allzuleicht - aufgrund der Eigen- 
beschleunigung wie auf einer abschüssigen Straße - zu Mitteln der Zerstörung 
greift. Und gerechtfertigt wird dies vom faszinierenden, engagierten Tun 
selbst, nicht mehr vom Ziel her. 

Prophetische Daseinsweise aber wirkt aufrüttelnd, weil sie das reine, unge- 
schützte Zeichen-Sein wagt. Das zeigt sich im Zusammenklang von Leben und 
Sprechen, worin dann noch einmal tiefer die Einfachheit eines Geschauten 
aufleuchtet, so daß die Gegensätze ohne kleinlaute Kompromisse versöhnt 
sind. So geschah es im äußersten Fall des bezeugenden Sprechens, als Jesus vor 
Pilatus und am Kreuze verstummte (Mk 15,14f; Lk 23,36f). Dieses Sich- 
Überlassen an das ganz Andere war zugleich ein Verweis auf die Transzendenz 
wie eine Schluß-Deutung dessen, was Jesus sagte und lebte und was späterhin 
Christen sagen und leben werden. In der prophetischen Existenz bricht das 
Wesen der ureigensten Gottesbekundung auf und zeigt sich als Einheit von 
Werk und Aussage. 

Ein solcher prophetischer Gestus gewinnt in unserem Wahrnehmungsfeld 
die Kraft des unmittelbar Ansprechenden. Gerade weil er in der unwiederhol- 
baren Einmaligkeit eines Menschen geschieht, trifft er unverwechselbar, ein- 
malig und individuell den einen bestimmten Menschen. 

Der Suchende wie der prophetische Zeuge begegnen sich mithin auf dem 
Weg der Aufmerksamkeit. Im extremen Lebenszeugnis geschieht das Auf- 
merken für das •ganz Andere" und wird zum Anlaß, daß auch •ich" (hier muß 
die Sprache persönlich werden) meinen Blick auf eine •neue" Möglichkeit der 
Wirklichkeitserfahrung richte, daß ich aufmerke. Im Spannungsfeld dieses 



Rolf Kühn 14 

beidseitigen Innehaltens wird Transzendentes sichtbar; wir dürfen jetzt sagen, 
wird Gott sichtbar. Der Blick rückt von der eigenen •Person" und ihren Inter- 
essen ab. Das Getroffensein vom prophetischen Zeichen schenkt •mir" die 
Kontemplation, die auch am Ursprung des prophetischen •Engagements" 
stand. Jedes wahre Tun, was mit Engagement gemeint sein sollte, beginnt also 
mit einem Innehalten: ein erneuter Blick fällt auf die uns umgebende Realität. 
Dieser verweilende Blick aus einer neuen Perspektive heraus ist der eigentli- 
che Ausgangspunkt und das Ziel einer Weltzuwendung, die dem propheti- 
schen Anspruch als einem wahren Engagement gerecht wird. 

Not und Transzendenz in prophetischer Solidarität 

Die Vergangenheit bildet eine nie versiegende Quelle von Vorbildern zur Ein- 
übung ins Christliche. Doch ihre Gestalten steigen nur dann aus der Erinne- 
rung in die lebendige Gegenwart, wenn die Begegnung mit ihnen geschieht 
•mitten in der Welt". Dieses •mitten in der Welt" liegt einerseits im Netz ge- 
schichtlicher Verknüpfung. Andererseits aber muß es jeder Zeitbeschränkung 
enthoben sein, da wir uns heute in dieser Mitte von •damals" wiederfinden. 
Not und Transzendenz sind zwei Koordinaten, die diese •Welt-Mitte" be- 
stimmen. 

Not umschließt den Ruf: •Was" da im Augenblick so unabwendbar und un- 
verständlich mich und andere bedrückt, es möge anders werden! Transzen- 
denz ist die offene Weite der Verheißung: dieses andere wird sich ereignen, - 
auch wenn das •Wie" der Veränderung unbekannt bleibt, wenn es sich in 
Hoffnung und Zuversicht vollzieht. Aber gerade der Rückblick auf das pro- 
phetische Zeugnis öffnet die Gegenwart zur Zukunft, auch wenn der Augen- 
blick der Gegenwart dunkel bleibt. 

Not und Transzendenz leiten den Blick über zur neu wahrzunehmenden 
Wesensmitte der jetzigen Weltgestaltung. Beide werden getragen von einem 
Dritten, von der Solidarität. Diese motiviert zur Tat. Und dort, wo sich die So- 
lidarität dem notvollen Ruf nach •Erbarmen"2 ausliefert, wird ihr Tun zum er- 
neuten prophetischen Zeichen. 

2 Man vgl., was die zweite Enzyklika Johannes Paul II. vom 30. November 1980 über die Schöp- 
ferkraft des Erbarmens in Hinsicht auf •eine neue Phase der Selbstverwirklichung der Kirche" 
sagt (Dives in misericordia VIII, 15). Was sie- •wie die Propheten" -der Welt in Erinnerung brin- 
gen will, ist eine allgemein notwendige Bewußtseins wende auf dem Weg zu einer, alle Bereiche 
umfassenden •Kultur der Liebe", die schon Paul VI. beschworen hatte. Auch die III. Vollver- 
sammlung des lateinamerikanischen Episkopates in Puebla vom 13. Februar 1979 hatte diesen 
Begriff einer •Zivilisation der Liebe" zum Leitmotiv erwählt: Die Evangelisierung Lateinameri- 
kas in Gegenwart und Zukunft. Deutsche Übers, hrsg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskon- 
ferenz, Bonn 1979, 11 f. 



Prophetische Solidarität 15 

Nichts anderes klingt im Hebräerbrief an, wo Jesu •Gleichheit mit den Brü- 
dern" sich im •Mitgefühl" und •Mitleiden" kundtut (Hebr 2,17; 4,15). Be- 
gründet ist dies in der menschenzugewandten Herkunft vom Vater und der für- 
sprechenden Rückkehr zu ihm. Diese Verankerung in der Transzendenz ist 
weit- und zeitumspannend; deshalb vermag Jesus jedes Herz anzurühren. In 
den synoptischen Evangelien wird die Solidarität Jesu konkret; dort wird von 
seiner Verborgenheit in Nazaret, seiner Armut und Heimatlosigkeit, seinem 
Mitleiden mit den Menschen berichtet (z.B. Mk 6,34; Mt 8,20). So kann der 
Tübinger Theologe Walter Kasper schreiben, daß •die Synoptiker Jesus als 
den verkünden, der ganz unser Bruder geworden ist", und er verbindet damit 
das Weiterwirken dieses prophetischen Zeichens, daß nämlich dieses Motiv 
eine Hauptinspiration für viele Heilige unserer Zeit wurde, so z. B. für Charles 
de Foucauld (1858-1916) und Simone Weil (1909-1943)3, denen vorlie- 
gende Überlegungen gelten. 

Aufmerksames Schauen mit den Augen erlösender Liebe 

Beide Zeugen kommen darin überein, daß sie Gottes Wahrheit auch dort noch 
sichtbar machen, wo sich die Wahrheitsverkündigung nicht mehr artikulieren 
kann - wo sich das Sprechen Gottes ins Schweigen hinein entzieht. Ihre •Spiri- 
tualität des letzten Platzes" spielt sich damit auf der Bühne der heutigen Got- 
tesferne4 ab. Sie bezeugen Gottes bleibendes Erbarmen durch den langmüti- 
gen, geduldsamen Blick auf Welt und Mensch. Damit stehen sie gegen die mo- 
derne Zwangshaftigkeit, Welt sei zu •verändern", statt zu •verstehen", zu 
•deuten", zu •interpretieren". Diese marxistische Umfunktionierung der 
kontemplativen Haltung ist das extreme Symbol für den neuzeitlichen Beherr- 
schungsprozeß über Natur und Gesellschaft, der aber umzuschlagen beginnt 
und uns immer mehr wie eine fremde, feindliche Macht bedroht. 

Wo Welt nur noch der •engagiert" verändernden Macht des Menschen un- 
terworfen ist, bleibt kein Raum für das Innehalten, Schauen und Verstehen. 
3 Jesus der Christus, Mainz, 41975, 256f. - Vgl. für Simone Weil ihre •geistige Autobiographie" 
(Zeugnis für das Gute, 100-120; franz. Attente de Dieu, 31-51), die Biographien von Jacques Ca- 
baud, Die Logik der Liebe, Freiburg-München 1968, und Simone Petrement, La vie de Simone 
Weil, Paris 1973. Was ihr Denken insgesamt betrifft, so steht außer den kurzen, thesenartigen 
Darstellungen bei A. Krogmann (vgl. Anm. 6) eine Gesamtwürdigung im Deutschen noch aus. Im 
Französischen liegen als maßgebliche Arbeiten vor: Miklos Veto, La metaphysique religieuse de 
Simone Weil, Paris 1971, und Gilbert Kahn (Hrsg.), Simone Weil, Philosophe, historienne et my- 
stique, Paris 1978. Ansonsten unterrichtet am vollständigsten über alle bibliographischen Fragen: 
J. P. Little, Simone Weil, a bibliography, London 1973, mit einem Supplement No. 1, London 
1979. - Für Charles de Foucauld vgl. Anm. 8 und 22 sowie Felicitas Betz, Charles de Foucauld - 
das Evangelium schweigend verkünden, in: Otto Betz, Das Wagnis mit der Welt, München 1965, 
11-24. 
4 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen, Wien-München 1956, 
174 ff. 



Rolf Kühn 16 

Und in einem nächsten Schritt fällt ebenso das Gespür für Gottes Wirklichkeit 
dahin. Denn Zeit und Raum sind hier schon immer besetzt durch den geplan- 
ten, vom Menschen gefertigten Sinn. Die Schöpfung wird Gott •enteignet"; 
das Wort verkümmert zur Information, die Geste zur instrumentalen Hand- 
lungsweisung, die Transzendenz zum immanenten Fortschrittsglauben. Men- 
schenwürde wird zur technisierten Nützlichkeit. 

Im machtfreien Blick der Liebe hingegen bleibt die (er)-lösende Erwartung 
des Schauenden wach. Doch nicht nur die Offenheit zur Befreiung wird damit 
geschenkt, sondern die Aufmerksamkeit wird auch auf die Quelle gelenkt, von 
wo aus allem Unerlösten der Geschichte Befreiung harrt. Es ist das An-Den- 
ken an das grenzenlose Angenommen-Sein aller Schöpfung - schlechthin zu 
jeglicher Zeit. Das Vergessen-Sein des letzten Platzes wird damit zur revolu- 
tionären Botschaft und Tat". 

Eine solche prophetische Ortszuweisung •mitten in der Welt" rechnet über- 
all mit Gott, weiß von seiner befreienden Tat in allen Dingen und Umständen. 
Revolutionär ist dieser •letzte Platz", weil er einen Umdenkungsprozeß einlei- 
tet. Wo der Blick auf das •Große" und •Erste" unser Fühlen und Denken be- 
stimmt, da werden •Selbstentfaltung" und persönliche Macht zum Maßstab. 
Menschwürde wird nicht gemessen an erbarmender Solidarität, sondern am 
•engagierten Einklagen" dessen, was mir •gerechterweise" zusteht. Die tech- 
nische Welt der Moderne schlägt sich nieder in einer verhärteten Innerlichkeit 
von Geltung und Ansehen. 

Die •letzten Plätze" aber sind •Leerstellen", in die hinein neue Aussagen 
über das Wesen der Dinge geschrieben werden können.Wer •leer" bleibt, weil 
er sich nicht selbst erfüllen und auslegen muß, dem wird das geschenkt, was der 
Zeit und jedem in ihr zu Gute kommt, was deren •Gnade" ist. 

II. Charles de Foucauld und Simone Weil 

Gebet als prophetische Leere und Grenzerfahrung 

Zum erstenmal macht Simone Weil diese Zusammenhänge und die daraus 
wachsende Verpflichtung deutlich, wenn sie über das kontemplative Beten 
spricht, das sie bei Charles de Foucauld fand. Ein solches Gebet ist Einweisung 
in das eigene Sterben, nicht aber •das Suchen einer Energie in einem selbst". 
•Darum wissen (in jedem Ding), daß es eine Grenze gibt, und daß diese nicht 
ohne übernatürliche Hilfe überschritten werden kann, oder aber um ein sehr 
geringes, und indem anschließend dieses Überschreiten mit einem furchtbaren 
Abfall bezahlt wird." Nach einem Zitat des Vater Unser mit der vierten Bitte 



Prophetische Solidarität 17 

um das •übernatürliche Brot heute5" fährt sie fort: •Man soll eigenständig bis 
an diese Grenze gehen. Dort berührt man die Leere." 

Betrachtendes Gebet führt an die Grenze, wo sich die Wahrheit des Seins als 
Wahrheit Gottes schenkt, wo Gnade in die Struktur der Weltnotwendigkeit 
wie in ihr Spiegelbild eingeht. Leere wird zum Raum möglicher Erfüllung Got- 
tes; was nach außen wie Verlust erscheint, wird zum reinen Zeichen. Entspre- 
chendes gilt von jedem Menschen; gilt aber auch vom übergreifenden kulturel- 
len (Un)Bewußtsein, das sich heute mit total geplanten Änderungen ausdeh- 
nen will. Auch es wird enden vor dem, der •Grenzen setzt" (vgl. Ps 104,9), 
damit eine Lebensordnung werde, die allen zugute kommt. 

Kontemplatives Gebet ist auch die Welt-Mitte, worin Not und Transzen- 
denz als Gnade der Grenzerfahrung aufeinandertreffen. Aus der vertiefenden 
Betrachtung der Grenze wächst die kritische Schau auf die Welt. Kritisch im 
eigentlichen Sinn als Krisis, als Ur-Teil; denn alles Lebendige erhält aus dieser 
Einsicht seinen schöpferisch-erbarmenden Gesamtsinn. 

Simone Weil hat diese ihre Sicht in ein Gebet gefaßt, von dem M. M. Davy 
nicht ohne Überschwang meint: •Ein Gebet, welches die gewöhnlichen Di- 
mensionen der größten Mystiker übertrifft."6 Sicher aber ist es ein Modell für 
eine illusionslose Annahme der Schöpfung und seiner selbst und damit eine sa- 
krament-hafte Verwandlung (Trans-substantiation) der lieblos verhärteten 
Strukturen. Es stammt aus ihren letzten Lebensjahren: 

,Vater gewähre mir dies, im Namen Christi: 
Möge ich außerstande sein, irgendeine Bewegung meines Körpers mei- 
nem Willen entsprechen zu lassen, auch nicht die allerkleinste Andeu- 
tung einer Bewegung, wie ein vollständig Gelähmter. Möge ich jeder 
Sinneswahrnehmung unfähig sein, wie jemand, der vollständig blind, 
taub und auch der drei übrigen Sinne beraubt wäre. Möge ich außer- 
stande sein, zwei Gedanken, und seien es auch die einfachsten, irgend- 
wie miteinander zu verbinden, wie einer dieser vollständig Irren, die 
nicht nur weder zählen noch lesen können, sondern auch niemals das 
Sprechen erlernen konnten. Möge ich für jede Art Schmerz oder Freude 
ohne Empfindung sein und unfähig, irgendjemand oder irgendetwas, 

5 Cahiers I (Notizbücher), Paris, 21970, 267 f. - Sie übersetzt das griechische •epioüsios" (Mt 
6,11; Lk 11,3) durchwegs mit •übernatürlich" oder •transzendent", was in der Exegese zwar um- 
stritten, aber sachlich nicht ganz unmöglich ist. Vgl. letzthin Louis-Marie Dewailly, •Donne-nous 
notrepain": QuelPain?, RevScphth 1980, 561-588. 

6 Marie-Magdeleine Davy, Simone Weil, Paris 1966, 27. - Die Autorin hat sich ausgewiesen 
durch Fachstudien über die großen Mystiker des Mittelalters, so daß die Gegenthese von der 
Selbstzerstörung zu kurz greift: vgl. Bernard Halda, Vevolution spirituelle de Simone Weil. Paris 
1964, 116; Francois d'Hautefeuille, Le tourment de Simone Weil, Paris 1970, 180. Einen mittle- 
ren Standpunkt vertritt Angelica Krogmann, Simone Weil, Reinbek bei Hamburg 1970, 139. 



Rolf Kühn 18 

nicht einmal mich selbst, zu lieben, wie die ganz hinfällig schwachsinni- 
gen Greise. 

Vater, im Namen Christi, gewähre mir dies alles wirklich. Dieser Kör- 
per möge mit Geschmeidigkeit sich bewegen oder vollkommen erstar- 
ren, es geschehe in ununterbrochener Übereinstimmung mit deinem 
Willen. Dieser Gesichts-, Gehör-, Geschmack-, Geruch- und Tastsinn 
mögen den vollkommen entsprechenden Abdruck deiner Schöpfung 
empfangen. Möge dieser Verstand in der Fülle der Klarheit alle Ideen 
miteinander in vollkommener Übereinstimmung mit deiner Wahrheit 
verbinden. Dieses Empfindungsvermögen erlebe in seiner größtmög- 
lichsten Intensität und in seiner größtmöglichsten Reinheit alle Nuancen 
des Schmerzes und der Freude. Diese Liebe sei wie eine Flamme, die sich 
völlig in der Liebe Gottes für Gott verzehrt. Möge dies alles mir entrissen 
werden, von Gott verzehrt, umgewandelt in Substanz Christi und den 
Unglücklichen zum Essen gereicht, deren Körper und Seele aller Art 
Nahrung ermangelt. Und ich selbst, ich sei ein Gelähmter, ein Blinder, 
ein Tauber, Irrer und Hinfälliger. 

Vater, bewirke diese Umgestaltung jetzt, im Namen Christi; und ob- 
wohl ich sie mit unvollkommenem Glauben erbitte, erhöre diese Bitte, 
als wäre sie mit vollkommenem Glauben ausgesprochen. 

Vater, da du ja das Gute und ich das Mittelmäßige bin, entreiße mir 
diesen Körper und diese Seele, um sie zum Deinigen zu machen, und laß 
von mir nur dieses Entrissensein für ewig bestehen oder das Nichts7.' 

Es entspricht nicht nur den eng gesteckten Vergleichsmöglichkeiten hier, son- 
dern der Dringlichkeit einer umgreifenden Bewußtseinswende in unseren Ta- 
gen, wenn wir die schlichte, aber nicht weniger unbedingte Hingabebereit- 
schaft im Foucauld'schen Beten folgen lassen: 

Mein Vater, 
ich überlasse mich Dir, 
mach mit mir, was Dir gefällt. 
Was Du auch mit mir tun magst, ich danke Dir. 
Zu allem bin ich bereit, alles nehme ich an. 
Wenn nur Dein Wille sich an mir erfüllt 
und an allen Deinen Geschöpfen, 
so ersehne ich weiter nichts, mein Gott. 

7 La connaissance surnaturelle, Paris 1950,204 f. - Vgl. auch die Übersetzung in Jacques Cabaud, 
Simone Weil. Die Logik der Liebe, Freiburg-München 1968,320f (in Auszügen), sowie beiFried- 
helm Kemp, Simone Weil, Zeugnis für das Gute, Ölten und Freiburg 1976, 256f. Eine genauere 
Analyse dieses Gebetstextes würde im übrigen eine Fülle philosophischer Voraussetzungen offen- 
legen, die unser Beitrag •Lektüre/Lesart" in Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. V, 
Basel-Darmstadt 1980, Sp. 23 lf, zusammenzufassen versucht. 



Prophetische Solidarität 19 

In Deine Hände lege ich meine Seele. 
Ich gebe sie Dir, mein Gott, 
mit der ganzen Liebe meines Herzens, 
weil ich Dich liebe, 
und weil diese Liebe mich treibt, mich Dir hinzugeben, 
mich in Deine Hände zu legen ohne Maß, 
mit einem grenzenlosen Vertrauen, 
denn Du bist mein Vater8. 

Beide Gebete wenden sich an den einen Vater, um selbst in seiner Schöpfung 
die Vermittlung seines Willens zu sein. So entgeht die Theozentrik von vorn- 
herein einem falschen Gegensatz zur Anthropozentrik. Die vermeintliche Au- 
tonomie der Selbstbehauptung war die zentrale Kategorie, nach der sich der 
neuzeitliche Mensch spätestens seit der Aufklärung allein verwirklichen zu 
können vermeinte9. Charles de Foucauld wie Simone Weil durchbrechen die- 
sen Vorstellungszwang zugunsten der prophetisch erneuerten Christuskon- 
formität; sie soll in wesenhafter Ursprünglichkeit wieder das Zeichen setzen 
für den Lichtkreis, der unserer Freiheit zugedacht ist10. 

Universale Gottesliebe und Arbeit als prophetische Konkretion 

Die quellenmäßig belegbaren Berührungspunkte zwischen dem Eremiten der 
Sahara und der in das Exil von Fabrik und Widerstand gehenden Philosophin 
führen zu dem Dominikanerpater Joseph-Marie Perrin; er war als Prediger 
1941 bei den Kleinen Brüdern Charles de Foucaulds zugleich Simone Weils 
vertrautester geistlicher Gesprächspartner in Marseille11. Ihm übergab sie 
8 •Gebet der Überantwortung" genannt: Les Heures du Jour. Breviaire Frangais, Brüssel 
1958/1961, S. (7). Vgl. Ch. de Foucauld, Aufzeichnungen und Briefe, Freiburg 1962, 91: •Gebet 
ist das Aufmerken der liebevoll mir zugewandten Seele; je liebeerfüllter das Aufmerken, desto 
besser das Gebet." - Dies entspricht ganz der Auffassung S. Weils von der Aufmerksamkeit als 
dem •Fundament des geistigen Lebens", welches sich im Gebet vollendet (La connaissancesurna- 
turelle, 44). 

9 Vgl. die außertheologischen, kritischen Ansätze in dem Sammelband •Subjektivität und Selbst- 
erhaltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne" (Theorie-Diskussion). Hrsg. von Hans Ebeling, 
Frankfurt/M. 1976. 
10 So ist es zwar eine interessante, aber wohl nicht ganz zutreffende These, wenn S. Weil aus- 
schließlich für einen •anspruchsvollen Theozentrismus" in Anspruch genommen wird, der ab dem 
18. Jahrhundert einem Christozentrismus weichen mußte: Jean Milet, Dieu ou le Christ. Les con- 
sequences de Vexpansion du christocentrisme dans l'Eglise Catholique du XVIIIeme siede ä nos 
jours. Etude de Psychologie sociale, Paris 1980. 
11 Vgl.AttentedeDieu, Paris 1950,14 (diese Einleitung von P. Perrin fehlt in der deutschen Über- 
setzung). In einem Brief an Jacques Maritain (New York, 6. August 1942), der nach einem reichen 
Leben als thomistischer Philosoph wie französischer Diplomat sein letztes Lebens Jahrzehnt als 
Kleiner Bruder in Toulouse verbrachte, schrieb sie: •Die Berührung mit dem Dominikanermilieu 
in Marseille ist für mich kostbarer gewesen, als ich es je ausdrücken kann - besonders wegen Pater 
Perrin, der, wie ich glaube, ein Wesen von ganz außergewöhnlicher Art ist." Cahiers Simone Weil 
III, 2 (Juni 1980) 72. 



Rolf Kühn 20 

beim endgültigen Verlassen des besetzten Frankreich einige ihrer wichtigsten 
Betrachtungen über die •Formen der impliziten Gottesliebe", über die Bedeu- 
tung der Aufmerksamkeit beim •Studium im Hinblick auf die Gottesliebe" 
sowie eine Auslegung des •Vaterunser"12. Gedacht waren alle diese Schriften 
als spirituelle Hilfe für die Seelsorgetätigkeiten Pater Perrins. Darüberhinaus 
arbeiteten sie gemeinsam an einem Werk über die zerstreuten und vielschich- 
tigen Zeugnisse der Gottesliebe bei allen Völkern in vergangenen oder noch 
lebendigen Traditionen13. Diese letzteren Untersuchungen können verglichen 
werden mit den Studien eines Kleinen Bruders über die •Mystischen Erfah- 
rungen in nicht-christlichen Ländern"14; denn Simone Weil hatte in Charles de 
Foucaulds Lebenslauf etwas Entscheidendes für die geistige Gesetzlichkeit un- 
serer Epoche wiedergefunden: •(Sein) Abenteuer, das ihn zur Frömmigkeit 
zurückführte, und folglich zu Christus, vollzog sich durch eine Art von Nach- 
eiferung angesichts der arabischen Frömmigkeit. Insoweit wäre dieses Aben- 
teuer wie ein Symbol unserer nächsten Renaissance."15 

Diese Gemeinsamkeiten zwischen den Foucauld-Bruderschaften, Pater 
Perrin und Simone Weil erhalten jedoch ihre Eindeutigkeit dadurch, daß die 
zeitenumspannende Gottesliebe gelebt wird als die kompromißlose Hinwen- 
dung zu den •Unglücklichen" von heute. Die Universalität der Liebe drängt 
konsequent aus sich heraus zu dem konkret Bedürftigen, zu den untersten 
Schichten in der modernen Welt, zu den rechtlosen Fabrik- und Landarbei- 
tern, um deren Los mit dem Verlangen um eine totale Gleichstellung zu teilen. 
Nicht die materiell-körperliche und intellektuelle Not ist die letzte Wurzel des 
Übels, sondern die radikale Demütigung und Abhängigkeit in der Alltäglich- 
keit, die in ihrem Ausgeliefertsein keine Selbstdarstellung in den Augen ande- 
rer mehr zuläßt. Dies ist das eigentliche •Unglück" (malheur), wie Simone 
Weil diesen Zustand benennt. Da ohne Hoffnung, erschüttert diese Not die in- 
nersten Sicherheiten; sie zerstört im letzten - und darin beruht die Tragik un- 
seres Jahrhunderts - die Fähigkeit zur Aufmerksamkeit. Damit aber stirbt 
auch jede Ausrichtung auf ein illusionsfreies Gute ab. Was sich in die Herzen 
dann einschleicht, ist Ersatz, sei es nun der Gedanke der rächenden Revolution 
oder der des demokratischen Konsums. Beides sind Opiate. 

Diese Gedanken bewegten Simone Weil, die aus dem Unterrichtswesen 
verbannte Jüdin, als sie 1941 in der Krypta des Marseiller Dominikanerklo- 

12 Das Unglück und die Gottesliebe, München 21961, 135-234; Zeugnis für das Gute, 50-60, 
61-70. 
13 Vgl. Simone Weil, Vorchristliche Schau, München-Planegg 1959; Joseph-Marie Perrin, Le my- 
stere de la Charite, Brüssel 1960. Immer noch fruchtbar zum Vergleich: Thomas Ohm, Die Liebe 
zu Gott in den nichtchristlichen Religionen. Die Tatsachen der Religionsgeschichte und die christli- 
che Theologie, Freiburg 1957. 
14 Louis Gardet, Colmar 1956: Experiences mystiques en terres non-chretiennes, Paris 1953. 
15 Ecrits historiques et politiques, Paris 1960, 376. 



Prophetische Solidarität 21 

sters über die Gottesliebe als •Herabkunft" im Evangelium sowie in der grie- 
chischen Literatur und Philosophie sprach, ohne die östlichen Bezeugungen 
unerwähnt zu lassen16. Vom gleichen Ort und zum gleichen Zeitpunkt ging Pa- 
ter Jacques Loew als Dockarbeiter in den Hafen, um dort eine Gruppe der er- 
sten •Arbeiter-Mission" (Mission proletarienne) aufzubauen17. Die Arbeit, 
als konkret-authentische Verbindung von •Kontemplation" und •Engage- 
ment", darf nicht nur einfach pastorales Mittel oder gar asketische Übung um 
ihrer selbst willen sein18, sondern ist Begegnung mit den grundlegenden Exi- 
stenzstrukturen in der alltäglichsten Erfahrung. Dies wurde in der Folgezeit zu 
einer weiterreichenden Theologie der Liebe Gottes zur Welt, wie sie sich in der 
Schöpfung und der Inkarnation manifestiert, ausgearbeitet. So schreibt Rene 
Voillaume in seinem Buch •Mitten in der Welt": •Die Arbeit ist von Anfang 
an ein Naturgesetz für den Menschen. Es ist ein Irrtum, sie nur unter dem Ge- 
sichtspunkt der Strafe zu sehen, ein Irrtum, der eine falsche Konzeption der 
Arbeit nach sich zieht."19 Und Simone Weil führte aus: •Unmittelbar nach der 
Einwilligung in den Tod ist die Einwilligung in das Gesetz, das die Arbeit zur 
Erhaltung des Lebens unersetzlich macht, der vollkommenste Akt des Gehor- 
sams, den der Mensch zu leisten vermag." 

Einwurzelung in die Intimität der •Menschenfreundlichkeit" Gottes (Tit 3,4) 
als Weg der Brüderlichkeit 

Dieses letzte Zitat aus dem Weilschen Hauptwerk über •Die Einwurzelung" 
(L'enracinement)20 enthält ebenso wie die Worte des Begründers und Priors 
der Fraternitäten, in der engsten Nachfolge Bruder Karls, eine Synthese, die 
jenseits der Alternative von •Anpassung" und •Engagement" liegt. Sie beruht 
auf einem doppelten Gehorsamsakt. Zum einen vollzieht sich die Tat der ge- 
horchenden Hingabe an Gott in Freiheit, die aber zum anderen in keinem Au- 
genblick abzulösen ist von der Annahme der gesamten Schöpfung als einer 

16 •Herabkunft Gottes" bildet den Originaltitel des Hauptteils von •Vorchristliche Schau", deren 
Benennung so nicht von Simone Weil selbst stammt. 
17 Vgl. Jacques Loew, Les dockers de Marseille, Ecully 1944; Journal d'une mission ouvriere 
1941-1959, Paris 1959 (Tagebuch einer Arbeitermission 1941-1959, Mainz 1960); Emile Poulat, 
Naissance des Pretres-Ouvriers, Paris 1965, 420f. 
18 Vgl. Gregor Siefer. Die Mission der Arbeiterpriester. Ereignisse und Konsequenzen. Ein Beitrag 
zum Thema: Kirche und Industriegesellschaft, Essen 1960, 18 ff, 226 f. 
19 Freiburg, 31957, 148. Einen der kürzesten und dennoch wohl qualifiziertesten Überblicke zu 
diesem Thema bietet: Jakob David, Die schöpferische Kraft des Menschen - Theologie der Arbeit 
und der Technik, in: Mysterium Salutis Bd. 2, Einsiedeln-Zürich-Köln 1967, 787-804. 
20 Mit dem wichtigen Untertitel: Einführung in die Pflichten dem menschlichen Wesen gegenüber, 
München 1956, 436. - Die unverzichtbare, da ganz unmittelbare, Darstellung ihrer eigenen Ar- 
beitserfahrung bildet das •Fabriktagebuch" von 1934, in: S. Weil, Fabriktagebuch und andere 
Schriften zum Industriesystem, Frankfurt/M. 1978, 43-139. 



Rolf Kühn 22 

notwendig-gesetzmäßigen Gehorsamsstruktur. •Anpassung" hingegen wäre 
blinder Gehorsam, erzwungene und resignierende Unterwerfung unter augen- 
scheinlich nicht veränderbare Umstände. Und •Engagement" drängt, wie ein- 
gangs gezeigt wurde, zu einem Freiheitsbewußtsein, das sich autonom und der 
Schöpfungsordnung enthoben vorkommt. 

Arbeit im Sinne von Charles de Foucauld und Simone Weil verbindet 
Schöpfungsgehorsam und Schöpfungsfreiheit, verwurzelt damit die Inkarna- 
tionsrealität in Zeit und Raum der Schöpfung. 

Inkarnation meint natürlich zentral die Menschwerdung Gottes in der Welt. 
Aber der kontemplativ Arbeitende bringt ebenfalls den transzendenten Ruf in 
die Schöpfungswelt ein. Die Herabkunft Gottes im Leben Jesu, das Sichtbar- 
werden der allumfassenden Liebe Gottes in der Welt wird von der Christus- 
konformität der prophetischen Solidarität weitergeführt- allerdings •nur" un- 
ter dem Anspruch des Zeichens. Es ist eine Geste, die das bereits geschenkte 
Heil bezeugt: inmitten der äußersten Verlassenheit der Welt, zustimmend mit 
freiem Gehorsam wie ausharrend unter der Last brutalster Zwänge. Und so er- 
scheint das Zeugnis immer wieder auch als reiner Glaube, als Rückbindung an 
Jesus. 

Die innere Notwendigkeit, daß eine Bezeugung hier und jetzt in dieser be- 
stimmten Weise geschehen muß, bildet ein Kriterium dafür, daß die Versöh- 
nung von Freiheit und Gehorsam echt ist. Diese Echtheit lädt zur Nachahmung 
ein und hält an zum feiernden Gedenken. Es ist jenes geheimnisvolle •Müs- 
sen", von dem Jesus sich gedrängt wußte (vgl. Lk 24,26), ohne irgendeiner 
Knechtschaft zu unterliegen. 

Wenn man nach einer weiteren sinnfälligen Verdeutlichung dieser Wahrheit 
in unserer Zeit sucht, wird der Blick zuerst vielleicht auf Maximilian Kolbe fal- 
len. Ein einziger Schritt aus dem Glied der angetretenen Häftlinge nach vorne, 
zugleich schutzlos sich ausliefernd wie schützend sich vor die anderen stellend; 
ein einziges Wort - das machte ihn zum Zeugen der unwiderruflich einmaligen 
Geste. Insgeheim hatte man vom Christentum ein solches Zeichen erwartet. In 
dem Augenblick der Tat Kolbes aber stießen zwei Welten aufeinander und of- 
fenbarten ihre Abgründe und Quellen. Eine Antwort war gegeben, die Ge- 
schichte war heimgesucht von der Gnade. Wir anderen aber müssen unsere 
Antworten von diesem fast vergessenen Augenblick her ablesen, weil das 
Größte stets im Kleinsten wahrzunehmen ist. 

In einem solchen Augenblick der bereits geschenkten wie stets neu gesetzten 
Verwirklichung der Gottesliebe wird das Sakramenthafte prophetischer Ein- 
wurzelung sichtbar, das konkrete, historisch fixierte Zeichen bei Charles de 
Foucauld wie bei Simone Weil, deren radikale Entäußerung auf die Euchari- 
stie hinstrebte. Die meisten Aufzeichnungen Charles de Foucaulds sind beim 
Zwiegespräch mit Jesus vor dem Tabernakel entstanden. Simone Weil wurde 



Prophetische Solidarität 23 

in ihrem letzten Lebensjahr zum Versuch geführt, eine •Theorie der Sakra- 
mente"21 zu begründen. Die innere Umwandlung, die sie im kontemplativen 
Gebet erfuhr, sollte von daher konsequent weiterdurchdacht werden. 

Zwischen der eucharistischen und der prophetischen Verdichtung zum rea- 
len, konkreten Zeichen besteht also eine enge Verbindung. Die Not-Wendig- 
keit des Leiblich-Materiellen und die Solidarität machen den konkreten Hin- 
gabe-Gestus Jesu und seiner Propheten aus. Gottes Liebesrealität wird leib- 
haft in allem Sein, wird zur konkreten Schöpfungswirklichkeit, die eine Mahl- 
Solidarität schafft, wird zur •Mitte der Welt", zur In-Dienstnahme jeglichen 
Dings als einer Gabe, in der sich der Alles-Gebende selbst hinschenkt. 

Die prophetische Einwurzelung von Gottes Liebe kann die •Herabkünft" 
Gottes als Hingabe an die Schöpfung zwar zum neuen Zeichen verdichten, 
aber nicht hervorbringen. Sie stellt das dar, was in der Inkarnation einmaliges 
Geschehen wurde22. So schreibt auch Eugen Biser in seiner Christologie •Der 
Helfer": •Bei der Suche nach dem ,Mutterboden' für eine neue Einwurzelung 
spricht Simone Weil von einer Gemeinschaft voller Intimität, Brüderlichkeit 
und Zärtlichkeit als dem Grund, auf dem die Entwurzelten dieser Zeit wieder 
Halt und Stand gewinnen könnten. Wenn sie überdies die Meinung vertritt, die 
Verwurzelung sei vielleicht das wichtigste und meist verkannte Bedürfnis der 
menschlichen Seele23, berührt sie sich eng mit der Auffassung Jesu von der Si- 
tuation des Menschen in einer von Krisen erschütterten und von Zwängen be- 
herschten Welt... 

Für Jesus stellt sich das Problem der Einwurzelung aber nicht nur im Ver- 
hältnis von Mensch und Gesellschaft, sondern schon vorher, im Verhältnis von 
Mensch und Mitmensch. Es ist für ihn daher ganz unmöglich, sich den Entwur- 
zelten in Gestalt des Gottesreiches als unverlierbare Bleibe anzubieten, ohne 
nicht gleichzeitig auch zwischen jedem einzelnen von ihnen Brücken der Ver- 
ständigung und Versöhnung zu schlagen. Deshalb ist sein Ruf in die Nachfolge 
unentflechtbar verknüpft mit der Anleitung zu einer mit und in ihm gewonne- 
nen Brüderlichkeit."24 

21
 In: Pensees sans ordre concernant l'amour de Dieu, Paris 1962, 133-147. Hilfreich zum Ver- 

ständnis hierzu auch der Beitrag von Elisabeth Ott, Die •Aufmerksamkeit" als Grundvollzug der 
christlichen Meditation. Der geistliche Weg der Simone Weil, GuL 47, 1974, 94•112, bes. 97ff. 
22 Vgl. z.B. Die Schriften von Charles de Foucauld, Zürich-Köln 1961,203 f, wo der immer wieder 
betrachtete •Liebeserweis" geschildert wird: •Nicht um uns loszukaufen, hast Du so viel gelitten, 
o Jesus!... Der geringste deiner Akte besitzt unendlichen Wert, weil er Akt Gottes ist, und hätte 
überreichlich genügt, um tausend Welten, alle nur erdenkbaren Welten zu erlösen... Du hast gelit- 
ten, um uns zu heiligen, um uns dahin zu bringen, Dich freiwillig zu lieben: denn Liebe ist das 
mächtigste Mittel, Gegenliebe zu bewirken." 
23 Zitat aus Die Einwurzelung, 313, 71. 
24 Eugen Biser, Der Helfer. Eine Vergegenwärtigung Jesu, München 1973,172 f. Vgl. Rene Voil- 
laume, Die ewig Lebendige. Jesu Person und Geheimnis, München 1968. 



Rolf Kühn 24 

III. Die kommende Glaubensgestalt angesichts der •Bildlosigkeit" Gottes 

Prophetischer Gestus als die solidarische Mitte von Not und Transzendenz, so 
umschrieben wir den Versuch, Charles de Foucauld und Simone Weil im anru- 
fenden Heute Gottes zusammenzuschauen. Jene, welche die Botschaft des 
letzten Platzes für ihr eigenes Leben als Bestimmung aufgegriffen haben, se- 
hen diese Berufung so: •Die Kleinen Brüder Jesu sind Arme, die von der Kir- 
che in die Not der Welt geworfen werden und sich ihr vermischen, um darin ein 
gänzlich kontemplatives Leben zu führen ... Ihr ganzes Leben wird folglich ein 
Schrei sein, den sie an den Herrn aus der Tiefe dieser Not richten, damit Sein 
Reich unter den Menschen herbeikomme. Sie können dazu gerufen werden, in 
jeglichem armen Milieu zu leben, aber sie haben eine besondere Liebe zu den 
nichtchristlichen oder entchristlichten Lebensbereichen, und sogar mehr noch 
für jene, die jeder Evangelisierung gegenüber verschlossen sind. Deshalb müs- 
sen sie entweder die Lebens- wie Arbeitsbedingungen derjenigen teilen, die sie 
umgeben, oder sich in die Wüste zurückziehen, um angemessener ihre Ver- 
bundenheit mit Christus zu vergegenwärtigen und ihre fürbittende Aufgabe zu 
erfüllen."25 

Ähnliches findet sich in einer bisher unbemerkt gebliebenen Aufzeichnung 
Simone Weils. Als Jüdin entstammte sie selbst einem bürgerlich-liberalen Mi- 
lieu, das jede Gotteserfahrung ablehnte. Der gleiche agnostizistische oder gar 
atheistische Geist herrschte in den von ihr besuchten Universitäts- und Ge- 
werkschaftskreisen der dreißiger Jahre vor. Beim Bemühen um eine gemein- 
same prophetische Bezeugung heute fand sie zu Einsichten wie Charles de 
Foucauld. So notierte sie 1942 inmitten ihrer philosophischen Gedankengän- 
ge: •Ein religiöser Orden ohne Ordenskleid noch äußerem Zeichen, der aus 
Männern und Frauen besteht (eher durch ein implizites denn ein ausdrückli- 
ches Gelübde der Armut, Keuschheit und dem Gehorsam in dem Maße ver- 
pflichtet, wie es vereinbar ist mit den durch das Gewissen empfangenen An- 
weisungen), welche die höchste künstlerische, philosophische, theologische 
Bildung erhalten würden und die dann Jahre hindurch, wobei sie sich jeder re- 
ligiösen Ausübung enthielten, soweit es die Umstände verlangen, als Strafge- 
fangene in die Gefängnisse gingen, als Arbeiter in die Fabriken, als Bauern auf 
die Felder, und so fort."26 

Diese Übereinstimmungen sind •Zeichen der Zeit"; in ihnen geht es um die 
Einsicht in die geistigen Bedürfnisse unserer Epoche auf der schöpferisch-pro- 

25 Unveröffentlichter Text (Übers. Verf.); vgl. Rene Voillaume, Zeugnis für Christus in Armut, 
Freiburg 1964,61, über die zu überwindende •Scheidung zwischen dem menschlichen Leben und 
der übernatürlichen Wirklichkeit des Reiches Jesu" als ein •lebenswichtiges Bedürfnis" der Kir- 
che und Menschen. 
26CahiersII, Paris, 21972,306 (vgl. Zeugnis für das Gute, 89); La connaissance surnaturelle, 15, 
229; Ecrits de Londres et dernieres lettres, Paris 1967, 105. 



Prophetische Solidarität 25 

phetischen Ebene. Als Ordensentwürfe einer tatsächlichen Einwurzelung las- 
sen sie erkennen, daß die wahrhaft zählenden Berufungen unserer Tage nicht 
isoliert dastehen, sondern diesem Jahrhundert seinen innersten Zustand of- 
fenbaren und dessen tragende Wahrheit sowie die einzuschlagende Therapie 
aufweisen. 

Das •Müssen", das Jesu Geschick gewissermaßen in Gott selbst hineinträgt, 
ist sachlich wie sprachlich die andere Seite seines stets erbarmenden Für-uns. 
Was der Mensch ist, offenbart sich durch und in Gott; was Gott ist, offenbart 
sich in Jesus Christus. Dieser hat dort, wo es •nichts" mehr zu lieben gab außer 
der letzten Leere selbst, d.h. im •Verlust" des •Vaters", dessen Abwesenheit 
im Gehorsam bis hin zum Schrei des Wozu geliebt. Und aus dieser Liebe wurde 
die neue Schöpfungsperspektive der Erlösung, die nur als •Liebesbeweis" an- 
gemessen erfaßbar wird, wie Charles de Foucauld es ausdrückte. 

Diese Grundwahrheit wird heute aktuell, wo kein •Bild" mehr vorhanden 
zu sein scheint, weder in der Theologie und Philosophie, noch in der Poesie, um 
das Schöpfungs- und Passionsgeheimnis umfassend darzustellen. Die unendli- 
chen Räume des Kosmos, die unentwirrbare Komplexität der Mikrostruktu- 
ren, die Tiefen wie Abgründe des biologischen und psychischen Lebens, die of- 
fene Sinnorientierung der geistig-gesellschaftlichen Zukunft lassen kaum 
mehr einen gemeinsamen •Text" oder ein umgreifendes Symbol erkennen. 
Die Hilfskonstruktionen zur Vereinheitlichung eines notwendigen Welt-Bil- 
des fürs Bewußtsein reichen deshalb vom •Leben mit der Krise" bis zur •Tole- 
ranz"27, was im Grunde Verzicht auf ein einheitsstiftendes Bild bedeutet. 

Um so herausfordernder ist es heute für die Glaubensexistenz, von einer erst 
noch kommenden Glaubensgestalt zu sprechen. In ihr muß gegenwärtig wer- 
den, was sich ankündigt. Auf der einen Seite entgleitet die Gottesvorstellung, 
die bisher alles Sein deutend umfing, in die Leere hinein. Auf der anderen Seite 
muß diese Leere selbst als •Bild" letzter Anwesenheit der Liebe über Kosmos 
und Geschichte heraufziehen28. 

Die Frage, ob sich solches geschichtliches Geschehen dem einzelnen als her- 
einbrechendes Ereignis zu erschließen vermag, muß mit dem Blick auf Charles 
de Foucauld und Simone Weil positiv beantwortet werden. Ihr Fühlen, Den- 
ken und Handeln war - obwohl hineinverstrickt in die Not der Zeit - offen für 
die Transparenz der Wahrheit über diese Dunkelheit hinaus. Ihre von auf- 
merksamer Erwartung durchwirkte Erfahrung schuf die Voraussetzung für die 
Begegnung mit dem aktuell-ewigen Wirklichkeitssinn. In der prophetischen 
Geste ihres Lebens machten sie diesen Sinn faßbar und mitteilsam, so daß das 

27 Vgl. Alberto Savinio, Encyclopedic Nouvelle, Paris 1980. 
28 Dies verlangt ein All-Machts-Denken, wie es schon Kierkegaard verstand, als Rückzug Gottes, 
um der Freiheit •Raum" zu schenken. Außer den vielen Belegstellen bei S. Weil vgl. für die heu- 
tige Theologie auch Gisbert Greshake, Gnade als konkrete Freiheit, Mainz 1972, 284. 



Cornelio Del Zotto 26 

Kommende grundlegend gebannt ist durch die Gewährung einer Einsicht in 
das Wesen unserer Zeitgestalt. 

Sie bezeugen nicht allein, daß Christentum lebbar bleibt selbst in der diffu- 
sen oder organisierten Macht des Atheismus, selbst in den Höllen der Grau- 
samkeit dieses Jahrhunderts. Sie verweisen außerdem auf eine Glaubensge- 
stalt in dieser Geschichtszeit, wo sich •mitten unter uns eine neue, aller Glorie 
der Welt entrückte Antwort an das Mysterium der Finsternis vorbereitet". Sie 
waren Christen in einem kaum schon erfaßten Sinne: •verzichtend, frei, gänz- 
lich allein, zwischen allen Mächten und Stellungen, ausgeliefert jedem Mißver- 
ständnis, Herausforderung an Gläubige wie Ungläubige, überantwortet dem 
Haß aller, die unsere Zeit nicht vollziehen können."29 

Ihre Tat ist die christliche Antwort schlechthin. Aus dem Abgrund der Got- 
tesferne rufen sie den Abgrund der Gottesnähe herbei. Es ist ein prophetisches 
Christentum, welches eindeutig darauf verzichtet, zu richten und seine Selbst- 
behauptung statt in der Verteidigung in schrankenloser Hingabe sucht. 
29 Reinhold Schneider, Simone Weil (SWF 23. Sept. 1952: Manuskript in der Badischen Landes- 
bibliothek, Karlsruhe), S. 10; jetzt veröffentlicht in den Mitteilungen der Reinhold-Schneider-Stif- 
tung Heft 16, Hamburg 1981, 37-58, 57f. 

Selig seid ihr Armen 
Franziskus schreibt ein Lied für seine Schwestern in San Damiano 

Cornelio Del Zotto, Rom 

Es ist, als ob Franziskus das Gedenkjahr von 1982 (vor achthundert Jahren 
wurde er geboren) selbst habe einleiten wollen. Vor kurzem wurde nämlich ein 
verlorengegangenes Lied aus seiner Hand neu entdeckt: •Nachdem der selige 
Franziskus den Lobgesang für den Herrn durch seine Geschöpfe verfaßt hatte, 
verfaßte er auch einige heilige Worte mit dem Gesang zum Trost und zur Er- 
bauung der armen Herrinnen", heißt es in einer anderen Quelle1. In freier 
Übertragung lautet das wiedergefundene Lied folgendermaßen: 

1 G. Boccali OFM, Canto di esortazione di san Francesco per le ,Poverelle' di San Damiano, Coll- 
Franc 48,1978,5-29. Dazu: Die Schriften des heiligen Franziskus von Assisi, hgg. von L. Hardick 
OFM, E. Grau OFM, Werl, Dietrich-Coelde-Verlag 1980, sechste, völlig neu bearbeitete Aufla- 
ge, 224-226. Aus dem •Speculum perfectionis" war bekannt, daß Franziskus •auch einige heilige 
Worte mit Gesang zum Trost und zur Erbauung der Armen Herrinnen (verfaßte), da er wußte, daß 




