Vom Geheimnis menschlicher Schuld
und gottlicher Vergebung

Karl Rahner, Innsbruck

Schuld und Vergebung bezeichnen solch urspriingliche und die ganze mensch-
liche Existenz betreffende Wirklichkeiten, daB die folgende Ausfiihrungen
selbstverstiandlich nur fragmentarischen Charakter besitzen. Wir miissen aus-
wihlen.

Der Mensch ist ein Geheimnis, mindestens weil sein Wesen die Verwiesen-
heit in die Unbegreiflichkeit Gottes selber ist. Und darum kdnnen auch Schuld
und Vergebung gar nicht in eine glatte Klarheit aufgelost werden. Wenn daher
die Hinweise, die hier nur méglich sind, sich gewissermaB3en immer wieder ent-
ziehen in das Geheimnis hinein, das wir Gott nennen, dann ist dies kein Argu-
ment gegen die Wahrheit des Gesagten.

Schuldvergessenheit?

Zunichst einmal muB festgestellt werden, da mindestens auf den ersten Blick
beim Menschen von heute im Durchschnitt Schuld und Vergebung nicht mehr
so selbstverstindliche Gegebenheiten sind, wie sie es fiir den abendléndischen
Menschen fast zweitausend Jahre selbstverstindlich gewesen sind. Dieser
abendlandische christliche Mensch wufte von der Schrift und der Verkiindi-
gung des Christentums her, daf} es so etwas wie Schuld, und zwar vor Gott, ge-
ben kénne; er war auch bereit, einzugestehen, da3 sich so etwas in seinem ei-
genen Leben ereignen konnte und vielfiltig ereignete: Taten, die seiner eige-
nen, nicht mehr auf etwas abwilzbaren Freiheit entspringen, die nicht nur ge-
gen diese oder jene Maxime eines verniinftigen Lebens und gegen die berech-
tigten Anspriiche eines anderen verstoen, sondern die in einem radikalen
Widerspruch zu dem heiligen Willen des absoluten Gottes stehen und von ihm
schlechthin verworfen werden, obwohl unbegreiflich bleibt, wie dieser heilige
Gott solchen Widerspruch iiberhaupt zulassen, ja sogar die in der bosen Tat
gegebene Wirklichkeit mittragen und in die Pline seiner Allwirklichkeit ein-
beziehen konne. Und der Mensch in unserem Raum des Geistes und der Ge-
schichte war gleichzeitig durch die Botschaft des Christentums davon iiber-
zeugt, daB dieses Bose, obzwar es eine iiber den Tataugenblick hinaus blei-
bende Giiltigkeit im Menschen hat, dennoch wirklich getilgt, vergeben werden
konne, ausgeldscht, nicht einfach durch das Vergehen der Geschichte, noch
einfach durch einen Gesinnungswandel des Menschen, durch seine Reue, son-



Karl Rahner 40

dern durch Gott selbst, in dessen nicht einklagbarer, aber dem renigen Men-
schen aus reiner Gnade geschenkten Vergebung.

Dem Menschen von heute aber ist in einem schrecklichen Widerspruch zu
seinem eigenen Erleben der Fiirchterlichkeiten unserer Gegenwartsgeschichte
die Wirklichkeit von eigentlicher Schuld und der Notwendigkeit géttlicher
Vergebung unsicher und blaB geworden. Er ist versucht, sich einfach als Pro-
dukt einer anonymen Entwicklung zu empfinden, als eine znfillige kleine
Kombination in diesem ProzeB, eine Kombination, die sich wieder anflost. Er
ist dann versucht, das, was die Alten als Schuld der eigenen Freiheit vor Gott
erfuhren, zu deuten als unvermeidliche Reibungserscheinungen einer solchen
Entwicklung in Natur und Geschichte, in denen es zwangsliufig Sackgassen,
Irrwege, Fehlentwicklungen, Abfall, Dissonanzen gibt, die der friihere Mensch
als eine Schuld vor dem heiligen Gott mystifizierte. Der Mensch von hente ist
iiberdies geneigt, in die Abgriinde seiner genetischen Veranlagung, seines Un-
terbewunftseins mit den komplizierten Verwicklungen seiner Triebe hinabzu-
steigen und, was man als Schuld der Freiheit vor Gott erlebte, von da aus als
Produkt dieser Unterwelt zu deuten, das er im Letzten nicht schafft, sondern
erleidet. Der Mensch von heute ist versucht, sich und den anderen restlos zu
verstehen als Produkt der Gesellschaft, ihrer Strukturen, ihrer Zwinge, ihrer
Vorurteile, denen er auch dort noch unterliegt, wo er ihnen widerspricht, und
so immer noch unter den durch diese Gesellschaft vorgegebenen Alternativen
steht. Er hat dann den Eindruck, daB die sogenannte Schuld, das sogenannte
Bose, das er tut, gewiB vielfiltig auf ihn, den Titer, durch die Reaktion der Na-
tur oder der Gesellschaft zuriickschlidgt, aber nicht eigentlich von ihm selbst als
seine ureigene Tat vor Gott verantwortet werden miisse.

Von daher ist es dann nicht mehr verwunderlich, daB dieser Mensch von
heute, wenn er das Bose — wenn vielleicht auch in einem unreflektierten Wi-
derspruch zur eigenen Theorie — auf einen Verantwortlichen zuriickfiihren
will, er eher Gott als sich selbst fiir das Bése und das daraus entspringende Leid
verantwortlich macht, da8 ihm die Weltgeschichte nicht als das Weltgericht
iiber den Menschen und seine Freiheit erscheint, sondern als eine Gerichtsver-
handlung gegen Gott, der heilig zu sein erklirt und das Bose in der Welt, zulas-
send oder bewirkend, duldet.

Neue Sicht von Schuld und Freiheit

Nun sind all diese Erfahrungen des heutigen Menschen, die zur Anfechtung
seiner friiheren Uberzeugungen iiber Schuld und Vergebung geworden sind,
nicht einfach Irrtiimer und auch nicht einfach bloB noch einmal die Erzeug-
nisse einer bosen Freiheit, die sich durch diese modernen Theorien gegen die
Anklage des echten Gewissens zu verteidigen sucht. Die Entdeckungen der



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und gottlicher Vergebung 41

modernen Anthropologie in den Vererbungswissenschaften, in der Tiefenpsy-
chologie, in den Gesellschaftswissenschaften haben weitgehend ihr Recht,
konnen aber im Letzten das Phianomen der eigentlichen Schuld und der damit
gegebenen Notwendigkeit gottlicher Vergebung nicht beseitigen, zwingen
aber zu einem tieferen Verstindnis von Schuld und Vergebung. Davon soll nun
zunéchst noch ein wenig ausfithrlicher gesprochen werden.

— Zunichst einmal macht uns die moderne Anthropologie und das auf ihr
griindende moderne Selbstverstindnis des Menschen es nicht mehr so leicht
mit dem Verstindnis von eigentlicher Schuld. Zwar kann auch die heutige
Ubung des Strafrechtes — und zwar mit Recht — nicht darauf verzichten, zwi-
schen Taten zu unterscheiden, die als verantwortlich gesetzt im eigentlichen
Sinn bestraft werden, und solchen, die wegen augenblicklicher oder dauernder
,,Unzurechnungsfihigkeit*“ des Taters hochstens andere, etwa psychiatrische,
Reaktionen der Gesellschaft erlauben. Und unter dieser auch heute nicht ver-
meidbaren Unterscheidung ist gewiB eine Ahnung von der Mdglichkeit eigent-
licher personaler Schuld verborgen, selbst wenn man sich weigern sollte oder
sogar miiBte, bei dieser Unterscheidung eine unmittelbare und klare Unter-
scheidung zwischen eigentlicher Schuld und unschuldiger Fehlhandlung anzu-
nehmen. Jedenfalls aber hat das moderne Empfinden, die Frage nach der
Schuld sei ein dunkles Problem, gewil weitgehend recht. Wo Freiheit als un-
abwiilzbare Verantwortung vor Gott, als Ursache von eigentlicher Schuld vor
Gott gegeben ist, wo ihre Grenzen sind, deren Moglichkeit und Gegebenheit
grundsatzlich auch die alte Anthropologie nicht leugnete, das ist eine Frage,
die nicht leicht beantwortet werden kann, wenn sie nicht ein abstraktes Pro-
blem im Allgemeinen, sondern konkrete Taten des Menschen anzielt.

Es gibt eine Vererbung, die aus dem biologischen Bereich heraus das geistig-
personale Leben des Menschen mitbestimmt. Es gibt psychologische Fehlent-
wicklungen, die den ganzen Menschen mitpragen und vor seinen wirklich ver-
antwortlichen freien Steuerungen seiner Lebensgeschichte liegen. Es gibt ge-
sellschaftlich bedingte Uberzeugungen, die der einzelne in seinen eigenen
Handlungen als selbstverstindlich voraussetzt, ohne auch nur zu ahnen, wie
bedingt und auch moralisch fragwiirdig sie eigentlich sind. Es gibt Meinungen
und Handlungsnormen, die gesellschaftlich, wirtschaftlich, kulturell bedingt,
allgemein als selbstverstindlich rezipiert sind, nach denen der einzelne un-
schuldig handelt, obwohl sie objektiv falsch sind. Weithin ist der Mensch das
schuldlose Produkt seiner Gesellschaft, seiner Geschichtsperiode, seiner indi-
viduellen Entwicklung. Selbst wenn er als frei Handelnder vorausgesetzt wird,
ist die Breite seiner Handlungsfreiheit sehr begrenzt.

— Dazu kommt folgendes: selbst wenn wir mit wahrer Uberzeugung voraus-
setzen, dal mindestens dem normal entwickelten Menschen ein echter Frei-
heitsraum und unabwilzbare personale Verantwortung zukommen, er wirk-



Karl Rahner 42

lich ein Subjekt von freier Personalitit ist, und selbst wenn wir ebenso mit
Recht voraussetzen, daB diese Wiirde der freien Person vom Menschen als
grundsitzlich gegeben erkannt werden kann, so ist damit noch lange nicht ge-
geben, daB diese Freiheit als konkret vollzogene an ganz bestimmten Einzel-
augenblicken unserer Handlungsgeschichte mit eindeutiger Sicherheit lokali-
siert werden kdnne. Wir werden zwar verpflichtet sein, groBere und gewichti-
gere, wohl iiberlegte Einzelereignisse als von uns in Freiheit getan mit einer
moralischen GewiBheit, die erkenntnistheoretisch eine groBe Wahrscheinlich-
keit ist, zu beurteilen und fiir unser weiteres Handeln aus solcher Beurteilung
Konsequenzen zu ziehen, aber eine absolute und reflexe GewiBheit schlecht-
hin, wo in unserer Lebensgeschichte die eigentlichen Entscheidungen unserer
Freiheit und Verantwortung gefallen sind, haben wir nicht. Wir kénnen uns im
Letzten nicht, wie Paulus sagt, richten.

Die Freiheit wird getan und entzieht sich gleichzeitig unserer Beurteilung
von absoluter Eindeutigkeit. Wir konnen zwar sagen, daB wir bei einer Einzel-
tat keine Motivation durch unsere begleitende Reflexion entdecken kdnnen,
die uns zwingen wiirde, und wir haben dann Recht und Pflicht, diese unsere Tat
mit moralischer Sicherheit als frei zu qualifizieren; aber wir wissen dabei eben
doch nicht mit absoluter Sicherheit, da wir bei dieser einzelnen Tat nicht
durch uns unbekannte Ursachen mitbestimmt sind, die diese Tat als freie auf-
heben. Wir miissen in den wachen Augenblicken unseres Lebens uns immer als
Subjekte der Freiheit wollen, uns als verantwortlich voraussetzen, aber wenn
diese Augenblicke getan sind, haben wir doch keine schlechthinnige Gewi3-
heit dariiber, daB sie aus unserer freien Subjekthaftigkeit und nicht nur aus je-
nen Dimensionen unseres Wesens entsprungen sind, die uns als unser von an-
derswoher verfiigtes Schicksal auferlegt sind. Wenn wir reife erwachsene Men-
schen sind, dann kénnen wir auf ein Stiick unserer Geschichte zuriickblicken,
konnen gewil da und dort in dieser Geschichte irgendwie Hohepunkte und
Verdichtungen mit einer gewissen Vorsicht anzugeben versuchen, die wir ehr-
licherweise nicht aus unserer Verantwortung ausscheiden kdnnen; wir sind
gewif} auch davon iiberzeugt, daB diese Geschichte trotz aller Vorgegebenhei-
ten, Bedingtheiten tausendfiltiger Art, trotz aller schuldlosen, wenn auch la-
stenden Irrtiimer voll Schmerz und Not auch eine Geschichte unserer Freiheit
war, die wir getan und nicht nur erlitten haben, die wir sind und bleiben. Aber
eben diese Geschichte aus Notwendigkeit und Freiheit zusammen 1Bt sich
letztlich nicht entwirren, wenn wir nicht naiv sind, wenn wir weder in die Ver-
antwortungslosigkeit unserer Vorgegebenheiten fliichten wollen, noch uns
einbilden, wir seien die schlechthin autonomen Subjekte, deren Geschichte die
reine Objektivation ihrer Freiheit sei. Diese Geschichte 148t sich nicht in ihre
chemisch reinen Bestandteile von Freiheit und Notwendigkeit auflosen.
Darum aber ist auch die Schuld vor Gott, die sich in unserer Freiheitsge-



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und gottlicher Vergebung 43

schichte wirklich ereignen kann, die wir auch im Einzelergebnis unseres Le-
bens nicht wegdiskutieren sollen, wenn sie darin mit der moralischen Sicher-
heit gegeben ist, von der wir gesprochen haben, im allerletzten eben doch eine
Wirklichkeit, die unserem reflektierenden BewuBltsein, das eine absolute Si-
cherheit zu haben wiinscht, entzogen ist.

Da nun der Mensch von heute deutlicher und reflexer alle die Bedingheiten
seiner Freiheit erkennt und da er darum die letzte Unfestlegbarkeit von Schuld
deutlicher erfihrt als friiher, tut sich der Mensch von heute wohl schwerer als
der Mensch vergangener Zeiten, sich konkret als schuldig zu erkennen und an-
zuerkennen, auch dort, wo er es wirklich ist. Er mu3 zwar auch heute davon
iiberzeugt sein, daB Freiheit, Schuld vor Gott keine Mythologeme friiherer
Zeiten sind, die er aufklarerisch wegzaubern diirfte, aber er tut sich mit Recht
heute schwerer als friiher, die freie Schuld in seiner Lebensgeschichte an ganz
bestimmten Einzelmomenten seines Lebens zu lokalisieren. Denn (nochmals)
wenn er dies versucht, ist immer die Moglichkeit gegeben, diese Tat entweder
auf ihn freisprechende Vorgegebenheiten zuriickzufiihren oder auf freie Ent-
scheidungen, die frither gefallen sein kénnen und die jetzige Tat unvermeidlich
nach sich ziehen.

Grundverantwortung und Grundentscheidung

Wenn dem so ist, dann ist wohl fiir das christliche BewuBtsein und die christli-
che Lebenspraxis gegeniiber fritheren Zeiten eine nicht unerhebliche, aber le-
gitime Wandlung gegeben, mindestens in dem (vielleicht auch nur in dem), was
ausdriicklich und vordergriindig im BewuBtsein des Christen stand oder steht.

Friiher empfand der Christ seine personale Geschichte doch mehr oder we-
niger als die Summe hintereinander gereihter Einzeltaten, die jede fiir sich ge-
wissermafien aus einem an sich neutralen, gleichmiBig zum Guten und zum
Bosen geeigneten Freiheitspotential entspringen, die jede wie selbstverstind-
lich als frei getan erfahren werden und jede fiir sich aufgezihlt und verantwor-
tet werden miissen. Von da aus wurde, um es gleich hier zu bemerken, die frii-
here Beichtpraxis als selbstverstandlich empfunden: man war gewissermafen
die Summe seiner Einzeltaten; wenn man sich als Siinder bekennen wollte,
brauchte man nur die Einzelereignisse aufzihlen, die man als einzelne als
schuldhaft qualifizierte; man fand es mehr oder weniger selbstverstindlich,
daB Gott einen schlechthin fiir schuldig und verwerflich betrachtete wegen ei-
ner bestimmten Einzeltat, obwohl diese nur eine Einzelsetzung der Freiheit
war neben vielen moralisch guten anderen, weil sie eben nicht aus der Summe
der Einzelhandlungen ausscheidbar war, aus denen der Mensch sich gewisser-
maflen additiv zusammensetzt.



Karl Rahner 44

Von diesem Selbstverstindnis aus war es dann auch wieder selbstverstind-
lich, daB der letzte bewuBte Augenblick unseres Lebens als von entscheiden-
der Bedeutung fiir das ganze ewige Schicksal des Menschen empfunden wurde;
ist dieser gut, war alles gut; ist dieser bdse, ist alles verloren, weil eben dieser
letzte bewuBte Augenblick als dieser einzelne nochmals iiber das ganze frithere
Leben entscheiden kann. So hatte fiir das reflexe BewuBtsein das Leben als
ganzes nicht eigentlich eine Gestalt (soweit das Leben von Gott her beurteilt
wird), sondern jeder Angenblick des Lebens reichte einfach nur seine Bedeu-
tung dem ndchsten Augenblick weiter bis zum letzten, in dem die eigentliche
Entscheidung der endgiiltig machenden Freiheit geschah.

Es soll nun nicht bestritten werden, daB in diesen iiberlieferten Vorstel-
lungsmodellen Wahrheit verpflichtender Art gegeben ist, die nicht so leicht
auch in denen bewahrt werden kénnen, die dem Menschen von heunte vorerst
naher liegen. Aber zunichst einmal diirfen solche heutigen Vorstellungsmo-
delle sich unbefangen melden und akzeptiert werden; und sie signalisieren den
BewufBtseinswandel auch beim Christen von heute, den wir deutlich machen
wollen.

Der Mensch von heute wird gewiB, wenn er sich nicht selbst verkennen will,
sich als Subjekt der Freiheit verstehen. Aber er hat das Empfinden, daB diese
Freiheit sich letztlich in wenigen Grundentscheidungen und Grundeinstellun-
gen vollzieht, von denen aus die Einzelheiten seines Lebens ihre gemeinsame,
eigene Gestalt empfangen. Wo (was natiirlich notwendig ist) diese letzten
Grundentscheidungen sich konkret in seinem Leben ereignen, mag vielleicht
oft fiir die Reflexion des Menschen dunkel bleiben, ohne daB darum bezweifelt
werden muB, da solche Grundentscheidungen sich wirklich ereignet haben.
Auch wenn diese in der eigenen Lebensgeschichte durch die Reflexion nicht
genau zeitlich und in ihrer Konkretheit festgelegt werden kdnnen, sondern sich
oft fast anonym aber wirklich ereigneten und von solchen nicht festlegbaren
Einzelereignissen der Freiheit sich auf das ganze Leben und seine Gestalt aus-
breiteten, machen sie das Gesetz aus, nach dem wir lebten und das zugleich die
Setzung unserer eigenen Freiheit ist.

So wird der Mensch von heute, wenn er seine Verantwortung und Freiheit
nicht lengnet, diese seine Freiheit nicht so sehr als in sich neutrales und in vie-
len Einzelmomenten seines Lebens aktualisiertes Vermdgen erleben, sondern
als die eine unabwilzbare Verantwortung seines einen und ganzen Lebens, von
dem er sich nicht distanzieren kann, die eine und ganze Einheit des Lebens, der
Existenz, die er selber ist. Er erfihrt die getane Freiheit, nicht eigentlich und
unmittelbar die nentrale Mdglichkeit des freien Tuns. Er kann und mu8 dann
gewil nachtriglich, soweit dies — immer nur asymptotisch — moglich ist, diese
eine Ganzheit seiner freien Existenz reflektiert artikulieren durch den Riick-
blick auf seine einzelnen Taten in seinem Leben, aber es kann und muf ihm



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und gotlicher Vergebung 45

dabei gar nicht gelingen, sich als ein in sich neutrales Subjekt der Freiheit ein-
deutig zu unterscheiden von einer bestimmten Tat innerhalb seines Lebens, die
als solche eine frei getane ist. Er hat den Eindruck, da3, wo er sich als solches
auch nach der Tat in sich neutral bleibendes Subjekt von seiner freien Tat als
einem zeitlich gewesenen Ereignis, wenn vielleicht auch mit Bedauern, einfach
absetzen wiirde, er toricht die Radikalitdt seiner Freiheit, die er selber ist und
die er nicht nur hat, verharmlosen wiirde oder daB er eben doch nur ein Vor-
kommnis erfahren hat, das gar nicht frei war und das er eben darum von sich
abwilzen kann.

Das moderne FreiheitsbewuBtsein ist, wo es nicht verleugnet oder mit den
Vorstellungsmodellen friiherer Zeiten unreflex verharmlost wird, urspriing-
lich orientiert an der einen ganzen Einheit der Existenz, die als ganze frei iiber-
nommen und frei interpretiert wird, auch wenn wie gesagt, diese freie eine
Grundbestimmung der ganzen Existenz ganz gewil3 durch einzelne ,,kategoria-
le‘* Taten innerhalb des Lebens hindurch geschieht. Man konnte auch sagen:
die Freiheit ist als vollzogene das Ereignis der Transzendentalitit des einen
und ganzen Subjekts, das zu sich selber durch seine kategorialen Einzeltaten
vermittelt wird, aber in diesen nicht aufgeht. Freiheit wird darum nicht ur-
spriinglich und in voller Realitéit an der kategorialen Einzeltat als solcher er-
fahren; diese konkrete Tat konnte als solche fiir sich immer auch anders, ohne
Freiheit, interpretiert werden; Freiheit wird ,,erfahren‘ an der immer schon
wachen, in der Einzeltat nie aufgehenden Subjektivitdt des handelnden Men-
schen.

Natiirlich ist diese neu sich anmeldende Freiheitserfahrung, die die vorder-
griindigen alten Vorstellungsmodelle der Freiheit sprengt, friither nicht einfach
abwesend gewesen. Wie sollte man sonst verstehen, dal man auch friiher sich
selber als schuldig erfuhr, obwohl doch die vergangene Tat nur noch gewesen
ist? Wie hidtte man sonst friiher sich selbst als bose und siindig und nicht nur
seine Einzeltaten als bose empfinden konnen? Wie hétte man sonst vom bdsen
Herzen sprechen kdnnen, aus dem die bdsen Taten entspringen? Wie hétte
man sonst denken kénnen, man sei vor Gott noch ldngst nicht sicher gerecht-
fertigt, wenn man eigentlich nicht wisse, aus welchen konkreten Einzeltaten
des eigenen Lebens im Ernst einem ein Schuldspruch entgegentreten konne?
Wie hitte man sonst in fritheren Zeiten so leicht ein oft {ibertriebenes Ver-
standnis fiir das haben konnen, was man mit ,,Erbsiinde‘ oder mit dem ,,bGsen
Trieb* meinte? Wie héitte man sonst beten konnen, dafl Gott uns die verborge-
nen Siinden wegnehmen und vergeben solle, wenn das friihere vordergriindige
BewuBtsein von der Schuld nur an ein mit reflexem BewuBtsein getanes Boses
denken konnte?

Diese Selbstverstindlichkeiten dndern aber nichts daran, dafl das heutige
ausdriickliche Bewuf3tsein Freiheit und Schuld, wenn sie nicht iiberhaupt ge-



Karl Rahner 46

leugnet werden, als in einer hintergriindigeren Dimension unserer Existenz
gegebene erlebt; dort, wo Freiheit sich als eine iiber das ganze Leben sich aus-
breitende Grundentscheidung vollzieht und dadurch fiir die nachtréigliche Re-
flexion nie mit einer absoluten Sicherheit greifbar bleibt. Der Mensch von
heute erlebt das paulinische Wort, daB man sich nicht selber richten kénnte
und erst recht nicht den anderen, in ganz neuer Schiirfe und Selbstverstind-
lichkeit. Schuld ist, aber sie ist, wo sie nicht banal im biirgerlichen Sinne miB-
verstanden wird, wo sie wirklich urspriingliche Tat der Freiheit ist, wo sie ein
(wenn auch oft unreflex anonymes) Nein zu Gott selbst ist, ein Geheimnis.

Zur Beichtpraxis

Es sei an diesem Punkt gestattet mit allen Vorbehalten und Unsicherheiten,
die selbstversténdlich sind, eine pastoral-theologische Anmerkung anzufiigen.
Es ist nicht zu leugnen, da die Beichthaufigkeit, die Haufigkeit der sakramen-
talen Einzelbeichte in unseren Gegenden in einem vor wenigen Jahrzehnten
noch gar nicht denkbaren AusmaB zuriickgegangen ist. Wenn man bedenkt,
daB die Kirche eine strikte Verpflichtung zur Einzelbeichte nur dort aufstellen
kann, wo subjektiv und nicht nur objektiv sicher (mit moralischer Sicherheit
des Alltags) schwere, das letzte positive Verhiltnis des Menschen zu Gott auf-
hebende Siinden vorliegen, wenn man dabei ferner bedenkt, daB das Urteil
tiber eine solche Siindigkeit dem einzelnen Christen gar nicht abgenommen
werden kann durch eine andere Instanz, dann ist leicht einzusehen, da8 die
Amtskirche gar nicht in der Lage ist, auch nicht bei grundsatzlicher Willigkeit
der Christen, durch allgemeine Normen die alte Beichthiufigkeit wieder zu er-
zwingen. Der menschliche und christliche Segen einer doch wenigstens relativ
haufigeren sakramentalen Beichte kann darum, so vermute ich, nur wieder
gewonnen werden, wenn es gelingt, die heutige Schulderfahrung, die wir anzu-
deuten versuchten, mit dem BuBsakrament in Verbindung zu bringen. Grob
gesagt: friiher fiihlte man sich bestimmter, ohne weiteres angebbarer Einzelta-
ten schuldig und klagte sich dieser an. Heute ist es dem Menschen, wo es sich
nicht gerade um enorme Verbrechen handelt, sehr leicht (und sehr oft beim er-
sten Blick gar nicht mit Unrecht), die Einzelvorkommnisse seines Lebens zu
bagatellisieren unter dem Eindruck, es sei am besten, sie als die unvermeidli-
chen Schwichen eines durchschnittlichen Alltagsmenschen auf sich beruhen
zu lassen, ohne nachtréglich noch ein groBes Aufsehen damit zu machen und
einen komplizierten Apparat der Kirche damit zu beschiftigen.

Ein neues Verstindnis der alten Praxis konnte aber vielleicht dadurch ge-
wonnen werden, dal im heutigen Menschen ein Verstandnis dafiir geweckt
wird, daf3 er die undurchsichtige Fragwiirdigkeit seiner Existenz mit all ihren
unreflektierten, aber darum noch lange nicht von seiner Verantwortung freien



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und géttlicher Vergebung 47

Tendenzen eines verhohlenen Egoismus gegeniiber dem Néchsten, einer ge-
heimen Gereiztheit gegen Gott, die sein ganzes Leben durchziehen und un-
ausdriicklich bestimmen, nicht einfach auof sich berohen lassen konne, dal er
vielmehr von Zeit zu Zeit sich selber all dem konfrontieren miisse. Bei einer
solchen Selbstkonfrontation kommt es dann nicht so sehr darauf an, jedesmal
im Riickblick auf die jiingste Vergangenheit besonders gravierende Ereignisse
festzustellen, obwohl es moglich ist, daB sich solche zeigen. Man wird sich sel-
ber und somit anch im sakramentalen Bekenntnis diese oder jene nicht einfach
schlechthin unbedeutenden Geschehnisse eingestehen, ohne die ein sakra-
mentales Bekenntnis nun einmal nicht moglich ist. Worauf es aber bei all dem
ankommt, ist die Tatsache oder Moglichkeit, sich selber und der Kirche iiber
solche Einzelheiten oder Moglichkeiten hinaus sich als Siinder zu bekennen.
Als Siinder in jener verborgenen Schicht seiner Existenz mit ihren unreflek-
tierten, aber durchaus dennoch freien, das Ganze der Existenz mitbestimmen-
den Grundeinstellungen und Grundentscheidungen egoistischer ond gott-
fremder Art, die noch langst nicht iiberwunden und getilgt sind, wenn man sich
von diesem oder jenem Einzelvorkommnis seines Lebens distanziert und dabei
von diesen geheimen Grundeinstellungen her doch nicht recht weiB, wie sie in
Zukunft vermieden werden konnten. Der ehrliche Mensch von heute mit einer
ihm mdoglichen selbstkritischen Einstellung kann, so meine ich, etwas erfah-
ren von dieser Grundsiindigkeit, die sich zwar auch in den Alltiglichkeiten sei-
nes Lebens objektiviert und meldet, aber doch nicht einfach mit der Summe
der armseligen Banalitidten seines Alltags identisch ist.

Von dieser anonymen Grundsiindigkeit weill man natiirlich nicht genau, wie
weit sie noch Ausdruck wirklicher Freiheit ist oder ob sie zu dem gehort, was
die christliche Tradition Begierlichkeit nennt, die, obzwar nicht selbst Siinde,
doch zu ihr AnlaB3 geben kann und selber zwar nicht einfachhin zur menschli-
chen Natur gehort, aber durch frithere schuldhafte Taten angereichert sein
kann; dieser anonym diffusen Siindigkeit konfrontiert der Mensch sich selber,
bringt sie im Sakrament vor das Gericht Gottes und auch der Kirche und 148t
sich im Vergebungswort des Bulsakramentes immer wieder sagen, dal3 diese
Siindigkeit, von der er sich immer aufs Neue zu distanzieren und zu befreien
sucht, ohne zu wissen, wie weit ihm dies tatséichlich gelingt, bei solcher Einstel-
lung auf jeden Fall umfangen ist von der heilenden, vergebenden und heiligen-
den Liebe Gottes, der unser Herz kennt und groBer ist als es. Ich meine, da§
unter solchen Aspekten auch der Christ von heute einen neuen Zogang zu der
alten Beichtpraxis (deren niichtern verniinftiges MaB vorausgesetzt) finden
kann, auch wenn er seine Existenz eher unter den heutigen als unter den friihe-
ren Vorstellungsmodellen versteht, wie wir anzudeuten versuchten.



Karl Rahner 48

Vergebung von Gott her

So wenig man mit absoluter Sicherheit sagen kann, wo sich Schuld im christli-
chen Sinne ereignet, es kann nach christlicher Uberzeugung, so unbegreiflich
dies scheinen mag, ein freies Nein des Menschen zu Gott geben, das sich zwar
an einem falschen Verhiltnis des Menschen zu sich, dem Mitmenschen und zu
den Dingen der Welt vollzieht, aber wirklich ein Nein zu Gott ist, das in seiner
letzten Absicht, wenn auch nicht notwendig reflektiert und thematisiert, auf
seine eigene Endgiiltigkeit und Unwiderruflichkeit hinstrebt und dieses Ziel
auch erreicht, wenn im Tode die Freiheitsgeschichte des Menschen sich voll-
endet und dadurch die Endgiiltigkeit des freien Neins zu Gott als Gericht und
endgiiltige Verlorenheit in Erscheinung tritt. Soll nun das Wesen einer wirkli-
chen und notwendigen Vergebung solcher Schuld durch Gott und nur durch
ihn deutlich werden, dann ist zunichst die Unaufhebbarkeit der menschlichen
Schuld durch den Menschen allein zu bedenken.

Die Anhebung der wirklichen radikalen Schuld — dessen, was man traditio-
nell die ,,schwere Siinde* nennt im Unterschied zur ldBlichen Siinde, die zwar
VerstoBe gegen Gottes Gebote, aber kein radikales Nein zu ihm selbst bedeu-
tet — darf nicht verstanden werden nach dem Modell eines VerstoBes, den ein
Mensch in der biirgerlichen Gesellschaft gegen einen andern begeht und dafiir
auch noch haftbar bleibt, wenn er diesen VerstoB bedauert und gerne hitte, er
seinie geschehen. Bei diesem unzureichenden Modellist es gleichgiiltig, ob der
gedachte Verstol dem anderen einen materiellen Schaden oder eine Verlet-
zung seiner personlichen Wiirde zufiigt; in beiden Fillen ist dieses Modell fiir
das Verstiindnis der Unaufhebbarkeit einer Schuld vor Gott durch den Men-
schen allein unzulidnglich. Die Unaufhebbarkeit der Schuld durch den Men-
schen allein bedeutet gerade, daB eine freie Distanzierung der fritheren Ent-
scheidung gegeniiber, so wie diese Distanzierung als Tat des Menschen allein
gedacht wird, noch keine Aufhebung der Schuld, noch keine wirkliche Um-
kehr zu Gott bedeutet. Mit dieser Feststellung ist nicht gelengnet, daB, wenn
und wo eine solche Umkehr schon von Gottes gnadenhafter Zuwendung, von
seiner Vergebungsbereitschaft getragen ist, eine solche Umkehr auch schon
selbst die Aufhebung der Schuld und deren Vergebung ist; diese Vergebung
bedeutet ja nicht eigentlich eine nachtrigliche Reaktion Gottes auf diese
,»Reue®, sondern die Umkehr selber ist eben von Gottes Vergebung getragen
und bringt sie zur Erscheinung.

Die hoffnungslose Unaufhebbarkeit! der Schuld durch den Menschen allein

! Die Hoffnungslosigkeit der Schuld von ihr selbst her ist eine dunkle und nur schwer deutbare Ei-
gentiimlichkeit der wirklichen Schuld. Gerade die angenommene Erfahrung dieser Hoffnungslo-
sigkeit, die verdrdngen zu wollen selbst noch einmal zum Geheimnis der Schuld gehért, ist schon
eine Art Anfang der Umkehr.



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und gotdlicher Vergebung 49

ist zunéichst einmal begriindet in der dialogischen Eigentiimlichkeit der Exi-
stenz des Menschen auf Gott hin. Wenn nimlich dieses Verhiltnis freie Ge-
schichte ist, und zwar von beiden Seiten, also auch von Gott her, dann ist ein
solches positives Verhiltnis nicht dadurch allein schon wiederhergestellt, dal
der schuldige Mensch sein Nein zu Gott zu widerrufen versucht. Die heilbe-
deutende Liebe zwischen Gott und Mensch ist durch die freie Tat Gottes so
sehr konstituiert, da der Mensch sogar seine eigene Liebe zu Gott trotz deren
Freiheit nochmals als Geschenk der freien Liebe Gottes zu ihm verstehen muB.
Die personale SelbsterschlieBung und Selbstmitteilung Gottes in seiner Liebe
zum Menschen ist an sich und als Ermoglichung unserer Liebe zu ihm Freiheit
Gottes und bleibt immer Freiheit, gleichgiiltig, ob man solche dem umkehren-
den Siinder geschenkte Liebe als ein uneinklagbares Bleiben solcher Liebe
oder als neue Zuwendung Gottes verstehen will. Diese Freiheit der Liebe Got-
tes macht aber wohl noch nicht den ganzen Grund fiir die Unaufhebbarkeit der
Schuld vom Menschen allein her aus. Oder es miissen wenigstens weitere, im-
plizit in dieser Freiheit g6ttlicher Liebe enthaltene Momente noch deutlicher
gemacht werden, um diese Hoffnungslosigkeit der Schuld von ihr selbst her ei-
nigermafen zu begreifen.

Das Wesen der menschlichen Freiheit darf nicht verstanden werden als das
Vermogen immer offen bleibender Wahl, die immer aufs Neue revidiert wer-
den kann und so eigentlich ins Leere schweift. Freiheit ist trotz ihrer zeitlichen
Geschichtlichkeit von sich aus der Wille zum Endgiiltigen. Nur so ist ja zu ver-
stehen, warum eine kurze zeitliche Geschichte des Menschen bis zu seinem
Tod sinnvollerweise Endgiiltigkeit von Heil oder Verlorenheit schaffen kann,
da man sich ja Gott nicht denken kann als denjenigen, der eine solche Frei-
heitsgeschichte, wenn sie von sich aus noch linger weitergehen konnte, einfach
willkiirlich von auB3en abbricht, oder, da man christlich nicht mit einer immer
weitergehenden ,,Seelenwanderung* rechnen darf, beliebig beurteilt. Von da
aus wird in ihrem eigentlichen Gehalt die Erfahrung verstindlich, in der ein
Mensch, auch wenn er noch in einer offenen Geschichtszeit steht, das Vergan-
gene seiner Freiheitsgeschichte nicht als das Verweste empfindet, es nicht
schon darum als aufgehoben erfihrt, weil er jetzt etwas sinnt und tut, was im
Widerspruch zu seiner vergangenen Entscheidung steht.

Wenn jemand seine frithere Freiheitstat als bleibend und unwiderruflich
empfindet, wenn er Vergessen oder Widerrufen als machtlos erfihrt gegen-
tiber dem ,,Ewigen®, das sich eigentlich in seiner friiheren Freiheitstat ereignet
hat, wenn er entgegen einem banalen Alltagsempfinden merkt, daB er das isz,
was in seinem Leben gewesen war, und wenn er dem gar nicht entlaufen kann,
was er seine Vergangenheit nennt, dann nimmt er seine frithere Geschichte
nicht zu wichtig, er erlebt vielmehr das Eigentliche und Unheimliche seiner
Freiheit. Und wenn er sich dann dennoch in einer Hoffnung, die sich nicht



Karl Rahner 50

durch sich selbst ausweisen kann, sagt, es miisse die Moglichkeit geben, daB die
unheimliche ,,Ewigkeit*“ seiner Schuld aufgehoben werde, obwohl eine solche
Moglichkeit im Bereich seiner blo8 menschlichen Erfahrung gar nicht zu ent-
decken sei, obwohl er z. B. die Erfahrung macht, er sei und bleibe in alle Ewig-
keit einer, der seine Liebe und Treue verraten hat, dann appelliert eine solche
Hoffnung wider alle Hoffnung gerade an jenes auch noch einmal alle menschli-
che Freiheit mit ihrer ,,Ewigkeit** umfassende Geheimnis, das wir Gott nen-
nen. Man konnte fast sagen, man habe von Gott erst dann etwas verstanden,
wenn man glaubt und hofft, es giibe entgegen aller Selbsterfahrung der Freiheit
denjenigen, der die ,,Ewigkeit“ der bosen Tat aufheben kénne, welche Ewig-
keit, wie gesagt, nicht in dem Gedanken verharmlost werden kann, ein Ge-
schehenes konne zwar nicht ungeschehen gemacht werden, sei aber, wie es von
allem Zeitlichen, Vergehenden gilt, auch nicht besonders aufregend, da das
Vergangene zwar nicht ungeschehen gemacht werden konne, aber von selber
vergangen sei. Wer will, kann sich die Unheimlichkeit der ,,Ewigkeit* einer
freien Tat zwar versténdlicher machen durch die Unterscheidung zwischen der
voriibergehenden Tat und den dennoch bleibenden Folgen. Aber die so er-
zielte Verstindlichkeit verdunkelt eben doch wieder das Geheimnis der freien
Tat, deren ,,Ewigkeit* nur einen einzigen Méchtigeren kennt: die die Schuld
selbst wirklich aufhebende Liebe, deren vergeben konnende Unbegreiflichkeit
zur Unbegreiflichkeit Gottes als solchem selber gehort.

Reue als Ubergabe an Gott

Es seien nun einige unvermeidlich fragmentarische Anmerkungen gemacht
iiber das, was man im kirchlichen und alltdglichen Wortgebrauch die ,,Reue**
nennt. Nach kirchlicher Lehre, wie sie vor allem im Trienter Konzil ausgespro-
chen wurde, ist die ,,Reue* eine unbedingte Voraussetzung der Vergebung der
Schuld durch Gott, auch wenn bei einem solchen Satz nicht vergessen werden
darf, daB diese Reue selbst nicht die autonome Tat des Menschen von sich al-
lein aus ist, sondern selbst wieder bedingt ist durch die vergebende Liebe Got-
tes, die der Freiheit des Menschen immer zuvorkommt und sich selber die Be-
dingung schafft, durch die sie zu ihrem Ziel kommt. Reue wird iiblicherweise
beschrieben als ,,der Schmerz der Seele iiber die begangene Siinde mit dem
Vorsatz, sie in Zukunft nicht mehr zu begehen.* Diese Beschreibung kann
durchaus als richtig anerkannt werden, auch wenn nicht leicht deutlich ge-
macht werden kann, was mit einem solchen ,,Schmerz‘‘ gemeint ist, wenn er
doch nicht als sentimentale Emotion verstanden werden darf; auch die Ver-
werfung einer bestimmten Tat und der Vorsatz, eine solche nicht mehr zu be-
gehen, scheint dann nicht einfach das letzte Wesen der Reue deutlich zu ma-
chen, sobald man auf die Grundsiindigkeit des Menschen reflektiert, die, wie



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und géttlicher Vergebung 51

zu zeigen versucht wurde, sich zwar in einer bestimmten Tat duBert, aber mit
dieser nicht einfach identisch ist. Reue ist offenbar doch eine Distanzierung des
Menschen von sich selbst als Siinder und darum nicht so leicht zu verstehen,
wie es die iibliche Definition der Reue vorauszusetzen scheint.

Es soll hier nun keine neue Definition der Reue versucht werden. Aber man
kann vielleicht doch sagen: in der Reue iibergibt sich der Mensch bedingungs-
los dem heiligen Gott, aber mit der ebenso bedingungslosen Zuversicht, daB er
sich damit dem Gericht iibergibt, das von der die Schuld wirklich aufheben-
konnenden Liebe ergeht. Bei einer solchen Betrachtung der Reue wird auch
etwas verstindlich, was sonst dem Menschen heute schwer begreifbar ist. Es
gibt néimlich oft solche Ereignisse im menschlichen Leben, die einerseits als
Schuld und Siinde qualifiziert werden miissen (nach Gottes Offenbarung in
Schrift und Tradition und nach der Praxis der Kirche) und die andererseits vom
einzelnen Menschen in seinem eigenen Leben nicht nur als (bei aller Freiheit)
fast unvermeidlich, sondern als hochst segensreich fiir ihn empfunden werden.
Solche Ereignisse gibt es und da scheint eine Reue unméglich zu sein. Wie soll
z. B. jemand eine zweite, kirchlich ungiiltige Ehe ,,bereuen*‘, wenn er sie als
(im Unterschied zu einer ersten, menschlich verungliickten Ehe) menschlich
und auch als sittlich gliicklich erfahren hat?

In solchen Fillen kann eigentlich ein Mensch nur so bereuen, daB er sich mit
all der unentwirrbaren Einheit von Gutem und Bésem seiner Existenz einfach
Gott und seiner erbarmenden Liebe iibergibt, die allein das eigene Herz wirk-
lich kennt. Wenn die Kirche in ihrer Liturgie das Wort von der felix culpa, von
der gliickseligen Schuld kennt, dann ist es dem Christen in seiner Reue offen-
bar doch erlaubt, seine Schuld zwar als wirkliche Schuld, die vergeben werden
muB, anzuerkennen und doch gleichzeitig als solche zu sehen, die fiir ihn Segen
gebracht hat, ohne dariiber theoretisieren zu miissen, daB und wie dieser Segen
auf andere Weise, ohne Schuld auch hitte erreicht werden konnen.

Aber wie kommt nun eine solche bedingungslose Kapitulation vor dem Ge-
richt des heiligen Gottes in der festen Hoffnung, dieses Gericht sei Gnade, zu-
stande? Wie kann der Mensch sich von sich selber distanzieren? Natiirlich setzt
dieses Wunder der Selbstdistanzierung des Menschen von sich aus selber vor-
aus, daf seine Freiheit noch unterwegs ist, noch gewissermaen unverbrauchte
Moglichkeiten seiner Freiheit gegeben sind. Aber damit ist dieses Wunder
noch nicht erklért. Es ist auch noch nicht begriffen, wenn man bloB sagt, da
ein Mensch erkennen konne, daB er in einer falschen Weise frei mit Normen
und Geboten in Konflikt ggkommen sei, die er doch als auch fiir sich selbst gel-
tende anerkenne. Denn damit ist noch nicht erklart, wie der Siinder sich nicht
bloB von dem distanzieren kdnne, was er getan hat und was jetzt doch — gliick-
licherweise — der Vergangenheit angehort, sondern von sich selbst als dem, der
er selbst in Freiheit geworden ist.



Karl Rahner 52

Zwar gehort natiirlich die Erkenntnis und Anerkenntnis der frei getanen
Diskrepanz zwischen der eigenen Tat und der anerkannten von Gott sanktio-
nierten Norm des Handelns zu den Momenten der Reue. Aber daB3 der Mensch
sich selber verurteilen kann, ist nur moglich, weil ihm Gott selbst die Moglich-
keit anbietet, sich selber zu verurteilen, ohne sich dadurch selber aufzugeben.
Nur von Gott her und mit Gott und seiner zuvorkommenden Gnade und Liebe
kann sich ein Mensch von sich selber distanzieren. Insofern setzt eine solche
Verurteilungsmoglichkeit seiner selbst voraus, da3 man das Wort der Bereit-
schaft Gottes, zu vergeben, schon gehort und angenommen hat, mag dieses
Horen bloB in der Tiefe des eigenen Gewissens geschehen oder auch in der
ausdriicklichen Wortbotschaft der Offenbarung vernommen werden.?

Gottes vergebendes Wort in der Kirche

Ehe wir nun unmittelbar das vergebende Wort Gottes weiter bedenken, ist
noch kurz eine Unterscheidung in der traditionellen christlichen Lehre aufzu-
greifen: die Unterscheidung zwischen der schweren Schuld (Todsiinde ge-
nannt), von der wir bisher gesprochen haben, und den sogenannten ,,1a81i-
chen* Siinden des Alltags. Diese Unterscheidung ist an sich legitim, weil die in
Raum und Zeit gedehnt und gestreut sich vollzichen miissende Freiheit des
Menschen gar nicht immer mit jenem letzten Engagement sich vollziehen
kann, das ein wirkliches Nein zu Gott begriinden kann, und weil in der Plurali-
tidt und Oberflachlichkeit des menschlichen Alltags dem Menschen gar nicht
immer ein konkreter Gegenstand zur Verfiigung steht, an dem ein solches ab-
solutes Ja oder Nein zu Gott sich zu sich selber vermitteln kann. Aber so richtig
diese Unterscheidung an sich ist, so darf sie doch nach dem frither Gesagten
nicht so billig verstanden werden, als ob beziiglich der konkreten Frage, ob in
einem bestimmten Fall eine schwere oder eine bloB 14Bliche Siinde vorliege,
eine bestimmte Antwort ganz einfach sei. Auch hinter einer biirgerlichen
Wohlanstiindigkeit, in der nur scheinbar harmlose moralische Verst6e festzu-
stellen sind, kann sich ein letzter Unglaube und eine lieblose Herzenshirte
Gott gegeniiber verstecken, die das Heil wirklich in Gefahr bringen. Die Un-

2 Natiirlich gibt es noch viele andere Aspekte und Dimensionen der Rene, die genannt werden
miiften, wenn man die Reue auch nur einigermaBen gleichmiBig und gentigend beschreiben woll-
te. Ein Aspekt sei wenigstens noch genannt. Wenn und insofern die Gottesliebe und die Néchsten-
liebe letztlich immer nur in einem einzigen Vollzug verwirklicht werden konnen und wenn jede
Siinde, so innerlich und nur einen selbst angehend sie anch erscheinen mag, immer auch eine
Stinde gegen den Nichsten ist, dann ist — reflex oder unreflex — jede Reue auch ein Vollzug der
Nichstenliebe, eine Bitte der Vergebung gegeniiber den anderen und somit auch eine Verge-
bungsbitte, die an die heilige, in Gott gegriindete Gemeinschaft aller Menschen, an die Kirche ge-
richtet wird.



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und gottlicher Vergebung 53

terscheidung zwischen beiden, wesentlich und nicht nur graduell verschiede-
nen Siindenarten, von denen nur die eine ,,vom Reich Gottes ausschlieBt* (wie
Paulus sagt), kann praktisch wichtig sein in der Frage, ob eine bestimmte
Schuld dem kirchlichen BuB3gericht in der ,,Beichte* unterworfen werden muf
oder nicht. Die Schwierigkeit der Unterscheidung macht es aber auch sinnvoll,
zum sakramentalen Vergebungswort der Kirche sich hinzuwenden, auch wenn
man nur ,,laBliche Siinden‘ zu bekennen hat.

Wenn man wirklich verstanden hat, was Schuld als Méglichkeit oder als
schreckliche Wirklichkeit in unserem Leben bedeutet, wenn man erfahren hat,
wie ausweglos wirkliche Schuld vor Gott und vom Menschen allein her ist,
dann verlangt man das Wort der Vergebung von Gott zu horen. Man wird es
nie als selbstverstindlich empfinden, sondern als Wunder seiner Gnade und
seiner Liebe. Man hétte ja Gott {iberhaupt nicht auch nur von ferne verstan-
den, wenn man denken wiirde, wie Heine zynisch sagte, es sei Gottes ,,Metier*
zu vergeben. Vergebung ist das groBte und unbegreifliche Wunder der Liebe
Gottes, weil sich Gott selbst in ihr mitteilt und dies einem Menschen gegen-
liber, der in einer blo scheinbaren Banalitit des Alltags das Ungeheuere fer-
tiggebracht hat, zu Gott Nein zu sagen.

Wo ist dieses Vergebungswort Gottes zu horen, das nicht nur Folge, sondern
auch im letzten Grund und Voraussetzung fiir die Umkehr ist, in der der schul-
dige Mensch glaubend, reuig vertrauend sich Gott zuwendet und iibergibt?
Dieses leise Vergebungswort kann in der Tiefe des Gewissens gehdrt werden,
weil es ja schon als tragender Grund mitten in jeder vertrauenden und lieben-
den Riickwendung des Menschen zu Gott innewohnt, in der der Mensch, sich
selber richtend, der barmherzigen Liebe Gottes die Ehre gibt. In der weiten
Lange und Breite der Menschheitsgeschichte muf dieses leise Vergebungs-
wort allein in unzihligen Fillen geniigen. Aber was so meist verborgen und
unartikuliert in der Geschichte der Gewissen geschieht, nimlich die allen Heil
und Vergebung anbietende Gnade Gottes, hat doch selbst seine Geschichte in
Raum und Zeit.

Dieses raumzeitlich konkret werdende Vergebungswort Gottes an die
Menschheit hat ihren Hohepunkt und eine letzte geschichtliche Unwiderruf-
lichkeit gefunden in Jesus Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, in
dem, der liebend sich solidarisierte mit den Siindern und fiir uns in der letzten
Tat seines Glaubens, Hoffens und Liebens mitten in der Finsternis seines To-
des, in dem er die Finsternis unserer Schuld erfuhr, das Vergebungswort Got-
tes fiir uns annahm. Dieses Vergebungswort Gottes in Jesus Christus, in dem
die Unbedingheit dieses Wortes auch geschichtlich unwiderruflich geworden
ist, bleibt Gegenwart in der Gemeinde der an diese Vergebung Glaubenden, in
der Kirche. Die Kirche ist das Grundsakrament dieses Vergebungswortes Got-
tes.



Karl Rahner 54

Dieses eine Vergebungswort, das die Kirche ist und das in ihr lebendige Ge-
genwart von Macht und Wirksamkeit bleibt, artikuliert sich entsprechend dem
Wesen des Menschen in vielfacher Weise. Es ist als grundsitzliche Botschaft an
alle gegenwirtig in der Verkiindigung der Kirche: Ich glaube ... die Vergebung
der Siinden, heiBit es im Apostolischen Glaubensbekenntnis. Dieses Verge-
bungswort der Kirche wird in einer Weise, die fiir die ganze Geschichte eines
einzelnen grund- und mafigebend bleibt, dem einzelnen von der Kirche zuge-
sprochen im Sakrament der Taufe. Dieses Vergebungswort bleibt lebendig
und wirksam in dem Gebet der Kirche, in dem sie fiir sich, die Kirche der Siin-
der, und fiir jeden einzelnen zuversichtlich das Erbarmen Gottes immer neu
erbittet und so die immer neue und immer zu vertiefende Umkehr des Men-
schen begleitet, die erst in seinem Tod zur Vollendung und zum endgiiltigen
Sieg kommt. Dieses Vergebungswort (immer aufbauend auf dem in der Taufe
gesprochenen Wort) wird dem einzelnen nochmals von der Kirche in besonde-
rer Weise zugesagt, wo und wenn der Christ, der auch nach der Taufe Siinder
bleibt und in neue schwere Schuld fallen kann, seine groBe Schuld oder die
Armseligkeiten seines Lebens reuig der Kirche in ihrem Vertreter bekennt
oder unter Umstdnden auch in einem gemeinsamen Bekenntnis einer Ge-
meinde vor Gott und seinen Christus bringt. Wenn dieses Vergebungswort
Gottes durch den dazu beauftragten Vertreter der Kirche einem einzelnen Ge-
tauften auf sein Schuldbekenntnis hin gesagt wird, nennen wir dieses Ereignis
des Vergebung schaffenden Wortes Gottes die Spendung des Bu3sakramen-
tes.





