
Vom Geheimnis menschlicher Schuld 
und göttlicher Vergebung 
Karl Rahner, Innsbruck 

Schuld und Vergebung bezeichnen solch ursprüngliche und die ganze mensch- 
liche Existenz betreffende Wirklichkeiten, daß die folgende Ausführungen 
selbstverständlich nur fragmentarischen Charakter besitzen. Wir müssen aus- 
wählen. 

Der Mensch ist ein Geheimnis, mindestens weil sein Wesen die Verwiesen- 
heit in die Unbegreiflichkeit Gottes selber ist. Und darum können auch Schuld 
und Vergebung gar nicht in eine glatte Klarheit aufgelöst werden. Wenn daher 
die Hinweise, die hier nur möglich sind, sich gewissermaßen immer wieder ent- 
ziehen in das Geheimnis hinein, das wir Gott nennen, dann ist dies kein Argu- 
ment gegen die Wahrheit des Gesagten. 

Schuldvergessenheit? 

Zunächst einmal muß festgestellt werden, daß mindestens auf den ersten Blick 
beim Menschen von heute im Durchschnitt Schuld und Vergebung nicht mehr 
so selbstverständliche Gegebenheiten sind, wie sie es für den abendländischen 
Menschen fast zweitausend Jahre selbstverständlich gewesen sind. Dieser 
abendländische christliche Mensch wußte von der Schrift und der Verkündi- 
gung des Christentums her, daß es so etwas wie Schuld, und zwar vor Gott, ge- 
ben könne; er war auch bereit, einzugestehen, daß sich so etwas in seinem ei- 
genen Leben ereignen konnte und vielfältig ereignete: Taten, die seiner eige- 
nen, nicht mehr auf etwas abwälzbaren Freiheit entspringen, die nicht nur ge- 
gen diese oder jene Maxime eines vernünftigen Lebens und gegen die berech- 
tigten Ansprüche eines anderen verstoßen, sondern die in einem radikalen 
Widerspruch zu dem heiligen Willen des absoluten Gottes stehen und von ihm 
schlechthin verworfen werden, obwohl unbegreiflich bleibt, wie dieser heilige 
Gott solchen Widerspruch überhaupt zulassen, ja sogar die in der bösen Tat 
gegebene Wirklichkeit mittragen und in die Pläne seiner Allwirklichkeit ein- 
beziehen könne. Und der Mensch in unserem Raum des Geistes und der Ge- 
schichte war gleichzeitig durch die Botschaft des Christentums davon über- 
zeugt, daß dieses Böse, obzwar es eine über den Tataugenblick hinaus blei- 
bende Gültigkeit im Menschen hat, dennoch wirklich getilgt, vergeben werden 
könne, ausgelöscht, nicht einfach durch das Vergehen der Geschichte, noch 
einfach durch einen Gesinnungswandel des Menschen, durch seine Reue, son- 



Karl Rahner 40 

dem durch Gott selbst, in dessen nicht einklagbarer, aber dem reuigen Men- 
schen aus reiner Gnade geschenkten Vergebung. 

Dem Menschen von heute aber ist in einem schrecklichen Widerspruch zu 
seinem eigenen Erleben der Fürchterlichkeiten unserer Gegenwartsgeschichte 
die Wirklichkeit von eigentlicher Schuld und der Notwendigkeit göttlicher 
Vergebung unsicher und blaß geworden. Er ist versucht, sich einfach als Pro- 
dukt einer anonymen Entwicklung zu empfinden, als eine zufällige kleine 
Kombination in diesem Prozeß, eine Kombination, die sich wieder auflöst. Er 
ist dann versucht, das, was die Alten als Schuld der eigenen Freiheit vor Gott 
erfuhren, zu deuten als unvermeidliche Reibungserscheinungen einer solchen 
Entwicklung in Natur und Geschichte, in denen es zwangsläufig Sackgassen, 
Irrwege, Fehlentwicklungen, Abfall, Dissonanzen gibt, die der frühere Mensch 
als eine Schuld vor dem heiligen Gott mystifizierte. Der Mensch von heute ist 
überdies geneigt, in die Abgründe seiner genetischen Veranlagung, seines Un- 
terbewußtseins mit den komplizierten Verwicklungen seiner Triebe hinabzu- 
steigen und, was man als Schuld der Freiheit vor Gott erlebte, von da aus als 
Produkt dieser Unterwelt zu deuten, das er im Letzten nicht schafft, sondern 
erleidet. Der Mensch von heute ist versucht, sich und den anderen restlos zu 
verstehen als Produkt der Gesellschaft, ihrer Strukturen, ihrer Zwänge, ihrer 
Vorurteile, denen er auch dort noch unterliegt, wo er ihnen widerspricht, und 
so immer noch unter den durch diese Gesellschaft vorgegebenen Alternativen 
steht. Er hat dann den Eindruck, daß die sogenannte Schuld, das sogenannte 
Böse, das er tut, gewiß vielfältig auf ihn, den Täter, durch die Reaktion der Na- 
tur oder der Gesellschaft zurückschlägt, aber nicht eigentlich von ihm selbst als 
seine ureigene Tat vor Gott verantwortet werden müsse. 

Von daher ist es dann nicht mehr verwunderlich, daß dieser Mensch von 
heute, wenn er das Böse - wenn vielleicht auch in einem unreflektierten Wi- 
derspruch zur eigenen Theorie - auf einen Verantwortlichen zurückführen 
will, er eher Gott als sich selbst für das Böse und das daraus entspringende Leid 
verantwortlich macht, daß ihm die Weltgeschichte nicht als das Weltgericht 
über den Menschen und seine Freiheit erscheint, sondern als eine Gerichtsver- 
handlung gegen Gott, der heilig zu sein erklärt und das Böse in der Welt, zulas- 
send oder bewirkend, duldet. 

Neue Sicht von Schuld und Freiheit 

Nun sind all diese Erfahrungen des heutigen Menschen, die zur Anfechtung 
seiner früheren Überzeugungen über Schuld und Vergebung geworden sind, 
nicht einfach Irrtümer und auch nicht einfach bloß noch einmal die Erzeug- 
nisse einer bösen Freiheit, die sich durch diese modernen Theorien gegen die 
Anklage des echten Gewissens zu verteidigen sucht. Die Entdeckungen der 



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und göttlicher Vergebung 41 

modernen Anthropologie in den Vererbungswissenschaften, in der Tiefenpsy- 
chologie, in den Gesellschaftswissenschaften haben weitgehend ihr Recht, 
können aber im Letzten das Phänomen der eigentlichen Schuld und der damit 
gegebenen Notwendigkeit göttlicher Vergebung nicht beseitigen, zwingen 
aber zu einem tieferen Verständnis von Schuld und Vergebung. Davon soll nun 
zunächst noch ein wenig ausführlicher gesprochen werden. 
- Zunächst einmal macht uns die moderne Anthropologie und das auf ihr 
gründende moderne Selbstverständnis des Menschen es nicht mehr so leicht 
mit dem Verständnis von eigentlicher Schuld. Zwar kann auch die heutige 
Übung des Strafrechtes - und zwar mit Recht - nicht darauf verzichten, zwi- 
schen Taten zu unterscheiden, die als verantwortlich gesetzt im eigentlichen 
Sinn bestraft werden, und solchen, die wegen augenblicklicher oder dauernder 
•Unzurechnungsfähigkeit" des Täters höchstens andere, etwa psychiatrische, 
Reaktionen der Gesellschaft erlauben. Und unter dieser auch heute nicht ver- 
meidbaren Unterscheidung ist gewiß eine Ahnung von der Möglichkeit eigent- 
licher personaler Schuld verborgen, selbst wenn man sich weigern sollte oder 
sogar müßte, bei dieser Unterscheidung eine unmittelbare und klare Unter- 
scheidung zwischen eigentlicher Schuld und unschuldiger Fehlhandlung anzu- 
nehmen. Jedenfalls aber hat das moderne Empfinden, die Frage nach der 
Schuld sei ein dunkles Problem, gewiß weitgehend recht. Wo Freiheit als un- 
abwälzbare Verantwortung vor Gott, als Ursache von eigentlicher Schuld vor 
Gott gegeben ist, wo ihre Grenzen sind, deren Möglichkeit und Gegebenheit 
grundsätzlich auch die alte Anthropologie nicht leugnete, das ist eine Frage, 
die nicht leicht beantwortet werden kann, wenn sie nicht ein abstraktes Pro- 
blem im Allgemeinen, sondern konkrete Taten des Menschen anzielt. 

Es gibt eine Vererbung, die aus dem biologischen Bereich heraus das geistig- 
personale Leben des Menschen mitbestimmt. Es gibt psychologische Fehlent- 
wicklungen, die den ganzen Menschen mitprägen und vor seinen wirklich ver- 
antwortlichen freien Steuerungen seiner Lebensgeschichte liegen. Es gibt ge- 
sellschaftlich bedingte Überzeugungen, die der einzelne in seinen eigenen 
Handlungen als selbstverständlich voraussetzt, ohne auch nur zu ahnen, wie 
bedingt und auch moralisch fragwürdig sie eigentlich sind. Es gibt Meinungen 
und Handlungsnormen, die gesellschaftlich, wirtschaftlich, kulturell bedingt, 
allgemein als selbstverständlich rezipiert sind, nach denen der einzelne un- 
schuldig handelt, obwohl sie objektiv falsch sind. Weithin ist der Mensch das 
schuldlose Produkt seiner Gesellschaft, seiner Geschichtsperiode, seiner indi- 
viduellen Entwicklung. Selbst wenn er als frei Handelnder vorausgesetzt wird, 
ist die Breite seiner Handlungsfreiheit sehr begrenzt. 
- Dazu kommt folgendes: selbst wenn wir mit wahrer Überzeugung voraus- 
setzen, daß mindestens dem normal entwickelten Menschen ein echter Frei- 
heitsraum und unabwälzbare personale Verantwortung zukommen, er wirk- 



Karl Rahner 42 

lieh ein Subjekt von freier Personalität ist, und selbst wenn wir ebenso mit 
Recht voraussetzen, daß diese Würde der freien Person vom Menschen als 
grundsätzlich gegeben erkannt werden kann, so ist damit noch lange nicht ge- 
geben, daß diese Freiheit als konkret vollzogene an ganz bestimmten Einzel- 
augenblicken unserer Handlungsgeschichte mit eindeutiger Sicherheit lokali- 
siert werden könne. Wir werden zwar verpflichtet sein, größere und gewichti- 
gere, wohl überlegte Einzelereignisse als von uns in Freiheit getan mit einer 
moralischen Gewißheit, die erkenntnistheoretisch eine große Wahrscheinlich- 
keit ist, zu beurteilen und für unser weiteres Handeln aus solcher Beurteilung 
Konsequenzen zu ziehen, aber eine absolute und reflexe Gewißheit schlecht- 
hin, wo in unserer Lebensgeschichte die eigentlichen Entscheidungen unserer 
Freiheit und Verantwortung gefallen sind, haben wir nicht. Wir können uns im 
Letzten nicht, wie Paulus sagt, richten. 

Die Freiheit wird getan und entzieht sich gleichzeitig unserer Beurteilung 
von absoluter Eindeutigkeit. Wir können zwar sagen, daß wir bei einer Einzel- 
tat keine Motivation durch unsere begleitende Reflexion entdecken können, 
die uns zwingen würde, und wir haben dann Recht und Pflicht, diese unsere Tat 
mit moralischer Sicherheit als frei zu qualifizieren; aber wir wissen dabei eben 
doch nicht mit absoluter Sicherheit, daß wir bei dieser einzelnen Tat nicht 
durch uns unbekannte Ursachen mitbestimmt sind, die diese Tat als freie auf- 
heben. Wir müssen in den wachen Augenblicken unseres Lebens uns immer als 
Subjekte der Freiheit wollen, uns als verantwortlich voraussetzen, aber wenn 
diese Augenblicke getan sind, haben wir doch keine schlechthinnige Gewiß- 
heit darüber, daß sie aus unserer freien Subjekthaftigkeit und nicht nur aus je- 
nen Dimensionen unseres Wesens entsprungen sind, die uns als unser von an- 
derswoher verfügtes Schicksal auferlegt sind. Wenn wir reife erwachsene Men- 
schen sind, dann können wir auf ein Stück unserer Geschichte zurückblicken, 
können gewiß da und dort in dieser Geschichte irgendwie Höhepunkte und 
Verdichtungen mit einer gewissen Vorsicht anzugeben versuchen, die wir ehr- 
licherweise nicht aus unserer Verantwortung ausscheiden können; wir sind 
gewiß auch davon überzeugt, daß diese Geschichte trotz aller Vorgegebenhei- 
ten, Bedingtheiten tausendfältiger Art, trotz aller schuldlosen, wenn auch la- 
stenden Irrtümer voll Schmerz und Not auch eine Geschichte unserer Freiheit 
war, die wir getan und nicht nur erlitten haben, die wir sind und bleiben. Aber 
eben diese Geschichte aus Notwendigkeit und Freiheit zusammen läßt sich 
letztlich nicht entwirren, wenn wir nicht naiv sind, wenn wir weder in die Ver- 
antwortungslosigkeit unserer Vorgegebenheiten flüchten wollen, noch uns 
einbilden, wir seien die schlechthin autonomen Subjekte, deren Geschichte die 
reine Objektivation ihrer Freiheit sei. Diese Geschichte läßt sich nicht in ihre 
chemisch reinen Bestandteile von Freiheit und Notwendigkeit auflösen. 
Darum aber ist auch die Schuld vor Gott, die sich in unserer Freiheitsge- 



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und göttlicher Vergebung 43 

schichte wirklich ereignen kann, die wir auch im Einzelergebnis unseres Le- 
bens nicht wegdiskutieren sollen, wenn sie darin mit der moralischen Sicher- 
heit gegeben ist, von der wir gesprochen haben, im allerletzten eben doch eine 
Wirklichkeit, die unserem reflektierenden Bewußtsein, das eine absolute Si- 
cherheit zu haben wünscht, entzogen ist. 

Da nun der Mensch von heute deutlicher und reflexer alle die Bedingheiten 
seiner Freiheit erkennt und da er darum die letzte Unfestlegbarkeit von Schuld 
deutlicher erfährt als früher, tut sich der Mensch von heute wohl schwerer als 
der Mensch vergangener Zeiten, sich konkret als schuldig zu erkennen und an- 
zuerkennen, auch dort, wo er es wirklich ist. Er muß zwar auch heute davon 
überzeugt sein, daß Freiheit, Schuld vor Gott keine Mythologeme früherer 
Zeiten sind, die er aufklärerisch wegzaubern dürfte, aber er tut sich mit Recht 
heute schwerer als früher, die freie Schuld in seiner Lebensgeschichte an ganz 
bestimmten Einzelmomenten seines Lebens zu lokalisieren. Denn (nochmals) 
wenn er dies versucht, ist immer die Möglichkeit gegeben, diese Tat entweder 
auf ihn freisprechende Vorgegebenheiten zurückzuführen oder auf freie Ent- 
scheidungen, die früher gefallen sein können und die jetzige Tat unvermeidlich 
nach sich ziehen. 

Grundverantwortung und Grundentscheidung 

Wenn dem so ist, dann ist wohl für das christliche Bewußtsein und die christli- 
che Lebenspraxis gegenüber früheren Zeiten eine nicht unerhebliche, aber le- 
gitime Wandlung gegeben, mindestens in dem (vielleicht auch nur in dem), was 
ausdrücklich und vordergründig im Bewußtsein des Christen stand oder steht. 

Früher empfand der Christ seine personale Geschichte doch mehr oder we- 
niger als die Summe hintereinander gereihter Einzeltaten, die jede für sich ge- 
wissermaßen aus einem an sich neutralen, gleichmäßig zum Guten und zum 
Bösen geeigneten Freiheitspotential entspringen, die jede wie selbstverständ- 
lich als frei getan erfahren werden und jede für sich aufgezählt und verantwor- 
tet werden müssen. Von da aus wurde, um es gleich hier zu bemerken, die frü- 
here Beichtpraxis als selbstverständlich empfunden: man war gewissermaßen 
die Summe seiner Einzeltaten; wenn man sich als Sünder bekennen wollte, 
brauchte man nur die Einzelereignisse aufzählen, die man als einzelne als 
schuldhaft qualifizierte; man fand es mehr oder weniger selbstverständlich, 
daß Gott einen schlechthin für schuldig und verwerflich betrachtete wegen ei- 
ner bestimmten Einzeltat, obwohl diese nur eine Einzelsetzung der Freiheit 
war neben vielen moralisch guten anderen, weil sie eben nicht aus der Summe 
der Einzelhandlungen ausscheidbar war, aus denen der Mensch sich gewisser- 
maßen additiv zusammensetzt. 



Karl Rahner 44 

Von diesem Selbstverständnis aus war es dann auch wieder selbstverständ- 
lich, daß der letzte bewußte Augenblick unseres Lebens als von entscheiden- 
der Bedeutung für das ganze ewige Schicksal des Menschen empfunden wurde; 
ist dieser gut, war alles gut; ist dieser böse, ist alles verloren, weil eben dieser 
letzte bewußte Augenblick als dieser einzelne nochmals über das ganze frühere 
Leben entscheiden kann. So hatte für das reflexe Bewußtsein das Leben als 
ganzes nicht eigentlich eine Gestalt (soweit das Leben von Gott her beurteilt 
wird), sondern jeder Augenblick des Lebens reichte einfach nur seine Bedeu- 
tung dem nächsten Augenblick weiter bis zum letzten, in dem die eigentliche 
Entscheidung der endgültig machenden Freiheit geschah. 

Es soll nun nicht bestritten werden, daß in diesen überlieferten Vorstel- 
lungsmodellen Wahrheit verpflichtender Art gegeben ist, die nicht so leicht 
auch in denen bewahrt werden können, die dem Menschen von heute vorerst 
näher liegen. Aber zunächst einmal dürfen solche heutigen Vorstellungsmo- 
delle sich unbefangen melden und akzeptiert werden; und sie signalisieren den 
Bewußtseinswandel auch beim Christen von heute, den wir deutlich machen 
wollen. 

Der Mensch von heute wird gewiß, wenn er sich nicht selbst verkennen will, 
sich als Subjekt der Freiheit verstehen. Aber er hat das Empfinden, daß diese 
Freiheit sich letztlich in wenigen Grundentscheidungen und Grundeinstellun- 
gen vollzieht, von denen aus die Einzelheiten seines Lebens ihre gemeinsame, 
eigene Gestalt empfangen. Wo (was natürlich notwendig ist) diese letzten 
Grundentscheidungen sich konkret in seinem Leben ereignen, mag vielleicht 
oft für die Reflexion des Menschen dunkel bleiben, ohne daß darum bezweifelt 
werden muß, daß solche Grundentscheidungen sich wirklich ereignet haben. 
Auch wenn diese in der eigenen Lebensgeschichte durch die Reflexion nicht 
genau zeitlich und in ihrer Konkretheit festgelegt werden können, sondern sich 
oft fast anonym aber wirklich ereigneten und von solchen nicht festlegbaren 
Einzelereignissen der Freiheit sich auf das ganze Leben und seine Gestalt aus- 
breiteten, machen sie das Gesetz aus, nach dem wir lebten und das zugleich die 
Setzung unserer eigenen Freiheit ist. 

So wird der Mensch von heute, wenn er seine Verantwortung und Freiheit 
nicht leugnet, diese seine Freiheit nicht so sehr als in sich neutrales und in vie- 
len Einzelmomenten seines Lebens aktualisiertes Vermögen erleben, sondern 
als die eine unabwälzbare Verantwortung seines einen und ganzen Lebens, von 
dem er sich nicht distanzieren kann, die eine und ganze Einheit des Lebens, der 
Existenz, die er selber ist. Er erfährt die getane Freiheit, nicht eigentlich und 
unmittelbar die neutrale Möglichkeit des freien Tuns. Er kann und muß dann 
gewiß nachträglich, soweit dies - immer nur asymptotisch - möglich ist, diese 
eine Ganzheit seiner freien Existenz reflektiert artikulieren durch den Rück- 
blick auf seine einzelnen Taten in seinem Leben, aber es kann und muß ihm 



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und göttlicher Vergebung 45 

dabei gar nicht gelingen, sich als ein in sich neutrales Subjekt der Freiheit ein- 
deutig zu unterscheiden von einer bestimmten Tat innerhalb seines Lebens, die 
als solche eine frei getane ist. Er hat den Eindruck, daß, wo er sich als solches 
auch nach der Tat in sich neutral bleibendes Subjekt von seiner freien Tat als 
einem zeitlich gewesenen Ereignis, wenn vielleicht auch mit Bedauern, einfach 
absetzen würde, er töricht die Radikalität seiner Freiheit, die er selber ist und 
die er nicht nur hat, verharmlosen würde oder daß er eben doch nur ein Vor- 
kommnis erfahren hat, das gar nicht frei war und das er eben darum von sich 
abwälzen kann. 

Das moderne Freiheitsbewußtsein ist, wo es nicht verleugnet oder mit den 
Vorstellungsmodellen früherer Zeiten unreflex verharmlost wird, ursprüng- 
lich orientiert an der einen ganzen Einheit der Existenz, die als ganze frei über- 
nommen und frei interpretiert wird, auch wenn wie gesagt, diese freie eine 
Grundbestimmung der ganzen Existenz ganz gewiß durch einzelne •kategoria- 
le" Taten innerhalb des Lebens hindurch geschieht. Man könnte auch sagen: 
die Freiheit ist als vollzogene das Ereignis der Transzendentalität des einen 
und ganzen Subjekts, das zu sich selber durch seine kategorialen Einzeltaten 
vermittelt wird, aber in diesen nicht aufgeht. Freiheit wird darum nicht ur- 
sprünglich und in voller Realität an der kategorialen Einzeltat als solcher er- 
fahren; diese konkrete Tat könnte als solche für sich immer auch anders, ohne 
Freiheit, interpretiert werden; Freiheit wird •erfahren" an der immer schon 
wachen, in der Einzeltat nie aufgehenden Subjektivität des handelnden Men- 
schen. 

Natürlich ist diese neu sich anmeldende Freiheitserfahrung, die die vorder- 
gründigen alten Vorstellungsmodelle der Freiheit sprengt, früher nicht einfach 
abwesend gewesen. Wie sollte man sonst verstehen, daß man auch früher sich 
selber als schuldig erfuhr, obwohl doch die vergangene Tat nur noch gewesen 
ist? Wie hätte man sonst früher sich selbst als böse und sündig und nicht nur 
seine Einzeltaten als böse empfinden können? Wie hätte man sonst vom bösen 
Herzen sprechen können, aus dem die bösen Taten entspringen? Wie hätte 
man sonst denken können, man sei vor Gott noch längst nicht sicher gerecht- 
fertigt, wenn man eigentlich nicht wisse, aus welchen konkreten Einzeltaten 
des eigenen Lebens im Ernst einem ein Schuldspruch entgegentreten könne? 
Wie hätte man sonst in früheren Zeiten so leicht ein oft übertriebenes Ver- 
ständnis für das haben können, was man mit •Erbsünde" oder mit dem •bösen 
Trieb" meinte? Wie hätte man sonst beten können, daß Gott uns die verborge- 
nen Sünden wegnehmen und vergeben solle, wenn das frühere vordergründige 
Bewußtsein von der Schuld nur an ein mit reflexem Bewußtsein getanes Böses 
denken konnte? 

Diese Selbstverständlichkeiten ändern aber nichts daran, daß das heutige 
ausdrückliche Bewußtsein Freiheit und Schuld, wenn sie nicht überhaupt ge- 



Karl Rahner 46 

leugnet werden, als in einer hintergründigeren Dimension unserer Existenz 
gegebene erlebt; dort, wo Freiheit sich als eine über das ganze Leben sich aus- 
breitende Grundentscheidung vollzieht und dadurch für die nachträgliche Re- 
flexion nie mit einer absoluten Sicherheit greifbar bleibt. Der Mensch von 
heute erlebt das paulinische Wort, daß man sich nicht selber richten könnte 
und erst recht nicht den anderen, in ganz neuer Schärfe und Selbstverständ- 
lichkeit. Schuld ist, aber sie ist, wo sie nicht banal im bürgerlichen Sinne miß- 
verstanden wird, wo sie wirklich ursprüngliche Tat der Freiheit ist, wo sie ein 
(wenn auch oft unreflex anonymes) Nein zu Gott selbst ist, ein Geheimnis. 

Zur Beichtpraxis 

Es sei an diesem Punkt gestattet mit allen Vorbehalten und Unsicherheiten, 
die selbstverständlich sind, eine pastoral-theologische Anmerkung anzufügen. 
Es ist nicht zu leugnen, daß die Beichthäufigkeit, die Häufigkeit der sakramen- 
talen Einzelbeichte in unseren Gegenden in einem vor wenigen Jahrzehnten 
noch gar nicht denkbaren Ausmaß zurückgegangen ist. Wenn man bedenkt, 
daß die Kirche eine strikte Verpflichtung zur Einzelbeichte nur dort aufstellen 
kann, wo subjektiv und nicht nur objektiv sicher (mit moralischer Sicherheit 
des Alltags) schwere, das letzte positive Verhältnis des Menschen zu Gott auf- 
hebende Sünden vorliegen, wenn man dabei ferner bedenkt, daß das Urteil 
über eine solche Sündigkeit dem einzelnen Christen gar nicht abgenommen 
werden kann durch eine andere Instanz, dann ist leicht einzusehen, daß die 
Amtskirche gar nicht in der Lage ist, auch nicht bei grundsätzlicher Willigkeit 
der Christen, durch allgemeine Normen die alte Beichthäufigkeit wieder zu er- 
zwingen. Der menschliche und christliche Segen einer doch wenigstens relativ 
häufigeren sakramentalen Beichte kann darum, so vermute ich, nur wieder 
gewonnen werden, wenn es gelingt, die heutige Schulderfahrung, die wir anzu- 
deuten versuchten, mit dem Bußsakrament in Verbindung zu bringen. Grob 
gesagt: früher fühlte man sich bestimmter, ohne weiteres angebbarer Einzelta- 
ten schuldig und klagte sich dieser an. Heute ist es dem Menschen, wo es sich 
nicht gerade um enorme Verbrechen handelt, sehr leicht (und sehr oft beim er- 
sten Blick gar nicht mit Unrecht), die Einzelvorkommnisse seines Lebens zu 
bagatellisieren unter dem Eindruck, es sei am besten, sie als die unvermeidli- 
chen Schwächen eines durchschnittlichen Alltagsmenschen auf sich beruhen 
zu lassen, ohne nachträglich noch ein großes Aufsehen damit zu machen und 
einen komplizierten Apparat der Kirche damit zu beschäftigen. 

Ein neues Verständnis der alten Praxis könnte aber vielleicht dadurch ge- 
wonnen werden, daß im heutigen Menschen ein Verständnis dafür geweckt 
wird, daß er die undurchsichtige Fragwürdigkeit seiner Existenz mit all ihren 
unreflektierten, aber darum noch lange nicht von seiner Verantwortung freien 



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und göttlicher Vergebung 47 

Tendenzen eines verhohlenen Egoismus gegenüber dem Nächsten, einer ge- 
heimen Gereiztheit gegen Gott, die sein ganzes Leben durchziehen und un- 
ausdrücklich bestimmen, nicht einfach auf sich beruhen lassen könne, daß er 
vielmehr von Zeit zu Zeit sich selber all dem konfrontieren müsse. Bei einer 
solchen Selbstkonfrontation kommt es dann nicht so sehr darauf an, jedesmal 
im Rückblick auf die jüngste Vergangenheit besonders gravierende Ereignisse 
festzustellen, obwohl es möglich ist, daß sich solche zeigen. Man wird sich sel- 
ber und somit auch im sakramentalen Bekenntnis diese oder jene nicht einfach 
schlechthin unbedeutenden Geschehnisse eingestehen, ohne die ein sakra- 
mentales Bekenntnis nun einmal nicht möglich ist. Worauf es aber bei all dem 
ankommt, ist die Tatsache oder Möglichkeit, sich selber und der Kirche über 
solche Einzelheiten oder Möglichkeiten hinaus sich als Sünder zu bekennen. 
Als Sünder in jener verborgenen Schicht seiner Existenz mit ihren unreflek- 
tierten, aber durchaus dennoch freien, das Ganze der Existenz mitbestimmen- 
den Grundeinstellungen und Grundentscheidungen egoistischer und gott- 
fremder Art, die noch längst nicht überwunden und getilgt sind, wenn man sich 
von diesem oder jenem Einzelvorkommnis seines Lebens distanziert und dabei 
von diesen geheimen Grundeinstellungen her doch nicht recht weiß, wie sie in 
Zukunft vermieden werden könnten. Der ehrliche Mensch von heute mit einer 
ihm möglichen selbstkritischen Einstellung kann, so meine ich, etwas erfah- 
ren von dieser Grundsündigkeit, die sich zwar auch in den Alltäglichkeiten sei- 
nes Lebens objektiviert und meldet, aber doch nicht einfach mit der Summe 
der armseligen Banalitäten seines Alltags identisch ist. 

Von dieser anonymen Grundsündigkeit weiß man natürlich nicht genau, wie 
weit sie noch Ausdruck wirklicher Freiheit ist oder ob sie zu dem gehört, was 
die christliche Tradition Begierlichkeit nennt, die, obzwar nicht selbst Sünde, 
doch zu ihr Anlaß geben kann und selber zwar nicht einfachhin zur menschli- 
chen Natur gehört, aber durch frühere schuldhafte Taten angereichert sein 
kann; dieser anonym diffusen Sündigkeit konfrontiert der Mensch sich selber, 
bringt sie im Sakrament vor das Gericht Gottes und auch der Kirche und läßt 
sich im Vergebungswort des Bußsakramentes immer wieder sagen, daß diese 
Sündigkeit, von der er sich immer aufs Neue zu distanzieren und zu befreien 
sucht, ohne zu wissen, wie weit ihm dies tatsächlich gelingt, bei solcher Einstel- 
lung auf jeden Fall umfangen ist von der heilenden, vergebenden und heiligen- 
den Liebe Gottes, der unser Herz kennt und größer ist als es. Ich meine, daß 
unter solchen Aspekten auch der Christ von heute einen neuen Zugang zu der 
alten Beichtpraxis (deren nüchtern vernünftiges Maß vorausgesetzt) finden 
kann, auch wenn er seine Existenz eher unter den heutigen als unter den frühe- 
ren Vorstellungsmodellen versteht, wie wir anzudeuten versuchten. 



Karl Rahner 48 

Vergebung von Gott her 

So wenig man mit absoluter Sicherheit sagen kann, wo sich Schuld im christli- 
chen Sinne ereignet, es kann nach christlicher Überzeugung, so unbegreiflich 
dies scheinen mag, ein freies Nein des Menschen zu Gott geben, das sich zwar 
an einem falschen Verhältnis des Menschen zu sich, dem Mitmenschen und zu 
den Dingen der Welt vollzieht, aber wirklich ein Nein zu Gott ist, das in seiner 
letzten Absicht, wenn auch nicht notwendig reflektiert und thematisiert, auf 
seine eigene Endgültigkeit und Unwiderruflichkeit hinstrebt und dieses Ziel 
auch erreicht, wenn im Tode die Freiheitsgeschichte des Menschen sich voll- 
endet und dadurch die Endgültigkeit des freien Neins zu Gott als Gericht und 
endgültige Verlorenheit in Erscheinung tritt. Soll nun das Wesen einer wirkli- 
chen und notwendigen Vergebung solcher Schuld durch Gott und nur durch 
ihn deutlich werden, dann ist zunächst die Unaufhebbarkeit der menschlichen 
Schuld durch den Menschen allein zu bedenken. 

Die Anhebung der wirklichen radikalen Schuld - dessen, was man traditio- 
nell die •schwere Sünde" nennt im Unterschied zur läßlichen Sünde, die zwar 
Verstöße gegen Gottes Gebote, aber kein radikales Nein zu ihm selbst bedeu- 
tet - darf nicht verstanden werden nach dem Modell eines Verstoßes, den ein 
Mensch in der bürgerlichen Gesellschaft gegen einen andern begeht und dafür 
auch noch haftbar bleibt, wenn er diesen Verstoß bedauert und gerne hätte, er 
sei nie geschehen. Bei diesem unzureichenden Modell ist es gleichgültig, ob der 
gedachte Verstoß dem anderen einen materiellen Schaden oder eine Verlet- 
zung seiner persönlichen Würde zufügt; in beiden Fällen ist dieses Modell für 
das Verständnis der Unaufhebbarkeit einer Schuld vor Gott durch den Men- 
schen allein unzulänglich. Die Unaufhebbarkeit der Schuld durch den Men- 
schen allein bedeutet gerade, daß eine freie Distanzierung der früheren Ent- 
scheidung gegenüber, so wie diese Distanzierung als Tat des Menschen allein 
gedacht wird, noch keine Aufhebung der Schuld, noch keine wirkliche Um- 
kehr zu Gott bedeutet. Mit dieser Feststellung ist nicht geleugnet, daß, wenn 
und wo eine solche Umkehr schon von Gottes gnadenhafter Zuwendung, von 
seiner Vergebungsbereitschaft getragen ist, eine solche Umkehr auch schon 
selbst die Aufhebung der Schuld und deren Vergebung ist; diese Vergebung 
bedeutet ja nicht eigentlich eine nachträgliche Reaktion Gottes auf diese 
•Reue", sondern die Umkehr selber ist eben von Gottes Vergebung getragen 
und bringt sie zur Erscheinung. 

Die hoffnungslose Unaufhebbarkeit1 der Schuld durch den Menschen allein 

1 Die Hoffnungslosigkeit der Schuld von ihr selbst her ist eine dunkle und nur schwer deutbare Ei- 
gentümlichkeit der wirklichen Schuld. Gerade die angenommene Erfahrung dieser Hoffnungslo- 
sigkeit, die verdrängen zu wollen selbst noch einmal zum Geheimnis der Schuld gehört, ist schon 
eine Art Anfang der Umkehr. 



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und göttlicher Vergebung 49 

ist zunächst einmal begründet in der dialogischen Eigentümlichkeit der Exi- 
stenz des Menschen auf Gott hin. Wenn nämlich dieses Verhältnis freie Ge- 
schichte ist, und zwar von beiden Seiten, also auch von Gott her, dann ist ein 
solches positives Verhältnis nicht dadurch allein schon wiederhergestellt, daß 
der schuldige Mensch sein Nein zu Gott zu widerrufen versucht. Die heilbe- 
deutende Liebe zwischen Gott und Mensch ist durch die freie Tat Gottes so 
sehr konstituiert, daß der Mensch sogar seine eigene Liebe zu Gott trotz deren 
Freiheit nochmals als Geschenk der freien Liebe Gottes zu ihm verstehen muß. 
Die personale Selbsterschließung und Selbstmitteilung Gottes in seiner Liebe 
zum Menschen ist an sich und als Ermöglichung unserer Liebe zu ihm Freiheit 
Gottes und bleibt immer Freiheit, gleichgültig, ob man solche dem umkehren- 
den Sünder geschenkte Liebe als ein uneinklagbares Bleiben solcher Liebe 
oder als neue Zuwendung Gottes verstehen will. Diese Freiheit der Liebe Got- 
tes macht aber wohl noch nicht den ganzen Grund für die Unaufhebbarkeit der 
Schuld vom Menschen allein her aus. Oder es müssen wenigstens weitere, im- 
plizit in dieser Freiheit göttlicher Liebe enthaltene Momente noch deutlicher 
gemacht werden, um diese Hoffnungslosigkeit der Schuld von ihr selbst her ei- 
nigermaßen zu begreifen. 

Das Wesen der menschlichen Freiheit darf nicht verstanden werden als das 
Vermögen immer offen bleibender Wahl, die immer aufs Neue revidiert wer- 
den kann und so eigentlich ins Leere schweift. Freiheit ist trotz ihrer zeitlichen 
Geschichtlichkeit von sich aus der Wille zum Endgültigen. Nur so ist ja zu ver- 
stehen, warum eine kurze zeitliche Geschichte des Menschen bis zu seinem 
Tod sinnvollerweise Endgültigkeit von Heil oder Verlorenheit schaffen kann, 
da man sich ja Gott nicht denken kann als denjenigen, der eine solche Frei- 
heitsgeschichte, wenn sie von sich aus noch länger weitergehen könnte, einfach 
willkürlich von außen abbricht, oder, da man christlich nicht mit einer immer 
weitergehenden •Seelenwanderung" rechnen darf, beliebig beurteilt. Von da 
aus wird in ihrem eigentlichen Gehalt die Erfahrung verständlich, in der ein 
Mensch, auch wenn er noch in einer offenen Geschichtszeit steht, das Vergan- 
gene seiner Freiheitsgeschichte nicht als das Verweste empfindet, es nicht 
schon darum als aufgehoben erfährt, weil er jetzt etwas sinnt und tut, was im 
Widerspruch zu seiner vergangenen Entscheidung steht. 

Wenn jemand seine frühere Freiheitstat als bleibend und unwiderruflich 
empfindet, wenn er Vergessen oder Widerrufen als machtlos erfährt gegen- 
über dem •Ewigen", das sich eigentlich in seiner früheren Freiheitstat ereignet 
hat, wenn er entgegen einem banalen Alltagsempfinden merkt, daß er das ist, 
was in seinem Leben gewesen war, und wenn er dem gar nicht entlaufen kann, 
was er seine Vergangenheit nennt, dann nimmt er seine frühere Geschichte 
nicht zu wichtig, er erlebt vielmehr das Eigentliche und Unheimliche seiner 
Freiheit. Und wenn er sich dann dennoch in einer Hoffnung, die sich nicht 



Karl Rahner 50 

durch sich selbst ausweisen kann, sagt, es müsse die Möglichkeit geben, daß die 
unheimliche •Ewigkeit" seiner Schuld aufgehoben werde, obwohl eine solche 
Möglichkeit im Bereich seiner bloß menschlichen Erfahrung gar nicht zu ent- 
decken sei, obwohl er z. B. die Erfahrung macht, er sei und bleibe in alle Ewig- 
keit einer, der seine Liebe und Treue verraten hat, dann appelliert eine solche 
Hoffnung wider alle Hoffnung gerade an jenes auch noch einmal alle menschli- 
che Freiheit mit ihrer •Ewigkeit" umfassende Geheimnis, das wir Gott nen- 
nen. Man könnte fast sagen, man habe von Gott erst dann etwas verstanden, 
wenn man glaubt und hofft, es gäbe entgegen aller Selbsterfahrung der Freiheit 
denjenigen, der die •Ewigkeit" der bösen Tat aufheben könne, welche Ewig- 
keit, wie gesagt, nicht in dem Gedanken verharmlost werden kann, ein Ge- 
schehenes könne zwar nicht ungeschehen gemacht werden, sei aber, wie es von 
allem Zeitlichen, Vergehenden gilt, auch nicht besonders aufregend, da das 
Vergangene zwar nicht ungeschehen gemacht werden könne, aber von selber 
vergangen sei. Wer will, kann sich die Unheimlichkeit der •Ewigkeit" einer 
freien Tat zwar verständlicher machen durch die Unterscheidung zwischen der 
vorübergehenden Tat und den dennoch bleibenden Folgen. Aber die so er- 
zielte Verständlichkeit verdunkelt eben doch wieder das Geheimnis der freien 
Tat, deren •Ewigkeit" nur einen einzigen Mächtigeren kennt: die die Schuld 
selbst wirklich aufhebende Liebe, deren vergeben könnende Unbegreiflichkeit 
zur Unbegreiflichkeit Gottes als solchem selber gehört. 

Reue als Übergabe an Gott 

Es seien nun einige unvermeidlich fragmentarische Anmerkungen gemacht 
über das, was man im kirchlichen und alltäglichen Wortgebrauch die •Reue" 
nennt. Nach kirchlicher Lehre, wie sie vor allem im Trienter Konzil ausgespro- 
chen wurde, ist die •Reue" eine unbedingte Voraussetzung der Vergebung der 
Schuld durch Gott, auch wenn bei einem solchen Satz nicht vergessen werden 
darf, daß diese Reue selbst nicht die autonome Tat des Menschen von sich al- 
lein aus ist, sondern selbst wieder bedingt ist durch die vergebende Liebe Got- 
tes, die der Freiheit des Menschen immer zuvorkommt und sich selber die Be- 
dingung schafft, durch die sie zu ihrem Ziel kommt. Reue wird üblicherweise 
beschrieben als •der Schmerz der Seele über die begangene Sünde mit dem 
Vorsatz, sie in Zukunft nicht mehr zu begehen." Diese Beschreibung kann 
durchaus als richtig anerkannt werden, auch wenn nicht leicht deutlich ge- 
macht werden kann, was mit einem solchen •Schmerz" gemeint ist, wenn er 
doch nicht als sentimentale Emotion verstanden werden darf; auch die Ver- 
werfung einer bestimmten Tat und der Vorsatz, eine solche nicht mehr zu be- 
gehen, scheint dann nicht einfach das letzte Wesen der Reue deutlich zu ma- 
chen, sobald man auf die Grundsündigkeit des Menschen reflektiert, die, wie 



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und göttlicher Vergebung 51 

zu zeigen versucht wurde, sich zwar in einer bestimmten Tat äußert, aber mit 
dieser nicht einfach identisch ist. Reue ist offenbar doch eine Distanzierung des 
Menschen von sich selbst als Sünder und darum nicht so leicht zu verstehen, 
wie es die übliche Definition der Reue vorauszusetzen scheint. 

Es soll hier nun keine neue Definition der Reue versucht werden. Aber man 
kann vielleicht doch sagen: in der Reue übergibt sich der Mensch bedingungs- 
los dem heiligen Gott, aber mit der ebenso bedingungslosen Zuversicht, daß er 
sich damit dem Gericht übergibt, das von der die Schuld wirklich aufheben- 
könnenden Liebe ergeht. Bei einer solchen Betrachtung der Reue wird auch 
etwas verständlich, was sonst dem Menschen heute schwer begreifbar ist. Es 
gibt nämlich oft solche Ereignisse im menschlichen Leben, die einerseits als 
Schuld und Sünde qualifiziert werden müssen (nach Gottes Offenbarung in 
Schrift und Tradition und nach der Praxis der Kirche) und die andererseits vom 
einzelnen Menschen in seinem eigenen Leben nicht nur als (bei aller Freiheit) 
fast unvermeidlich, sondern als höchst segensreich für ihn empfunden werden. 
Solche Ereignisse gibt es und da scheint eine Reue unmöglich zu sein. Wie soll 
z. B. jemand eine zweite, kirchlich ungültige Ehe •bereuen", wenn er sie als 
(im Unterschied zu einer ersten, menschlich verunglückten Ehe) menschlich 
und auch als sittlich glücklich erfahren hat? 

In solchen Fällen kann eigentlich ein Mensch nur so bereuen, daß er sich mit 
all der unentwirrbaren Einheit von Gutem und Bösem seiner Existenz einfach 
Gott und seiner erbarmenden Liebe übergibt, die allein das eigene Herz wirk- 
lich kennt. Wenn die Kirche in ihrer Liturgie das Wort von der felix culpa, von 
der glückseligen Schuld kennt, dann ist es dem Christen in seiner Reue offen- 
bar doch erlaubt, seine Schuld zwar als wirkliche Schuld, die vergeben werden 
muß, anzuerkennen und doch gleichzeitig als solche zu sehen, die für ihn Segen 
gebracht hat, ohne darüber theoretisieren zu müssen, daß und wie dieser Segen 
auf andere Weise, ohne Schuld auch hätte erreicht werden können. 

Aber wie kommt nun eine solche bedingungslose Kapitulation vor dem Ge- 
richt des heiligen Gottes in der festen Hoffnung, dieses Gericht sei Gnade, zu- 
stande? Wie kann der Mensch sich von sich selber distanzieren? Natürlich setzt 
dieses Wunder der Selbstdistanzierung des Menschen von sich aus selber vor- 
aus, daß seine Freiheit noch unterwegs ist, noch gewissermaßen unverbrauchte 
Möglichkeiten seiner Freiheit gegeben sind. Aber damit ist dieses Wunder 
noch nicht erklärt. Es ist auch noch nicht begriffen, wenn man bloß sagt, daß 
ein Mensch erkennen könne, daß er in einer falschen Weise frei mit Normen 
und Geboten in Konflikt gekommen sei, die er doch als auch für sich selbst gel- 
tende anerkenne. Denn damit ist noch nicht erklärt, wie der Sünder sich nicht 
bloß von dem distanzieren könne, was er getan hat und was jetzt doch - glück- 
licherweise - der Vergangenheit angehört, sondern von sich selbst als dem, der 
er selbst in Freiheit geworden ist. 



Karl Rahner 52 

Zwar gehört natürlich die Erkenntnis und Anerkenntnis der frei getanen 
Diskrepanz zwischen der eigenen Tat und der anerkannten von Gott sanktio- 
nierten Norm des Handelns zu den Momenten der Reue. Aber daß der Mensch 
sich selber verurteilen kann, ist nur möglich, weil ihm Gott selbst die Möglich- 
keit anbietet, sich selber zu verurteilen, ohne sich dadurch selber aufzugeben. 
Nur von Gott her und mit Gott und seiner zuvorkommenden Gnade und Liebe 
kann sich ein Mensch von sich selber distanzieren. Insofern setzt eine solche 
Verurteilungsmöglichkeit seiner selbst voraus, daß man das Wort der Bereit- 
schaft Gottes, zu vergeben, schon gehört und angenommen hat, mag dieses 
Hören bloß in der Tiefe des eigenen Gewissens geschehen oder auch in der 
ausdrücklichen Wortbotschaft der Offenbarung vernommen werden.2 

Gottes vergebendes Wort in der Kirche 

Ehe wir nun unmittelbar das vergebende Wort Gottes weiter bedenken, ist 
noch kurz eine Unterscheidung in der traditionellen christlichen Lehre aufzu- 
greifen: die Unterscheidung zwischen der schweren Schuld (Todsünde ge- 
nannt), von der wir bisher gesprochen haben, und den sogenannten •läßli- 
chen" Sünden des Alltags. Diese Unterscheidung ist an sich legitim, weil die in 
Raum und Zeit gedehnt und gestreut sich vollziehen müssende Freiheit des 
Menschen gar nicht immer mit jenem letzten Engagement sich vollziehen 
kann, das ein wirkliches Nein zu Gott begründen kann, und weil in der Plurali- 
tät und Oberflächlichkeit des menschlichen Alltags dem Menschen gar nicht 
immer ein konkreter Gegenstand zur Verfügung steht, an dem ein solches ab- 
solutes Ja oder Nein zu Gott sich zu sich selber vermitteln kann. Aber so richtig 
diese Unterscheidung an sich ist, so darf sie doch nach dem früher Gesagten 
nicht so billig verstanden werden, als ob bezüglich der konkreten Frage, ob in 
einem bestimmten Fall eine schwere oder eine bloß läßliche Sünde vorliege, 
eine bestimmte Antwort ganz einfach sei. Auch hinter einer bürgerlichen 
Wohlanständigkeit, in der nur scheinbar harmlose moralische Verstöße festzu- 
stellen sind, kann sich ein letzter Unglaube und eine lieblose Herzenshärte 
Gott gegenüber verstecken, die das Heil wirklich in Gefahr bringen. Die Un- 

2 Natürlich gibt es noch viele andere Aspekte und Dimensionen der Reue, die genannt werden 
müßten, wenn man die Reue auch nur einigermaßen gleichmäßig und genügend beschreiben woll- 
te. Ein Aspekt sei wenigstens noch genannt. Wenn und insofern die Gottesliebe und die Nächsten- 
liebe letztlich immer nur in einem einzigen Vollzug verwirklicht werden können und wenn jede 
Sünde, so innerlich und nur einen selbst angehend sie auch erscheinen mag, immer auch eine 
Sünde gegen den Nächsten ist, dann ist - reflex oder unreflex - jede Reue auch ein Vollzug der 
Nächstenliebe, eine Bitte der Vergebung gegenüber den anderen und somit auch eine Verge- 
bungsbitte, die an die heilige, in Gott gegründete Gemeinschaft aller Menschen, an die Kirche ge- 
richtet wird. 



Vom Geheimnis menschlicher Schuld und göttlicher Vergebung 53 

terscheidung zwischen beiden, wesentlich und nicht nur graduell verschiede- 
nen Sündenarten, von denen nur die eine •vom Reich Gottes ausschließt" (wie 
Paulus sagt), kann praktisch wichtig sein in der Frage, ob eine bestimmte 
Schuld dem kirchlichen Bußgericht in der •Beichte" unterworfen werden muß 
oder nicht. Die Schwierigkeit der Unterscheidung macht es aber auch sinnvoll, 
zum sakramentalen Vergebungswort der Kirche sich hinzuwenden, auch wenn 
man nur •läßliche Sünden" zu bekennen hat. 

Wenn man wirklich verstanden hat, was Schuld als Möglichkeit oder als 
schreckliche Wirklichkeit in unserem Leben bedeutet, wenn man erfahren hat, 
wie ausweglos wirkliche Schuld vor Gott und vom Menschen allein her ist, 
dann verlangt man das Wort der Vergebung von Gott zu hören. Man wird es 
nie als selbstverständlich empfinden, sondern als Wunder seiner Gnade und 
seiner Liebe. Man hätte ja Gott überhaupt nicht auch nur von ferne verstan- 
den, wenn man denken würde, wie Heine zynisch sagte, es sei Gottes •Metier" 
zu vergeben. Vergebung ist das größte und unbegreifliche Wunder der Liebe 
Gottes, weil sich Gott selbst in ihr mitteilt und dies einem Menschen gegen- 
über, der in einer bloß scheinbaren Banalität des Alltags das Ungeheuere fer- 
tiggebracht hat, zu Gott Nein zu sagen. 

Wo ist dieses Vergebungswort Gottes zu hören, das nicht nur Folge, sondern 
auch im letzten Grund und Voraussetzung für die Umkehr ist, in der der schul- 
dige Mensch glaubend, reuig vertrauend sich Gott zuwendet und übergibt? 
Dieses leise Vergebungswort kann in der Tiefe des Gewissens gehört werden, 
weil es ja schon als tragender Grund mitten in jeder vertrauenden und lieben- 
den Rückwendung des Menschen zu Gott innewohnt, in der der Mensch, sich 
selber richtend, der barmherzigen Liebe Gottes die Ehre gibt. In der weiten 
Länge und Breite der Menschheitsgeschichte muß dieses leise Vergebungs- 
wort allein in unzähligen Fällen genügen. Aber was so meist verborgen und 
unartikuliert in der Geschichte der Gewissen geschieht, nämlich die allen Heil 
und Vergebung anbietende Gnade Gottes, hat doch selbst seine Geschichte in 
Raum und Zeit. 

Dieses raumzeitlich konkret werdende Vergebungswort Gottes an die 
Menschheit hat ihren Höhepunkt und eine letzte geschichtliche Unwiderruf- 
lichkeit gefunden in Jesus Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, in 
dem, der liebend sich solidarisierte mit den Sündern und für uns in der letzten 
Tat seines Glaubens, Hoffens und Liebens mitten in der Finsternis seines To- 
des, in dem er die Finsternis unserer Schuld erfuhr, das Vergebungswort Got- 
tes für uns annahm. Dieses Vergebungswort Gottes in Jesus Christus, in dem 
die Unbedingheit dieses Wortes auch geschichtlich unwiderruflich geworden 
ist, bleibt Gegenwart in der Gemeinde der an diese Vergebung Glaubenden, in 
der Kirche. Die Kirche ist das Grundsakrament dieses Vergebungswortes Got- 
tes. 



Karl Rahner 54 

Dieses eine Vergebungswort, das die Kirche ist und das in ihr lebendige Ge- 
genwart von Macht und Wirksamkeit bleibt, artikuliert sich entsprechend dem 
Wesen des Menschen in vielfacher Weise. Es ist als grundsätzliche Botschaft an 
alle gegenwärtig in der Verkündigung der Kirche: Ich glaube... die Vergebung 
der Sünden, heißt es im Apostolischen Glaubensbekenntnis. Dieses Verge- 
bungswort der Kirche wird in einer Weise, die für die ganze Geschichte eines 
einzelnen grund- und maßgebend bleibt, dem einzelnen von der Kirche zuge- 
sprochen im Sakrament der Taufe. Dieses Vergebungswort bleibt lebendig 
und wirksam in dem Gebet der Kirche, in dem sie für sich, die Kirche der Sün- 
der, und für jeden einzelnen zuversichtlich das Erbarmen Gottes immer neu 
erbittet und so die immer neue und immer zu vertiefende Umkehr des Men- 
schen begleitet, die erst in seinem Tod zur Vollendung und zum endgültigen 
Sieg kommt. Dieses Vergebungswort (immer aufbauend auf dem in der Taufe 
gesprochenen Wort) wird dem einzelnen nochmals von der Kirche in besonde- 
rer Weise zugesagt, wo und wenn der Christ, der auch nach der Taufe Sünder 
bleibt und in neue schwere Schuld fallen kann, seine große Schuld oder die 
Armseligkeiten seines Lebens reuig der Kirche in ihrem Vertreter bekennt 
oder unter Umständen auch in einem gemeinsamen Bekenntnis einer Ge- 
meinde vor Gott und seinen Christus bringt. Wenn dieses Vergebungswort 
Gottes durch den dazu beauftragten Vertreter der Kirche einem einzelnen Ge- 
tauften auf sein Schuldbekenntnis hin gesagt wird, nennen wir dieses Ereignis 
des Vergebung schaffenden Wortes Gottes die Spendung des Bußsakramen- 
tes. 




