
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Ein Meditationskreuz 
In •Des Knaben Wunderhorn", der von Achim von Arnim und Clemens Brentano ge- 
schaffenen Sammlung alten, im Volksmund überlieferten Liedgutes, findet sich ein 
kleines Lied, das die Überschrift trägt •Urlicht". Das kleine Lied, das Gustav Mahler 
vertont hat (1894), lautet: 

O Röschen rot! 
Der Mensch liegt in größter Not, 
Der Mensch liegt in größter Pein, 
Je lieber möcht ich im Himmel sein. 
Da kam ich auf einen breiten Weg, 
Da kam ein Engelein und wollt mich abweisen. 
Ach nein, ich ließ mich nicht abweisen. 
Ich bin von Gott, ich will wieder zu Gott. 
Der liebe Gott wird mir ein Lichtchen geben, 
Wird leuchten mir bis in das ewig selig Leben. 

Das Lied spricht in volkstümlicher Sprache eine Ursehnsucht, eine Urerfahrung des 
Menschen aus. Es gibt im Menschen ein •Urlicht", das von Gott kommt. Von diesem 
Ur-Symbol wollen wir für unser Meditationskreuz ausgehen. 

Wir nehmen uns für diese Meditation jeden Tag etwa zwanzig Minuten Zeit. Diese 
Meditation kann als tägliches Exerzitium im Sinne einer •Verwandlungsübung" geeig- 
net sein, die durchaus christliches Gebet werden kann1. 

Wir suchen einen Raum auf, in dem wir ungestört sind. Wir beginnen stehend, zum 
Kreuz hingewandt, mit einem großen Kreuzzeichen. Dann setzen wir uns hin, ruhig und 
entspannt, entweder im sogenannten Zen-Sitz oder im Fersensitz oder auf einen Stuhl, 
auf dem wir aufrecht sitzen können. Unter Umständen erhöhen wir den Stuhl durch ein 
Kissen so, daß die Knie etwas tiefer sind als das Becken. So kann der Atem in der 
Zwerchfellatmung frei und ruhig strömen. Das Gebet soll ja auch leibhaftig vollzogen 

1 Sie ist eine Weiterführung der Anregung, die Silvia Ostertag in ihrem Buch •Einswerden mit sich 
selbst gibt" (23). - Der Sinn für das tägliche Exerzitium ist heute wieder gewachsen. Ein Exerzi- 
tium, das der Sehnsucht nach Ganzheit entgegenkommt, nach Integration von Geist, Seele und 
Leib, von Intellekt und Sinnen, nach Erkenntnis und Bewältigung des •Schattens", des dunklen 
Bruders unseres Lebens. Ein Exerzitium, das das Spürbewußtsein für die Wahrheitsstimme in mir 
freilegt; das den Aufbruch wieder erwecken kann. Vor allem aber ein Exerzitium, das mich wieder 
öffnet für die vertrauenspendende und läuternde Nähe dessen, der sagt: Ich bin bei dir! - Das bes- 
sere Exerzitium ist jenes, welches Leib und Sinne, Geist und Seele einbezieht. (Die Bedeutung des 
Raumes. Die Verwandlungskraft der wahrhaftigen Gebärde. Das Zulassen des rechten Atems in 
der rechten Haltung des Leibes.) • In den großen Ignatianischen Exerzitien, dem klassischen 
Exerzitium, geht es darum, daß der Christ durch die intensive Übung der Christusmeditation so zu 
sich selbst kommt, daß er seine Wahl treffen kann; daß er so frei, durchlässig wird für den Geist 
Christi, daß er seine Berufung erkennen und bejahen kann. 



Einübung und Weisung 62 

werden. Der Atem ist Symbol und Medium des Lebens (•Gott hauchte ihm den Le- 
bensatem ein" Gen 2,7) Die Hände legen wir zu einer nach oben geöffneten Schale zu- 
sammen oder legen sie nach oben geöffnet auf die Knie. 

Die Meditation beginnt mit der nach unten weisenden Kreuzrichtung (1). In ihr ist 
eingezeichnet eine Schale mit einem lebendigen Licht: Bild des Urlichts. Dieses Urlicht 
ist: das Angerufensein von Gott, das Auf-Gott-Angelegtsein des Menschen, die von 
Gott in den Menschen hineingelegte Ursehnsucht nach Gott, die Ebenbildlichkeit eines 
jeden Menschen, der von Gott geschenkte Vertrauensgrund, die tiefe Wahrheits- 
stimme in jedem Menschen, das Gehaltensein von Gott; das •Wesen" des Menschen, 
d. h. die individuelle, unvertauschbare Weise, in der das Angerufensein von Gott in je- 
dem Menschen durchkommen will (•Mensch werde wesentlich; denn wenn die Welt 
vergeht, so fällt der Zufall weg; das Wesen das besteht" Angelus Silesius). 

Meister Eckhart sagt: •Ich habe eine Kraft in meiner Seele, die für Gott ganz und 
gar empfänglich ist. Ich bin des so gewiß, wie ich lebe . .." Und Tauler: •Der inwen- 
dige Mensch ist aus dem edlen Grunde der Gottheit herausgekommen und er ist dorthin 
wieder eingeladen und wieder gerufen und wird dahin wieder gezogen. Wie Gott im in- 
wendigen Seelengrund Seinen Grund gelegt hat und da nun verborgen und bedeckt 
liegt - wer das finden und erkennen und schauen könnte, der wäre ohne allen Zweifel 
selig. Und wie immer auch der Mensch sein Gesicht abkehrt und irre geht, so hat er doch 
ein ewig Locken und Neigen hierhin und kann nirgends Rast finden, wie er es auch um- 
geht. Denn alle Dinge vermögen ihm nicht Genüge zu leisten außer diesem einen. Denn 
dies treibt und zieht ihn ständig in das Allerinnerste, ohne daß er es weiß: weil es sein 
Ziel ist; so wie alle Dinge nur zur Ruhe kommen an ihrem Platz." 

Ich kann die Meditation in diesem ersten Teil so beginnen: Ich schaue im inneren Bild 
die Schale mit dem lebendigen Licht. Was dieses Ursymbol bedeutet, das ist in mir! Ich 
lasse diese mir von Gott geschenkte Wirklichkeit des •Urlichtes" in mir aufkommen, 
er-innere mich seiner. 

Aber - und dies darf nicht beiseitegedrängt werden - in mir ist auch Dunkles, in mir 
sind Schattenkräfte, ja Chaotisches. Ein Meditierender berichtete: •Als ich in der Stille 
saß, war es, als wäre da eine Schale mit einem leuchtenden Kristall. Dann aber, nach ei- 
niger Zeit, war es, als lege eine schwarze Hand ihren Griff über diesen Kristall - ich er- 
schrak." Der Beter von Psalm 139 weiß, daß Gottes Licht ihn bis auf den Grund seines 
Wesens erreicht: Du kennst mich bis auf den Grund! Aber dann steigt doch auch in ihm 
die Woge von Haß und Aggression auf: •Ich hasse sie mit glühendem Haß." 

Die Himmelsbrücke muß von meiner •Erde" aufsteigen, von meinem Unten. So wie 
Jakobs Himmelsleiter von dem harten Stein aufstieg, auf dem er ruhte. 

Aber immer wieder kehre ich von dem Wahrnehmen der aufkommenden Schatten- 
kräfte zurück zum Meditieren der Schale mit dem Licht, zum Urlicht, zu dem guten 
Grund, den Gott in mir gelegt hat: das ist in mir, das bin ich! 

Nun wendet sich die Meditation der entscheidenden Phase zu: der Blick nach oben (2). 
Ich sitze da mit offenen Händen. Und nun höre ich das Wort, das zu mir spricht: •Ich bin 
das Licht der Welt!" Ich bin das Licht für dich! Ich nehme dieses Wort in mich auf, den 
Zuspruch des Lichtes, das Er ist. Ich erbitte dieses Wort, daß es mich erleuchte, ver- 
wandle. 



Einübung und Weisung 63 

Führ, gütiges Licht, mich aus dem dunklen Graus, 
führ du mich recht! 

Die Nacht ist schwarz, und ich bin weit von Haus, 
führ du mich recht! 

Leucht' meinem Fuß, nicht daß das Letzte sich 
mir schon enthüll, ein Schritt genügt für mich. 

Nicht immer betete ich so, daß du 
mich führtest recht; 

ich liebte irrend eigne Pfade, nun 
führ du mich recht! 

Dem grellen Tag und meinem stolzen Sinn 
• gedenk es nicht! • gab blindlings ich mich hin. 

Du hast gesegnet in der Finsternis 
mich lange schon, 

führ mich durch Klippen, Moor und Heide, bis 
die Nacht entflohn, 

bis mich am Morgen grüßt vom Paradies 
der Engel Liebe, die ich lang verließ. 

Kardinal Newman 



Einübung und Weisung 54 

Bei Gerhard Tersteegen (1697-1769) gibt es die Liedstrophe: 

Du durchdringest alles; und der Sonne stille halten, 
laß dein' schönstes Lichte, laß mich so still und froh 
Herr, berühren mein Gesichte. deine Strahlen fassen 
Wie die zarten Blumen und dich wirken lassen, 
willig sich entfalten 

Andere Christusworte, die für dieses Beten geeignet sind: •Ich bin der gute Hirt" (für 
dich). •Ich kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich." •Ich bin bei euch alle 
Tage." •Wenn ich von der Erde erhöht bin, werde ich alle an mich ziehen." •Ja, ich 
komme bald" - •Komm, Herr Jesus." 

Es ist ratsam, durch längere Zeit hindurch, durch mehrere Tage oder Wochen, bei ei- 
nem dieser Worte zu bleiben und nicht zu schnell zu einem neuen Wort zu wechseln. 

In dieser Vertikalen des Meditationskreuzes begegnet das •Urlicht" in uns dem, der 
das Licht ist. Die Tiefe in uns wird angerufen von dem Wort: •Ich rufe dich bei deinem 
Namen, du bist mein!" Die Tiefe in uns bekommt Richtung, wird erweckt zur Begeg- 
nung mit dem Du Gottes in Jesus Christus. Es geschieht das, was die Taufe grundgelegt 
hat: Illuminatio, Erleuchtung. 

In der dritten und vierten Phase der Meditation wenden wir uns der Horizontalen zu. 
Die Horizontale bedeutet unsere Geschichte, unsere Aufgabe in der Welt. 

Hier ist zunächst zu bedenken, daß das Ich, das •Welt-Ich" (Dürckheim) immer da- 
nach strebt, nur in dieser Horizontalen zu verbleiben. Es möchte in der Welt der greif- 
baren Wirklichkeiten sich anreichern, sich festsetzen, sich absichern, sich behaupten. 
Dann aber, wenn diese Horizontale allein vorherrschend in unserem Leben wird, be- 
steht die große Gefahr, daß das •Urlicht" in uns verdeckt und verschüttet wird; daß wir 
abgeschnitten werden vom Anruf und von den Kräften unseres •Wesens"; damit aber 
verlieren wir dann auch die Hör- und Wahrnehmungsfähigkeit für das Wort des Le- 
bens, für das Licht der Welt. Unser Leben verkümmert, wird unheil, wird schließlich 
richtungslos, sinn-los. Wir sind dann vielleicht recht funktionsfähig in der Welt, aber in 
der Seele sind wir krank. - 

Zuerst (3) geht der Blick in die Vergangenheit, sei es die Vergangenheit des gestrigen 
Tages, sei es eines größeren Lebensabschnittes. Das Licht, das in der ersten Hälfte der 
Meditation uns erhellt hat, fällt auf unsere Vergangenheit: auf das Empfangene, das 
zum Dank wird; auf das Versäumte, auf die Schuld, aus der die Vergebungsbitte auf- 
steigt; auf Begegnungen und Erfahrungen, die nun zur Fürbitte einladen. 

Aus dieser Herkunft wende ich mich nun der Zukunft (4) zu: Blick auf das Kommen- 
de, Blick auf den Weg, der vor mir liegt. Herkommend von der Kraft dessen, was in der 
Vertikalen dieses Meditationskreuzes erfahren ist, herkommend von Gnade und Ver- 
geblichkeit der Vergangenheit erbitte ich die Zuversicht für die kommende Wegstrek- 
ke. Aber vor allem den Auftrag, das empfangene Licht weiterzuschenken: zu lieben! 

Wir tun in dieser Horizontalen das, was Jer 6,16 sagt: •So spricht der Herr: Stellt euch 
an die Wege, und haltet Ausschau, fragt nach den Pfaden der Vorzeit, fragt, wo der 
Weg zum Guten liegt; geht auf ihm, so werdet ihr Ruhe finden für eure Seele." 

Wir beenden die Meditation stehend vor dem Kreuz mit einem Kreuzzeichen. 

Johannes Bours, Münster 




