EINUBUNG UND WEISUNG

Ein Meditationskreuz

In ,,.Des Knaben Wunderhorn*, der von Achim von Arnim und Clemens Brentano ge-
schaffenen Sammlung alten, im Volksmund iiberlieferten Liedgutes, findet sich ein
kleines Lied, das die Uberschrift triigt ,,Urlicht‘. Das kleine Lied, das Gustav Mahler
vertont hat (1894), lautet:

O Roschen rot!

Der Mensch liegt in groter Not,

Der Mensch liegt in grofter Pein,

Je lieber moéceht ich im Himmel sein.

Da kam ich auf einen breiten Weg,

Da kam ein Engelein und wollt mich abweisen.
Ach nein, ich lieB mich nicht abweisen.

Ich bin von Gott, ich will wieder zu Gott.

Der liebe Gott wird mir ein Lichtchen geben,
Wird leuchten mir bis in das ewig selig Leben.

Das Lied spricht in volkstiimlicher Sprache eine Ursehnsucht, eine Urerfahrung des
Menschen aus. Es gibt im Menschen ein ,,Urlicht, das von Gott kommt. Von diesem
Ur-Symbol wollen wir fiir unser Meditationskreuz ausgehen.

Wir nehmen uns fiir diese Meditation jeden Tag etwa zwanzig Minuten Zeit. Diese
Meditation kann als tigliches Exerzitium im Sinne einer ,, Verwandlungsiibung* geeig-
net sein, die durchaus christliches Gebet werden kann!.

Wir suchen einen Raum auf, in dem wir ungestort sind. Wir beginnen stehend, zum
Kreuz hingewandt, mit einem grofen Kreuzzeichen. Dann setzen wir uns hin, ruhig und
entspannt, entweder im sogenannten Zen-Sitz oder im Fersensitz oder auf einen Stuhl,
auf dem wir aufrecht sitzen konnen. Unter Umstidnden erhohen wir den Stuhl durch ein
Kissen so, daf} die Knie etwas tiefer sind als das Becken. So kann der Atem in der
Zwerchfellatmung frei und ruhig stromen. Das Gebet soll ja auch leibhaftig vollzogen

1Sie ist eine Weiterfithrung der Anregung, die Silvia Ostertag in ihrem Buch ,,Einswerden mit sich
selbst gibt* (23). — Der Sinn fiir das tdgliche Exerzitium ist heute wieder gewachsen. Ein Exerzi-
tium, das der Sehnsucht nach Ganzheit entgegenkommt, nach Integration von Geist, Seele und
Leib, von Intellekt und Sinnen, nach Erkenntnis und Bewiltigung des ,,Schattens*, des dunklen
Bruders unseres Lebens. Ein Exerzitium, das das SpiirbewuBtsein fiir die Wahrheitsstimme in mir
freilegt; das den Aufbruch wieder erwecken kann. Vor allem aber ein Exerzitium, das mich wieder
offnet fiir die vertrauenspendende und lduternde Nihe dessen, der sagt: Ich bin bei dir! — Das bes-
sere Exerzitium ist jenes, welches Leib und Sinne, Geist und Seele einbezieht. (Die Bedeutung des
Raumes. Die Verwandlungskraft der wahrhaftigen Gebérde. Das Zulassen des rechten Atems in
der rechten Haltung des Leibes.) — In den groBen Ignatianischen Exerzitien, dem klassischen
Exerzitium, geht es darum, daB der Christ durch die intensive Ubung der Christusmeditation so zu
sich selbst kommt, daf} er seine Wahl treffen kann; daB er so frei, durchldssig wird fiir den Geist
Christi, daB er seine Berufung erkennen und bejahen kann.



Einiibung und Weisung 62

werden. Der Atem ist Symbol und Medium des Lebens (,,Gott hauchte ihm den Le-
bensatem ein“ Gen 2,7) Die Hiinde legen wir zu einer nach oben geotfneten Schale zu-
sammen oder legen sie nach oben gedffnet auf die Knie.

Die Meditation beginnt mit der nach unten weisenden Krenzrichtung (1). In ihr ist
cingezeichnet eine Schale mit einem lebendigen Licht: Bild des Utlichts. Dieses Urlicht
ist: das Angernfensein von Gott, das Auf-Gott-Angelegtsein des Menschen, die von
Gott in den Menschen hineingelegte Ursehnsucht nach Gott, die Ebenbildlichkeit eines
jeden Menschen, der von Gott geschenkte Vertrauensgrund, die tiefe Wahrheits-
stimme in jedem Menschen, das Gehaltensein von Gott; das » Wesen‘ des Menschen,
d. h. die individuelle, unvertauschbare Weise, in der das Angerufensein von Gott in je-
dem Menschen durchkommen will (,,Mensch werde wesentlich; denn wenn die Welt
vergeht, so fillt der Zufall weg; das Wesen das besteht Angelus Silesius).

Meister Eckhart sagt: ,,Ich habe eine Kraft in meiner Seele, die fiir Gott ganz und
gar empfanglich ist. Ich bin des so gewiB, wie ich lebe . . . Und Tauler: ,,Der inwen-
dige Mensch ist aus dem edlen Graunde der Gottheit heransgekommen und er ist dorthin
wieder eingeladen und wieder gerufen und wird dahin wieder gezogen. Wie Gott im in-
wendigen Seelengrund Seinen Grund gelegt hat und da nun verborgen und bedeckt
liegt — wer das finden und erkennen und schauen kénnte, der wire ohne allen Zweifel
selig. Und wie immer auch der Mensch sein Gesicht abkehrt und irre geht, so hater doch
ein ewig Locken und Neigen hierhin und kann nirgends Rast finden, wie er es auch um-
geht. Denn alle Dinge vermogen ihm nicht Geniige zu leisten anBer diesem einen. Denn
dies treibt und zieht ihn stidndig in das Allerinnerste, ohne da8 er es weiB: weil es sein
Ziel ist; so wie alle Dinge nur zur Ruhe kommen an ihrem Platz.*

Ich kann die Meditation in diesem ersten Teil so beginnen: Ich schaue im inneren Bild
die Schale mit dem lebendigen Licht. Was dieses Ursymbol bedeutet, das ist in mir! Ich
lasse diese mir von Gott geschenkte Wirklichkeit des ,,Urlichtes* in mir anfkommen,
er-innere mich seiner.

Aber —und dies darf nicht beiseitegedréingt werden — in mir ist anch Dunkles, in mir
sind Schattenkrifte, ja Chaotisches. Ein Meditierender berichtete: ,,Als ich in der Stille
sal3, war es, als wire da eine Schale mit einem lenchtenden Kristall, Dann aber, nach ei-
niger Zeit, war es, als lege eine schwarze Hand ihren Griff iiber diesen Kristall —ich er-
schrak.“ Der Beter von Psalm 139 wei3, daB Gottes Licht ihn bis auf den Grund seines
Wesens erreicht: Du kennst mich bis auf den Grund! Aber dann steigt doch anch in ihm
die Woge von HaB und Aggression auf: ,,Ich hasse sie mit gliihendem HaB.*

Die Himmelsbriicke muf von meiner ,,Erde‘ aufsteigen, von meinem Unten. So wie
Jakobs Himmelsleiter von dem harten Stein aufstieg, auf dem er rohte.

Aber immer wieder kehre ich von dem Wahrnehmen der autkommenden Schatten-
kréifte zuriick zum Meditieren der Schale mit dem Licht, zum Urlicht, zu dem guten
Grund, den Gott in mir gelegt hat: das ist in mir, das bin ich!

Nun wendet sich die Meditation der entscheidenden Phase za: der Blick nach oben (2).
Ich sitze da mit offenen Hénden. Und nun hére ich das Wort, das zu mir spricht: ,,Ich bin
das Licht der Welt!* Ich bin das Licht fiir dich! Ich nehme dieses Wort in mich auf, den
Zuspruch des Lichtes, das Er ist. Ich erbitte dieses Wort, daB es mich erleuchte, ver-
wandle.



Einiibung und Weisung

— W -

/\

3 / \ 4
T

Fiihr, giitiges Licht, mich aus dem dunklen Graus,
fithr du mich recht!

Die Nacht ist schwarz, und ich bin weit von Haus,
fithr du mich recht!

Leucht meinem Fuf3, nicht daf3 das Letzte sich

mir schon enthiill, ein Schritt geniigt fiir mich.

Nicht immer betete ich so, daf3 du
mich fiihrtest recht;
ich liebte irrend eigne Pfade, nun
fiihr du mich recht!
Dem grellen Tag und meinem stolzen Sinn
— gedenk es nicht! — gab blindlings ich mich hin.

Du hast gesegnet in der Finsternis
mich lange schon,

fiihr mich durch Klippen, Moor und Heide, bis
die Nacht entflohn,

bis mich am Morgen griifit vom Paradies

der Engel Liebe, die ich lang verliefs.

Kardinal Newman



Einiibung und Weisung 64

Bei Gerhard Tersteegen (1697-1769) gibt es die Liedstrophe:

Du durchdringest alles; und der Sonne stille halten,
laf dein’ schonstes Lichte, la mich so still und froh
Herr, beriihren mein Gesichte. deine Strahlen fassen

Wie die zarten Blumen und dich wirken lassen.

willig sich entfalten

Andere Christusworte, die fiir dieses Beten geeignet sind: ,,Ich bin der gute Hirt*™ (fiir
dich). ,,Ich kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich. ,,1ch bin bei euch alle
Tage.* ,,Wenn ich von der Erde erhéht bin, werde ich alle an mich zichen.* ,,Ja, ich
komme bald“ — ,,Komm, Herr Jesus.*

Es ist ratsam, durch lingere Zeit hindurch, durch mehrere Tage oder Wochen, bei ei-
nem dieser Worte zu bleiben und nicht zu schnell zu einem neuen Wort zu wechseln.

In dieser Vertikalen des Meditationskreuzes begegnet das ,,Urlicht* in uns dem, der
das Licht ist. Die Tiefe in uns wird angernfen von dem Wort: ,,Ich rufe dich bei deinem
Namen, du bist mein!** Die Tiefe in uns bekommt Richtung, wird erweckt zur Begeg-
nung mit dem Du Gottes in Jesus Christus. Es geschieht das, was die Taufe grundgelegt
hat: Illuminatio, Erleuchtung.

In der dritten und vierten Phase der Meditation wenden wir uns der Horizontalen zu.
Die Horizontale bedeutet unsere Geschichte, unsere Aufgabe in der Welt.

Hier ist zunéchst zu bedenken, daB das Ich, das ,,Welt-Ich* (Diirckheim) immer da-
nach strebt, nur in dieser Horizontalen zu verbleiben. Es méchte in der Welt der greif-
baren Wirklichkeiten sich anreichern, sich festsetzen, sich absichern, sich behaupten.
Dann aber, wenn diese Horizontale allein vorherrschend in unserem Leben wird, be-
steht die groBe Gefahr, daB das ,,Utlicht* in uns verdeckt und verschiittet wird; da3 wir
abgeschnitten werden vom Anruf und von den Kriften unseres ,,Wesens‘‘; damit aber
verlieren wir dann auch die Hor- und Wahrnehmungsfahigkeit fiir das Wort des Le-
bens, fiir das Licht der Welt. Unser Leben verkiimmert, wird unheil, wird schlieBlich
richtungslos, sinn-los. Wir sind dann vielleicht recht funktionsféhig in der Welt, aber in
der Seele sind wir krank. —

Zuerst (3) geht der Blick in die Vergangenheit, sei es die Vergangenheit des gestrigen
Tages, sei es eines groBBeren Lebensabschnittes. Das Licht, das in der ersten Hilfte der
Meditation uns erhellt hat, fillt auf unsere Vergangenheit: auf das Empfangene, das
zum Dank wird; auf das Versdumte, auf die Schuld, aus der die Vergebungsbitte auf-
steigt; auf Begegnungen und Erfahrungen, die nun zur Fiirbitte einladen.

Aus dieser Herkunft wende ich mich nun der Zukunft (4) zu: Blick auf das Kommen-
de, Blick auf den Weg, der vor mir liegt. Herkommend von der Kraft dessen, was in der
Vertikalen dieses Meditationskreuzes erfahren ist, herkommend von Gnade und Ver-
geblichkeit der Vergangenheit erbitte ich die Zuversicht fiir die kommende Wegstrek-
ke. Aber vor allem den Auftrag, das empfangene Licht weiterzuschenken: zu lieben!

Wir tunin dieser Horizontalen das, was Jer 6,16 sagt: ,,So spricht der Herr: Stellt cuch
an die Wege, und haltet Ausschau, fragt nach den Pfaden der Vorzeit, fragt, wo der
Weg zum Guten liegt; geht auf ihm, so werdet ihr Ruhe finden fiir eure Seele.*

Wir beenden die Meditation stehend vor dem Kreuz mit einem Kreuzzeichen.

Johannes Bours, Miinster





