LITERATURBERICHT

Zwei Biicher der ,,initiatischen Erfahrung*

Zur Diskussion gestellt

MiBlungene Gespriche schaden mehr als versdumte. Milungen aber scheint weithin
das Gesprich zwischen der traditionellen christlichen Erfahrung und derjenigen zu
sein, die von dstlichen Religionen und C. G. Jungscher Psychologie angestoen und von
psychosomatischem Erleben weitergeleitet wird ins Christentum.

Oftmals wurde in dieser Zeitschrift versucht, eine Gespriichsbasis zn finden, auf der
nicht diskriminiert, sondern in fairer Weise um das Anliegen gerungen wird. Fair aber
heilt: Man spricht dem Gespréchspartner nicht das berechtigte Anliegen und auch
nicht die Erfahrung ab — als stinden auf seiner Seite nur bornierte Dogmatik ohne Er-
fahrung und nur institutionelle MaBregelung; allen geht es um das Anliegen der huma-
nen und christlichen Erfahrung?. '

Die Redaktion ist nun dankbar, daB J. Bours das Anliegen wiederum anfgreift, in ei-
ner Meditation der ,,initiatischen Erfahrung* deren christliche Fruchtbarkeit aufzeigt
und in der Besprechung des Buches von Silvia Ostertag eine Briicke schlidgt. Daneben
soll eine zweite Besprechung einer Neuerscheinung von Graf Diirckheim stehen, in der
er eine Lebenssumme zieht. Die Redaktion

1. Manchmal begegne ich Menschen, die beteuern, daf sie ohne Gott, ohne Jesus Christus
nicht leben kdnnten. Aber nicht selten zeigt sich, daBl dieser Glaube wie auf einer Him-
melsbriicke geht, die wie ein Regenbogen in den Wolken steht. Die Himmelsleiter aber
muB} auf meiner Erde aufkommen, auf meinem ,,Unten, auf meiner Geschichte, mei-
ner Leiblichkeit: so wie die Himmelsleiter, die Jakob sah, auf dem harten Stein ausruh-
te, auf dem er schlief. Mein Glaube darf nicht in einem Uberstieg meine ,,Erde* auslas-
sen wollen, so als konnte ich wie ein Engel oben iiber die Himmelbriicke gehen ohne
meine Erdenschwere.

Das Buch von Silvia Ostertag?, herkommend aus der Schule von Graf Diirckheim und
Maria Hippins, kann eine gute Hilfe sein zum ganzheitlichen Wahrhaftigwerden, zum
Da-sein fiir den Weg der Glaubenserfahrung, zum Da-sein mit meinem Ich und mei-

1 Graf Diirckheim schreibt in dem vorzustellenden Buch zur Diskussion zwischen Fr. Wulf und
ihm: ,,Er hat sich aufrichtig bemiiht, aber dann greift er mich an, indem er erkldrt, warum dieses
Buch fiir Christen abzulehnen sei, und daB eine tiefe Kluft zwischen der von der Kirche vertrete-
nen Glaubenslehre und meiner Grundanschauung bestinde. 1ch habe in einem eigenen Aufsatz
versucht, ihm zu zeigen, daB ich nicht verstanden wiirde, und daf ich mich ein wenig in der Situa-
tion Meister Eckeharts fiihlte, fiir den in der Lehre der Kirche kein Platz fiir seine Gottes-Erfah-
rung war.“ (16)

2 Silvia Ostertag, Binswerden mit sich selbst. Ein Weg der Erfahrung durch meditative Ubung, mit .
einem Vorwort von Karlfried Graf Diirckheim. Miinchen, Kosel, 1981, 239 Seiten, 29,80 DM.
Das erste Teilkapitel heit: , Initiatisches Erlebnis — initiatische Erfahrung.



Literaturbericht 66

nem Selbst, mit meinem Wesen und meinem Schatten, mit meinem Leib und meiner
Seele.

Ich habe mich bei der Lektiire des Buches gefragt: Ist das, was da als Exerzitium so
hilfreich vorgestellt wird, auch schon Gebet im christlichen Sinn? Wenn ich die Frage
verneine, so ist dies doch kein Abwerten. Denn dieses Buch kann in ganz bestimmter
Weise eine ,,Vorschule des Betens** (Guardini) werden, eine ,,planmiBige Vorberei-
tung des Durchbruchs zum transzendenden Wesen*, wie Graf Diirckheim im Vorwort
schreibt.

In jedem Menschen ist das ,,Urlicht*, das Angerufensein von Gott, das Angelegtsein
auf Gott. Daf} dieses ,,Urlicht*, diese ,,innere Transzendenz‘‘, im Menschen wieder
durchkommen kann, daf} in dem Lirm unserer Lebenswelt mit ihren permanenten Ab-
lenkungen und Verdringungen wieder die leise Stimme des Wesens in uns vernommen
werden kann, dazu kann dieses Buch mit seinen Ubungen eine hervorragende Hilfe
sein. ,,Erst da, wo ein Mensch begreift, daB er in seiner Hinwendung zur Welt, zum Au-
Ben, die Beziehung zum Unbedingten und somit zu seinem Innersten verloren hat, wird
er eine echte Motivation und auch Ausdauer finden, sich durch Ubung wieder nach in-
nen, seinem Ursprung zu, zu wenden . . . Initiatisches Uben hat nur einen Sinn fiir je-
manden, der ganz danach verlangt, den Weg in seine Wesensverwirklichung zu finden.
(27)

Mir ist kein Buch bekannt, das in der Praxis solchen Exerzitiums so klar Schritt fiir
Schritt Weisung gibt; es wird recht deutlich, daB3 diese Weisung aus Erfahrung kommt.

Die letzten sieben Seiten des Buches unter der Uberschrift ,,Ein initiatischer Weg
und christlicher Glaube*‘ lassen Fragen aufkommen. Mein Fragen entziindet sich ¢twa
an Sitzen wie diesen: ,,Es ist die Erfahrung (des auf dem initiatischen Weg Gehenden),
daB das Heil, woran er bisher denkend und hoffend geglaubt hat, als sein Urgrund in
ihm lebt. Und alles, was er fortan als Auszeugung dieses Heils in heiligen Worten oder
Kulten wiederfindet, ist wie Vorbild und Abbild des zuinnerst erfahrenen Gesetzes der
ewig verwandelnden Lebendigkeit . . . Fiir mich ist nicht das Sakrament oder das Wort
Christi gréBer als das innen zu Erlebende. Die Wirklichkeit der Einswerdung von Gott-
lichem und Menschlichem hat in Jesu Gestalt und Leben ihren unverhiillten Ausdruck
gefunden; im Christus aber, im Auferstandenen, der sich als innerste Prisenz des Men-
schen bezeichnet und ausgesprochen hat, in diesem Geheimnis sucht Einswerdung von
Gottlichem und Menschlichem in jedem Einzelnen ihre weitere Geschichte und ihren
zu vollendenden Ausdruck. An Christus wird nur deutlich, was das Wort ,Selbst® letzt-
lich bedeuten will: eins sein mit dem Vater, eins mit der Welt, und in diesem Einssein
das Leben gehend, so daf das Gehen selbst den Weg erschafft, der Tod und Auferste-
hung in unendlich vielen Weisen in sich schlieBt. Christus sagt: ,Ich bin der Weg’, denn
Christus ist das Selbst, das den Weg erschafft. Christus nachfolgen bedeutet fiir mich,
den Weg zum eigenen Selbst zu finden, den Weg zum eigenen Einssein mit dem Unbe-
grenzt-Lebendigen . . . So wie Christus sich beispielhaft den Armen und Siindern zu-
gewendet hat, da er das Arme und Siindige angenommen hatte, so muf3 der initiatisch
Getroffene sich dem Armen und Siindigen in der eigenen Seele zuwenden, um als ein
Wahrwerdender den heilenden Funken bis in Schatten und Dunkelheit einzulassen . . .
Wer den Weg der Nachfolge Christi als einen inneren Weg zur Selbstfindung antritt,
dem wird der historische Jesus nicht weniger bedeutsam.*



Literaturbericht 67

Ich denke, daB dieses ,,Sprachspiel** miiverstindlich ist. Ich kann solchen Satzen nur
zustimmen, wenn Klar ist, daB3 Christus und der Christus in mir nicht — wie es bei C. G.
Jung zu sein scheint —identisch ist mit dem ,,Selbst*‘; daB Erlésung nichtidentisch ist mit
dem Weg des Einswerdens mit sich selbst. Aber ich darf woh! vermuten, wie ich aus
manchen Gespriachen mit Silvia Ostertag erschlieBen darf, daB die Verfasserin mir
darin nicht widersprechen wird. Johannes Bours, Miinster

2. Beim Titel des neuen Buchs von Karlfried Graf Diirckheim stutzt man: Der Weg, die
Wahrheit, das Leben3. In der vorangehenden franzésischen Publikation fehlte er; und
in der deutschen Ausgabe ist er von einem Bild des Verfassers begleitet. Der Anklang
an Jesus: ,,Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben* ist nicht ungewollt. Im Buch
finden sich die Themen aus dem umfangreichen Opus des Grafen wieder. Philologische
Kleinigkeiten diirfen iibergangen werden*. Fiir den Leser von Geist und Leben wird die
Zitierung einiger zentraler Aussagen zur Urteilsbildung geniigen.

a) Liebe oder Wesen. Nach Graf Diirckheim gilt es, durch zwei vordergriindige Erfah-
rungen hindurch die Tiefe zu erreichen. Uber ,,das ,kleine Ich‘, das nur anf sein Beste-
hen bedacht ist*‘, und auch iiber ,,das Ich, das lieben kann, das sich selbstlos einer Sache,
cinem Werk, einer Gemeinschaft, einer Person hingeben kann*‘, muf3 der Mensch hin-
auskommen, bis er zu dem Menschen wird, ,,der zu seinem ,Wesen‘ erwacht ist, der vom
Wesen her sagen kann: ,Ich bin‘“* (vgl. den Buchtitel mit der Anspielung an die ich-
Bin-Worte Jesn). Bei dem Ziiricher Psychosomatiker Balthasar Stachelin, der auf hnli-
chen Wegen geht, geschah die Riickgewinnung des Christentums gerade dadurch, daf
ihm die dritte, von Diirckheim als eigentliche Seins-Ebene erkannte Dimension zur
,,nur® zweiten herabsank, die sich zur dritten, eigentlichen Dimension der gottlichen
und menschlichen Liebe 6ffnet.

Graf Diirckheim beschreibt die ,,Einheit des Seins‘‘ aus dem ,,Annehmen eines Un-
annehmbaren‘ heraus: ,,Das Sein als allverbindende Einheit manifestiert sich als Lie-
be. Das Welt-Ich sucht sie immer, aber in seiner Weise in der Welt. Aber allen Liebes-
beziehungen der Welt droht ein Ende. Dann aber gerade kann ans der Trauer des Ver-
einsamten aus dem Wesen heraus, das Gliick der Geborgenheit im Sein erfahren wer-
den.” (87) Oder anderswo: ,,Wenn (die Liebenden) den in der Vereinigung hérbaren
Ruf des Seins vernehmen, dann verschlingt die Welle des gro3en Lebens ihr klein-
menschliches Ich.*

An anderen Stellen hebt Diirckheim das Personale stidrker heraus. Aber die Frage
bleibt, ob hier nur ein ,,mi3verstindliches Sprachspiel‘ oder eine Seinsanffassung die
Feder gefiihrt hat, die Fr. Waulf als (noch?-) nicht-christlich hingestellt hat.

3 Erfahrungen anf dem Weg zur Selbstfindung. Gespréiche iiber das Sein mit Alphonse Goett-
mann. Miinchen, O. W. Barth, 1981. 200 Seiten, 28,— DM.

4 Warum hat kein Lektor die lidngst als falsch erwiesene Behanptung korrigiert, als ob das Wort
,meditari“ heiBe: ,,zur Mitte hingegangen werden‘? Vgl. Walde- Hofmann, Lat. etymol. Worter-
buch1156: ,,Wurzel med-, ermessen, geistig abmessen, ersinnen, in lat. modns, MaB, Art und Wei-
se . . . griechisch medomai, trage Sorge, bin anf etwas bedacht.* Eine Behanptung des Gespréchs-
partners, ,,Dionysius der Areopagite, ein direkter Jiinger der Apostel** zeugt von solcher Un-
kenntnis, daBl es schwer fillt, ihn als Gesprichspartner ernstzunehmen.



Literaturbericht 68

b) Soziales oder gottliches Gewissen. Auffillig oft spricht Graf Diirckheim vom Gewis-
sen. ,,Es gibt das relative Gewissen, das mit den Forderungen der Gemeinschaft erfiillt
ist, und es gibt das absolute Gewissen, das der Ausdruck des gottlichen Seins ist und das
in gewissen Augenblicken verlangt, den Forderungen der Gemeinschaft untreu zu wer-
den.* (80) ,,Es gibt dreierlei Arten von Gewissen: das kindliche (Angst vor Strafe) . . .
das Gewissen des Menschen als Glied seiner Gemeinschaft . . . Das dritte ist das abso-
lute Gewissen, das auch im Widerspruch stehen kann zu dem, was die Gemeinschaft
von uns erwartet.” In dieser Denklinie wird auch das Gebot der Nichstenliebe abge-
wertet. ,,Liebe deinen Nichsten als dich selbst, heiBit: begegne deinem Nachsten im
Wesen, darin ihr im Grunde eins seid, und das heiit zugleich ,in Christus. Es gibt nur
das eine Sein alles Seienden. Es kann deshalb auch nicht verwundern, da8 Siinde und
Fall als notwendige Stufe im ReifungsprozeB verstanden werden.

Wiederum die Frage: Sprachspiel oder Grundverschiedenheit?

c) Christus oder das Sein. Grat Diirckheim greift eine Anregung seines Gespriichspart-
ners zustimmend auf: ,,Sie ermdglichen eine Erfahrung, die Menschen aus allen Lin-
dern und zu allen Zeiten zugénglich ist. Nur ein Mensch, der in sich eins ist, kann sich
seiner Teilhabe am Géttlichen ganz bewuBt werden. Und jeder hat die Freiheit, diese
Transzendenz nach seinem religiosen Gewissen und seiner eigenen Erfahrung zu be-
nennen. Im Zen ist es die ,Buddhanatur’, im Hinduismus ,Atman‘, im Christentum ,die
gottliche Dreieinigkeit’, die durch Christus im Geist offenbart wird.* (32) Es spricht fiir
Graf Diirckheim, daB seine Weiterfiihrung dieser PartnerduBerung differenzierter und
kliiger ist.

Aber dann deutet er anderswo die Weltgeschichte in gnostischer Manier: Das Zeital-
ter des Vaters als ,,Gesetz-Gehorsam®. ,,Im Zeitalter des Sohnes erfihrt er (der
Mensch) die Liebe. Im Zeitalter des Geistes erwacht er zu einer BewuBtwerdung, in der
die Beziehung zu Gott nicht nur in einem wahrhaften Glauben, sondern in einer Erfah-
rung griindet, ja ein transzendentes Wissen um Christus in uns schenkt.* (43) Diese
gnostische Erfahrung finde sich in allen Religionen. Sie ist ,,keineswegs ein Privileg des
Christentums . . . Es gibt keine Religion ohne das prinzipium formans der Dreieinheit.
(93) DaB nun Diirckheim trotz dieses Relativismus — im Gegensatz zu seinem Ge-
sprachspartner — die personale Besonderheit des Christentums herausstellen mdchte,
spricht wiederum fiir ihn.

Im Hintergrund aber lauert ein unaufgearbeiteter Relativismus, wo die dialogische
Erfahrung mit Christus ,,nur* Oberflache der eigentlichen Seinserfahrung zu werden
droht. ,,Wer wirklich vom Sein gekostet hat, weiB ein fiir allemal, daB der Sinn des
menschlichen Lebens in nichts anderem besteht als darin, Zeuge des Géttlichen in der
Welt zu werden. Ist es nicht Sinn aller Religionen, den Menschen zur Erfahrung des
Seins zu verhelfen . . .7 (85) Diese Erfahrung ist ,,ungegenstindlich® ohne nochso ge-
artete gestalthafte Vorstellung. ,,Wo die Gegenwart Gottes in Bildern vorgestellt wird,
geschieht es im Widerspruch zu dem Wort Gottes . . . (117) Ist das Du, das ,,Jemand‘
auch nur ein Bild? Ist Gott nur ,,ein Wort fiir das personal erfahrene iiberweltliche
Sein®, ,,wobei fiir mich Gott nicht der Gott einer bestimmten Religion, auch nicht des
Christentums ist* (117)?

Auch das Kreuz wird in diesem Zusammenhang aus der konkreten Rolle des
Leidenstodes Christi herausgenommen und zum Symbol ,,der universellen Bedeutung



Literaturbericht 69

alles Lebendigen. Alles Lebendige ist gespannt zwischen dem ihm innewohnenden We-
sen und den Bedingungen der raumzeitlichen Verwirklichung der ihm eingeborenen
Gestalt. So lebt auch die ganze Schopfung im Kreuz.“

Die Frage bleibt: Ist das ,,Du* Gottes nur eine wertvolle, kulturell bedingte Ausfor-

mung der groBeren, allgemeinen Seinserfahrung? [st die Dreieinigkeit Gottes nur der
Niederschlag der Geist-Dynamik, die auch Hegel in seinem Dreischritt von These-An-
tithese-Synthese fassen konnte?
d) Relativitit oder Absolutheit der initiatischen Erfahrung. Johannes Bours nennt den
von Diirckheim aufgezeigten Erfahrungsbereich eine ,,Vorschule des Betens‘‘. Damit
greift er die ,,Praeparatio Evangelii, die ,, Vorbereitung des Evangeliums®, die ,,Vor-
rdume des Glaubens® nach der Lehre der Kirchenviter auf. Sprechen Diirckheim und
Ostertag in ihren Erfahrungen nicht doch ,,nur* ein Offnen zum Evangelium, zum
Glauben an, nicht aber den Glauben selbst?

Das ahnt der Leser dort, wo Diirckheim von der Ki-Kraft spricht: ,,Die Mitte des
Menschen iiberhaupt bleibt immer das Herz. Aber unbeschwert wird es nur schlagen,
wo der Mensch in seiner leibhaften Mitte verankert ist, die ihn mit den kosmischen
Miichten verbindet. Dann steht er in Verbindung mit einer kosmischen Kraft —in Japan
,ki‘ genannt, an der wir alle teilhaben, aber lernen miissen, sie zuzulassen. Sie ist wie die
Atomenergie jenseits von Gut und Bos. Alle michtigen Ménner der Welt, alle Dikta-
toren haben iiber sie verfiigt . . . Bei der Ki-Kraft handelt es sich um eine Kraft, die so-
wohl im Dienst Gottes als auch des Teufels gestellt werden kann, wie die Atomkraft.
Aber freilich wird der Gott verbundene Mensch fiir sein heilsames Wirken in der Welt
von ihr wesentliche Forderung empfangen‘* (114£f bei Ostertag 24, 174f). Diirckhcim
zitiert dazu sogar die Apostelgeschichte: ,,In ihm leben wir, in ihm bewegen wir uns, in
ihm sind wir*, und féhrt fort: ,,Wenn wir von der Mitte sprechen, in der und aus der der
Mensch leben soll, so geht es noch um mehr als um Herz und Hara. Es geht um Christus.
Er ist die Mitte, aus der heraus wir leben sollen.** Auch Paulus iiberstieg in seiner Areo-
pag-Rede den Hellenismus des Zitats in die Auferstehung Jesu Christi hinein.

Die Frage nun ist, ob nicht — wie Bours andeutet — die Gesamtheit der ,,initiatischen
Erfahrung® aus sich heraus diese ,,Ki-Kraft** meint (die sich 6ffnen kann sowohl zu
Gott wie zum Dédmon). Uberraschend daB die christliche Tradition sich die gleiche
Frage stellte und — in eindeutigem Zeugnis — beantwortete. Franz von Sales sei dafiir zi-
tiert®. Er unterscheidet zwei ,,Ekstasen*‘, die sich in ihrem Erscheinungsbild dhneln:
»Zur Unterscheidung der gottlichen von den menschlichen und dimonischen Ekstasen
haben die Diener Gottes aber geniigend Kriterien aufgestellt . . . Das erste ist, daB die
heilige Ekstase sich immer mehr an den Willen als an die Einsicht richtet (Wille um-
greift bei Franz v. Sales die Liebe, Einsicht aber Erfahrung und Erleben) . . . Ich sage
nur, daB derjenige, der in seiner Ekstase mehr Klarheit der Einsicht (dazu gehort auch
das heute mit Erfahrung gemeinte) hat, Gott zu bewundern, als Wirme des Willens, ihn
zu lieben, auf der Hut sein soll . . . Das zweite Merkmal der echten Ekstasen . . . ist die
Ekstase des Wirkens und des Lebens . . .“

Die von Graf Diirckheim und Silvia Ostertag umschriebene ,,initiatische Erfahrun g
wird von der christlichen Tradition diesen Vorrdumen des Glaubens zugewiesen, in de-

$ Ubersetzt bei Josef Sudbrack, ,,Komm in den Garten meiner Seele*. Einfiihrung in die christli-
che Mystik, Giitersloh 1979 (GTB-Siebenstern-Taschenbuch Nr. 329) 91-101.



Literaturbericht 70

nen nun tatséchlich sich ein Zugang zum Glauben 6ffnen kann, in denen sich aber auch
der Weg zu dem 6ffnen kann, was Franz von Sales (dhnlich wie Graf Diirckheim bei der
Ki-Kraft) ,,menschlich und ddmonisch‘“ nennt.

Hier nun wiirde das von Bours erwihnte ,,Sprachspiel* wichtig. Es lohnt, den Be-
reich der ,initiatischen Erfahrung* vom religios-christlichen Sprachgewand und der
von Heidegger angehauchten Seinsmetaphysik zu entkleiden. Dann wiire eine gemein-
same Sprachbasis gefunden, die der ,,Vorschule des Betens‘ oder der ,,praeparatio
Evangelii*“. Ich persénlich muB aus einer nun iiber ein Jahrzehnt dauernden Erfahrung
bestitigen, daB sich fiir viele Christen in diesem Vorraum des Glaubens die Riume des
Christentums auftun, da8 viele Menschen auf solchen Wegen ihr Christentum von
neuem erfahren und im Leben verankern. Josef Sudbrack, Miinchen

Hunger nach Gotteserfahrung

Teil II: Buchreihen*

Was in der Wissenschaft immer schon iiblich war, hat sich seit geraumer Zeit auch fiir
geistliche Texte durchgesetzt. In Verantwortung des Verlags oder eines Herausgebers
erscheinen Buchreihen, die von einem Grundthema getragen auch gemeinsam vorge-
stellt werden konnen.

a) Gotteserfahrung und Weg in die Welt! heiBit die vornehm aufgemachte Reihe des
Walter-Verlags (Olten/Schweiz). Alle bisherigen sieben Binde sind gelungen. Die
Reihe bringt ldngere, znsammenhingende Originaltexte aus der groBen christlichen
Erfahrung in moderner (oft vom Hrsg. gefaBten) Ubersetzung mit Gesamteinleitung
und gelegentlichen Lesehilfen.

Jeder Band verlangt vom Leser Mitdenken und Miterleben. Dafiir aber wird er durch
Fachleute sicher in die Erfahrung des Christentums eingefiihrt. Drei Wiinsche méchte
ich anmelden: Einmal mége das Mithen um groBtmégliche Verstindlichkeit bei gleich-
bleibendem Niveau verstirkt werden. Der kenntnisreiche Band iiber Caterina von
Siena (1347-1380) von L. Gnédinger liest sich manchmal mithsam. Weiterhin sollte das
Konzept der Reihe auf jeden Fall gewahrt bleiben. Der — im iibrigen hervorragende —
Band iiber Ignatius von Loyola (1491-1556) von J. Stierli fallt deutlich erkennbar aus
dem Gesamtkonzept heraus (kein zusammenhéngender Textteil, sondern fortlaufende
Darstellung). Zuletzt aber verdient die Reihe eine Erweiterung zur Patristik, in die
Moderne hinein, in die Ostkirche, und auch in die Evangelische Christenheit.

* Teil Liiber allgemeine Behandlungen von Mystik in Gul 54, 1981, 305-315. Viele der vorzustel-
lenden Biicher des vorliegenden Berichtes sind an anderer Stelle der Ztschr. besprochen. Teil 11
wurde Herbst 1981 abgeschlossen.

1 Der Verlag versncht offensichtlich die stattlichen Biande mdglichst unter der 30-DM-Grenze zu
halten. Der vornehme Leineneinband macht die Reihe auch zum bibliothekarischen Schmuck-
stiick.





