
LITERATURBERICHT 

Zwei Bücher der •initiatischen Erfahrung" 
Zur Diskussion gestellt 

Mißlungene Gespräche schaden mehr als versäumte. Mißlungen aber scheint weithin 
das Gespräch zwischen der traditionellen christlichen Erfahrung und derjenigen zu 
sein, die von östlichen Religionen und C. G. Jungscher Psychologie angestoßen und von 
psychosomatischem Erleben weitergeleitet wird ins Christentum. 

Oftmals wurde in dieser Zeitschrift versucht, eine Gesprächsbasis zu finden, auf der 
nicht diskriminiert, sondern in fairer Weise um das Anliegen gerungen wird. Fair aber 
heißt: Man spricht dem Gesprächspartner nicht das berechtigte Anliegen und auch 
nicht die Erfahrung ab - als ständen auf seiner Seite nur bornierte Dogmatik ohne Er- 
fahrung und nur institutionelle Maßregelung; allen geht es um das Anliegen der huma- 
nen und christlichen Erfahrung1. 

Die Redaktion ist nun dankbar, daß J. Bours das Anliegen wiederum aufgreift, in ei- 
ner Meditation der •initiatischen Erfahrung" deren christliche Fruchtbarkeit aufzeigt 
und in der Besprechung des Buches von Silvia Ostertag eine Brücke schlägt. Daneben 
soll eine zweite Besprechung einer Neuerscheinung von Graf Dürckheim stehen, in der 
er eine Lebenssumme zieht. Die Redaktion 

1. Manchmal begegne ich Menschen, die beteuern, daß sie ohne Gott, ohne Jesus Christus 
nicht leben könnten. Aber nicht selten zeigt sich, daß dieser Glaube wie auf einer Him- 
melsbrücke geht, die wie ein Regenbogen in den Wolken steht. Die Himmelsleiter aber 
muß auf meiner Erde aufkommen, auf meinem •Unten", auf meiner Geschichte, mei- 
ner Leiblichkeit: so wie die Himmelsleiter, die Jakob sah, auf dem harten Stein ausruh- 
te, auf dem er schlief. Mein Glaube darf nicht in einem Überstieg meine •Erde" auslas- 
sen wollen, so als könnte ich wie ein Engel oben über die Himmelbrücke gehen ohne 
meine Erdenschwere. 

Das Buch von Silvia Ostertag2, herkommend aus der Schule von Graf Dürckheim und 
Maria Hippius, kann eine gute Hilfe sein zum ganzheitlichen Wahrhaftigwerden, zum 
Da-sein für den Weg der Glaubenserfahrung, zum Da-sein mit meinem Ich und mei- 

1 Graf Dürckheim schreibt in dem vorzustellenden Buch zur Diskussion zwischen Fr. Wulf und 
ihm: •Er hat sich aufrichtig bemüht, aber dann greift er mich an, indem er erklärt, warum dieses 
Buch für Christen abzulehnen sei, und daß eine tiefe Kluft zwischen der von der Kirche vertrete- 
nen Glaubenslehre und meiner Grundanschauung bestände. Ich habe in einem eigenen Aufsatz 
versucht, ihm zu zeigen, daß ich nicht verstanden würde, und daß ich mich ein wenig in der Situa- 
tion Meister Eckeharts fühlte, für den in der Lehre der Kirche kein Platz für seine Gottes-Erfah- 
rung war." (16) 
2 Silvia Ostertag, Einswerden mit sich selbst. Ein Weg der Erfahrung durch meditative Übung, mit 
einem Vorwort von Karlfried Graf Dürckheim. München, Kösel, 1981. 239 Seiten, 29,80 DM. 
Das erste Teilkapitel heißt: •Initiatisches Erlebnis - initiatische Erfahrung". 



Literaturbericht 66 

nem Selbst, mit meinem Wesen und meinem Schatten, mit meinem Leib und meiner 
Seele. 

Ich habe mich bei der Lektüre des Buches gefragt: Ist das, was da als Exerzitium so 
hilfreich vorgestellt wird, auch schon Gebet im christlichen Sinn? Wenn ich die Frage 
verneine, so ist dies doch kein Abwerten. Denn dieses Buch kann in ganz bestimmter 
Weise eine •Vorschule des Betens" (Guardini) werden, eine •planmäßige Vorberei- 
tung des Durchbruchs zum transzendenden Wesen", wie Graf Dürckheim im Vorwort 
schreibt. 

In jedem Menschen ist das •Urlicht", das Angerufensein von Gott, das Angelegtsein 
auf Gott. Daß dieses •Urlicht", diese •innere Transzendenz", im Menschen wieder 
durchkommen kann, daß in dem Lärm unserer Lebenswelt mit ihren permanenten Ab- 
lenkungen und Verdrängungen wieder die leise Stimme des Wesens in uns vernommen 
werden kann, dazu kann dieses Buch mit seinen Übungen eine hervorragende Hilfe 
sein. •Erst da, wo ein Mensch begreift, daß er in seiner Hinwendung zur Welt, zum Au- 
ßen, die Beziehung zum Unbedingten und somit zu seinem Innersten verloren hat, wird 
er eine echte Motivation und auch Ausdauer finden, sich durch Übung wieder nach in- 
nen, seinem Ursprung zu, zu wenden . . . Initiatisches Üben hat nur einen Sinn für je- 
manden, der ganz danach verlangt, den Weg in seine Wesensverwirklichung zu finden." 
(27) 

Mir ist kein Buch bekannt, das in der Praxis solchen Exerzitiums so klar Schritt für 
Schritt Weisung gibt; es wird recht deutlich, daß diese Weisung aus Erfahrung kommt. 

Die letzten sieben Seiten des Buches unter der Überschrift •Ein initiatischer Weg 
und christlicher Glaube" lassen Fragen aufkommen. Mein Fragen entzündet sich etwa 
an Sätzen wie diesen: •Es ist die Erfahrung (des auf dem initiatischen Weg Gehenden), 
daß das Heil, woran er bisher denkend und hoffend geglaubt hat, als sein Urgrund in 
ihm lebt. Und alles, was er fortan als Auszeugung dieses Heils in heiligen Worten oder 
Kulten wiederfindet, ist wie Vorbild und Abbild des zuinnerst erfahrenen Gesetzes der 
ewig verwandelnden Lebendigkeit. .. Für mich ist nicht das Sakrament oder das Wort 
Christi größer als das innen zu Erlebende. Die Wirklichkeit der Einswerdung von Gött- 
lichem und Menschlichem hat in Jesu Gestalt und Leben ihren unverhüllten Ausdruck 
gefunden; im Christus aber, im Auferstandenen, der sich als innerste Präsenz des Men- 
schen bezeichnet und ausgesprochen hat, in diesem Geheimnis sucht Einswerdung von 
Göttlichem und Menschlichem in jedem Einzelnen ihre weitere Geschichte und ihren 
zu vollendenden Ausdruck. An Christus wird nur deutlich, was das Wort ,Selbst' letzt- 
lich bedeuten will: eins sein mit dem Vater, eins mit der Welt, und in diesem Einssein 
das Leben gehend, so daß das Gehen selbst den Weg erschafft, der Tod und Auferste- 
hung in unendlich vielen Weisen in sich schließt. Christus sagt: ,Ich bin der Weg', denn 
Christus ist das Selbst, das den Weg erschafft. Christus nachfolgen bedeutet für mich, 
den Weg zum eigenen Selbst zu finden, den Weg zum eigenen Einssein mit dem Unbe- 
grenzt-Lebendigen ... So wie Christus sich beispielhaft den Armen und Sündern zu- 
gewendet hat, da er das Arme und Sündige angenommen hatte, so muß der initiatisch 
Getroffene sich dem Armen und Sündigen in der eigenen Seele zuwenden, um als ein 
Wahrwerdender den heilenden Funken bis in Schatten und Dunkelheit einzulassen . . . 
Wer den Weg der Nachfolge Christi als einen inneren Weg zur Selbstfindung antritt, 
dem wird der historische Jesus nicht weniger bedeutsam." 



Literaturbericht 67 

Ich denke, daß dieses •Sprachspiel" mißverständlich ist. Ich kann solchen Sätzen nur 
zustimmen, wenn klar ist, daß Christus und der Christus in mir nicht • wie es bei C. G. 
Jung zu sein scheint-identisch ist mit dem •Selbst"; daß Erlösung nicht identisch ist mit 
dem Weg des Einswerdens mit sich selbst. Aber ich darf wohl vermuten, wie ich aus 
manchen Gesprächen mit Silvia Ostertag erschließen darf, daß die Verfasserin mir 
darin nicht widersprechen wird. Johannes Bours, Münster 

2. Beim Titel des neuen Buchs von Karlfried Graf Dürckheim stutzt man: Der Weg, die 
Wahrheit, das Leben3. In der vorangehenden französischen Publikation fehlte er; und 
in der deutschen Ausgabe ist er von einem Bild des Verfassers begleitet. Der Anklang 
an Jesus: •Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben" ist nicht ungewollt. Im Buch 
finden sich die Themen aus dem umfangreichen Opus des Grafen wieder. Philologische 
Kleinigkeiten dürfen übergangen werden4. Für den Leser von Geist und Leben wird die 
Zitierung einiger zentraler Aussagen zur Urteilsbildung genügen. 
a) Liebe oder Wesen. Nach Graf Dürckheim gilt es, durch zwei vordergründige Erfah- 
rungen hindurch die Tiefe zu erreichen. Über •das ,kleine Ich', das nur aufsein Beste- 
hen bedacht ist", und auch über •das Ich, das lieben kann, das sich selbstlos einer Sache, 
einem Werk, einer Gemeinschaft, einer Person hingeben kann", muß der Mensch hin- 
auskommen, bis er zu dem Menschen wird, •der zu seinem ,Wesen' erwacht ist, der vom 
Wesen her sagen kann: ,Ich bin'" (vgl. den Buchtitel mit der Anspielung an die Ich- 
Bin-Worte Jesu). Bei dem Züricher Psychosomatiker Balthasar Staehelin, der auf ähnli- 
chen Wegen geht, geschah die Rückgewinnung des Christentums gerade dadurch, daß 
ihm die dritte, von Dürckheim als eigentliche Seins-Ebene erkannte Dimension zur 
•nur" zweiten herabsank, die sich zur dritten, eigentlichen Dimension der göttlichen 
und menschlichen Liebe öffnet. 

Graf Dürckheim beschreibt die •Einheit des Seins" aus dem •Annehmen eines Un- 
annehmbaren" heraus: •Das Sein als allverbindende Einheit manifestiert sich als Lie- 
be. Das Welt-Ich sucht sie immer, aber in seiner Weise in der Welt. Aber allen Liebes- 
beziehungen der Welt droht ein Ende. Dann aber gerade kann aus der Trauer des Ver- 
einsamten aus dem Wesen heraus, das Glück der Geborgenheit im Sein erfahren wer- 
den." (87) Oder anderswo: •Wenn (die Liebenden) den in der Vereinigung hörbaren 
Ruf des Seins vernehmen, dann verschlingt die Welle des großen Lebens ihr klein- 
menschliches Ich." 

An anderen Stellen hebt Dürckheim das Personale stärker heraus. Aber die Frage 
bleibt, ob hier nur ein •mißverständliches Sprachspiel" oder eine Seinsauffassung die 
Feder geführt hat, die Fr. Wulf als (noch?-) nicht-christlich hingestellt hat. 

3 Erfahrungen auf dem Weg zur Selbstfindung. Gespräche über das Sein mit Alphonse Goett- 
mann. München, O. W. Barth, 1981. 200 Seiten, 28,• DM. 
4 Warum hat kein Lektor die längst als falsch erwiesene Behauptung korrigiert, als ob das Wort 
•meditari" heiße: •zur Mitte hingegangen werden"? Vgl. Walde-Hofmahn, Lat. etymol. Wörter- 
buch II56: •Wurzel med-, ermessen, geistig abmessen, ersinnen, in lat. modus, Maß, Art und Wei- 
se .. . griechisch medomai, trage Sorge, bin auf etwas bedacht." Eine Behauptung des Gesprächs- 
partners, •Dionysius der Areopagite, ein direkter Jünger der Apostel" zeugt von solcher Un- 
kenntnis, daß es schwer fällt, ihn als Gesprächspartner ernstzunehmen. 



Literaturbericht 68 

b) Soziales oder göttliches Gewissen. Auffällig oft spricht Graf Dürckheim vom Gewis- 
sen. •Es gibt das relative Gewissen, das mit den Forderungen der Gemeinschaft erfüllt 
ist, und es gibt das absolute Gewissen, das der Ausdruck des göttlichen Seins ist und das 
in gewissen Augenblicken verlangt, den Forderungen der Gemeinschaft untreu zu wer- 
den." (80) •Es gibt dreierlei Arten von Gewissen: das kindliche (Angst vor Strafe) . . . 
das Gewissen des Menschen als Glied seiner Gemeinschaft. . . Das dritte ist das abso- 
lute Gewissen, das auch im Widerspruch stehen kann zu dem, was die Gemeinschaft 
von uns erwartet." In dieser Denklinie wird auch das Gebot der Nächstenliebe abge- 
wertet. •Liebe deinen Nächsten als dich selbst, heißt: begegne deinem Nächsten im 
Wesen, darin ihr im Grunde eins seid, und das heißt zugleich ,in Christus'. Es gibt nur 
das eine Sein alles Seienden." Es kann deshalb auch nicht verwundern, daß Sünde und 
Fall als notwendige Stufe im Reifungsprozeß verstanden werden. 

Wiederum die Frage: Sprachspiel oder Grundverschiedenheit? 
c) Christus oder das Sein. Graf Dürckheim greift eine Anregung seines Gesprächspart- 
ners zustimmend auf: •Sie ermöglichen eine Erfahrung, die Menschen aus allen Län- 
dern und zu allen Zeiten zugänglich ist. Nur ein Mensch, der in sich eins ist, kann sich 
seiner Teilhabe am Göttlichen ganz bewußt werden. Und jeder hat die Freiheit, diese 
Transzendenz nach seinem religiösen Gewissen und seiner eigenen Erfahrung zu be- 
nennen. Im Zen ist es die ,Buddhanatur', im Hinduismus ,Atman', im Christentum ,die 
göttliche Dreieinigkeit', die durch Christus im Geist offenbart wird." (32) Es spricht für 
Graf Dürckheim, daß seine Weiterführung dieser Partneräußerung differenzierter und 
klüger ist. 

Aber dann deutet er anderswo die Weltgeschichte in gnostischer Manier: Das Zeital- 
ter des Vaters als •Gesetz-Gehorsam". •Im Zeitalter des Sohnes erfährt er (der 
Mensch) die Liebe. Im Zeitalter des Geistes erwacht er zu einer Bewußtwerdung, in der 
die Beziehung zu Gott nicht nur in einem wahrhaften Glauben, sondern in einer Erfah- 
rung gründet, ja ein transzendentes Wissen um Christus in uns schenkt." (43) Diese 
gnostische Erfahrung finde sich in allen Religionen. Sie ist •keineswegs ein Privileg des 
Christentums . . .Es gibt keine Religion ohne das prinzipium formans der Dreieinheit." 
(93) Daß nun Dürckheim trotz dieses Relativismus - im Gegensatz zu seinem Ge- 
sprächspartner - die personale Besonderheit des Christentums herausstellen möchte, 
spricht wiederum für ihn. 

Im Hintergrund aber lauert ein unaufgearbeiteter Relativismus, wo die dialogische 
Erfahrung mit Christus •nur" Oberfläche der eigentlichen Seinserfahrung zu werden 
droht. •Wer wirklich vom Sein gekostet hat, weiß ein für allemal, daß der Sinn des 
menschlichen Lebens in nichts anderem besteht als darin, Zeuge des Göttlichen in der 
Welt zu werden. Ist es nicht Sinn aller Religionen, den Menschen zur Erfahrung des 
Seins zu verhelfen . . .?" (85) Diese Erfahrung ist •ungegenständlich" ohne noch so ge- 
artete gestalthafte Vorstellung. •Wo die Gegenwart Gottes in Bildern vorgestellt wird, 
geschieht es im Widerspruch zu dem Wort Gottes .. ." (117) Ist das Du, das •Jemand" 
auch nur ein Bild? Ist Gott nur •ein Wort für das personal erfahrene überweltliche 
Sein", •wobei für mich Gott nicht der Gott einer bestimmten Religion, auch nicht des 
Christentums ist" (117)? 

Auch das Kreuz wird in diesem Zusammenhang aus der konkreten Rolle des 
Leidenstodes Christi herausgenommen und zum Symbol •der universellen Bedeutung 



Literaturbericht 69 

alles Lebendigen. Alles Lebendige ist gespannt zwischen dem ihm innewohnenden We- 
sen und den Bedingungen der raumzeitlichen Verwirklichung der ihm eingeborenen 
Gestalt. So lebt auch die ganze Schöpfung im Kreuz." 

Die Frage bleibt: Ist das •Du" Gottes nur eine wertvolle, kulturell bedingte Ausfor- 
mung der größeren, allgemeinen Seinserfahrung? Ist die Dreieinigkeit Gottes nur der 
Niederschlag der Geist-Dynamik, die auch Hegel in seinem Dreischritt von These-An- 
tithese-Synthese fassen konnte? 
d) Relativität oder Absolutheit der initiatischen Erfahrung. Johannes Bours nennt den 
von Dürckheim aufgezeigten Erfahrungsbereich eine •Vorschule des Betens". Damit 
greift er die •Praeparatio Evangelii", die •Vorbereitung des Evangeliums", die •Vor- 
räume des Glaubens" nach der Lehre der Kirchenväter auf. Sprechen Dürckheim und 
Ostertag in ihren Erfahrungen nicht doch •nur" ein Öffnen zum Evangelium, zum 
Glauben an, nicht aber den Glauben selbst? 

Das ahnt der Leser dort, wo Dürckheim von der Ki-Kraft spricht: •Die Mitte des 
Menschen überhaupt bleibt immer das Herz. Aber unbeschwert wird es nur schlagen, 
wo der Mensch in seiner leibhaften Mitte verankert ist, die ihn mit den kosmischen 
Mächten verbindet. Dann steht er in Verbindung mit einer kosmischen Kraft - in Japan 
,ki' genannt, an der wir alle teilhaben, aber lernen müssen, sie zuzulassen. Sie ist wie die 
Atomenergie jenseits von Gut und Bös. Alle mächtigen Männer der Welt, alle Dikta- 
toren haben über sie verfügt. . . Bei der Ki-Kraft handelt es sich um eine Kraft, die so- 
wohl im Dienst Gottes als auch des Teufels gestellt werden kann, wie die Atomkraft. 
Aber freilich wird der Gott verbundene Mensch für sein heilsames Wirken in der Welt 
von ihr wesentliche Förderung empfangen" (114ff bei Ostertag 24, 174f). Dürckheim 
zitiert dazu sogar die Apostelgeschichte: •In ihm leben wir, in ihm bewegen wir uns, in 
ihm sind wir", und fährt fort: •Wenn wir von der Mitte sprechen, in der und aus der der 
Mensch leben soll, so geht es noch um mehr als um Herz und Hara. Es geht um Christus. 
Er ist die Mitte, aus der heraus wir leben sollen." Auch Paulus überstieg in seiner Areo- 
pag-Rede den Hellenismus des Zitats in die Auferstehung Jesu Christi hinein. 

Die Frage nun ist, ob nicht - wie Bours andeutet - die Gesamtheit der •initiatischen 
Erfahrung" aus sich heraus diese •Ki-Kraft" meint (die sich öffnen kann sowohl zu 
Gott wie zum Dämon). Überraschend daß die christliche Tradition sich die gleiche 
Frage stellte und - in eindeutigem Zeugnis - beantwortete. Franz von Sales sei dafür zi- 
tiert5. Er unterscheidet zwei •Ekstasen", die sich in ihrem Erscheinungsbild ähneln: 
•Zur Unterscheidung der göttlichen von den menschlichen und dämonischen Ekstasen 
haben die Diener Gottes aber genügend Kriterien aufgestellt. .. Das erste ist, daß die 
heilige Ekstase sich immer mehr an den Willen als an die Einsicht richtet (Wille um- 
greift bei Franz v. Sales die Liebe, Einsicht aber Erfahrung und Erleben)... Ich sage 
nur, daß derjenige, der in seiner Ekstase mehr Klarheit der Einsicht (dazu gehört auch 
das heute mit Erfahrung gemeinte) hat, Gott zu bewundern, als Wärme des Willens, ihn 
zu lieben, auf der Hut sein soll. . . Das zweite Merkmal der echten Ekstasen ... ist die 
Ekstase des Wirkens und des Lebens ..." 

Die von Graf Dürckheim und Silvia Ostertag umschriebene •initiatische Erfahrung" 
wird von der christlichen Tradition diesen Vorräumen des Glaubens zugewiesen, in de- 
5 Übersetzt bei Josef Sudbrack, •Komm in den Garten meiner Seele". Einführung in die christli- 
che Mystik, Gütersloh 1979 (GTB-Siebenstern-Taschenbuch Nr. 329) 91-101. 



Literaturbericht 70 

nen nun tatsächlich sich ein Zugang zum Glauben öffnen kann, in denen sich aber auch 
der Weg zu dem öffnen kann, was Franz von Sales (ähnlich wie Graf Dürckheim bei der 
Ki-Kraft) •menschlich und dämonisch" nennt. 

Hier nun würde das von Bours erwähnte •Sprachspiel" wichtig. Es lohnt, den Be- 
reich der •initiatischen Erfahrung" vom religiös-christlichen Sprachgewand und der 
von Heidegger angehauchten Seinsmetaphysik zu entkleiden. Dann wäre eine gemein- 
same Sprachbasis gefunden, die der •Vorschule des Betens" oder der •praeparatio 
Evangelii". Ich persönlich muß aus einer nun über ein Jahrzehnt dauernden Erfahrung 
bestätigen, daß sich für viele Christen in diesem Vorraum des Glaubens die Räume des 
Christentums auftun, daß viele Menschen auf solchen Wegen ihr Christentum von 
neuem erfahren und im Leben verankern. Josef Sudbrack, München 

Hunger nach Gotteserfahrung 
Teil II: Buchreihen* 

Was in der Wissenschaft immer schon üblich war, hat sich seit geraumer Zeit auch für 
geistliche Texte durchgesetzt. In Verantwortung des Verlags oder eines Herausgebers 
erscheinen Buchreihen, die von einem Grundthema getragen auch gemeinsam vorge- 
stellt werden können. 

a) Gotteserfahrung und Weg in die Welt1 heißt die vornehm aufgemachte Reihe des 
Walter-Verlags (Olten/Schweiz). Alle bisherigen sieben Bände sind gelungen. Die 
Reihe bringt längere, zusammenhängende Originaltexte aus der großen christlichen 
Erfahrung in moderner (oft vom Hrsg. gefaßten) Übersetzung mit Gesamteinleitung 
und gelegentlichen Lesehilfen. 

Jeder Band verlangt vom Leser Mitdenken und Miterleben. Dafür aber wird er durch 
Fachleute sicher in die Erfahrung des Christentums eingeführt. Drei Wünsche möchte 
ich anmelden: Einmal möge das Mühen um größtmögliche Verständlichkeit bei gleich- 
bleibendem Niveau verstärkt werden. Der kenntnisreiche Band über Caterina von 
Siena (1347-1380) vonL. Gnädinger liest sich manchmal mühsam. Weiterhin sollte das 
Konzept der Reihe auf jeden Fall gewahrt bleiben. Der - im übrigen hervorragende - 
Band über Ignatius von Loyola (1491•1556) von J. Stierli fällt deutlich erkennbar aus 
dem Gesamtkonzept heraus (kein zusammenhängender Textteil, sondern fortlaufende 
Darstellung). Zuletzt aber verdient die Reihe eine Erweiterung zur Patristik, in die 
Moderne hinein, in die Ostkirche, und auch in die Evangelische Christenheit. 

* Teil I über allgemeine Behandlungen von Mystik in GuL 54,1981,305-315. Viele der vorzustel- 
lenden Bücher des vorliegenden Berichtes sind an anderer Stelle der Ztschr. besprochen. Teil II 
wurde Herbst 1981 abgeschlossen. 
1 Der Verlag versucht offensichtlich die stattlichen Bände möglichst unter der 30-DM-Grenze zu 
halten. Der vornehme Leineneinband macht die Reihe auch zum bibliothekarischen Schmuck- 
stück. 




