
Mein Leben - ein Augenblick 
Friedrich Wulf, München 

•Es ist gut, daß es Dich gibt." Ein solches Wort kommt aus dem Augenblick. 
Wo es den Liebenden dazu drängt. Oft wird es beim Abschied gesagt. Dann 
wird erfahren, daß dem Augenblick des eben noch tief empfundenen Glücks 
unmittelbar der Verlust beigesellt ist, das Sich-Genommenwerden der Lie- 
benden in leiblicher Nähe ... 

Da wird einer plötzlich sich seiner äußersten Notlage bewußt. Die Aus- 
weglosigkeit ist aus der Verdrängung ins Licht getreten. Er schreit auf oder 
bricht in Tränen aus. Aus Angst und im Gefühl der Ohnmacht. Für das ver- 
krampfte Herz eine erste Entlastung. Das Erschrecken zittert noch nach, aber 
es hat schon einer neuen Hoffnung Raum gegeben. - Das ist die andere Erfah- 
rung: Der Augenblick, mag er noch so belastend sein, hat eine offene Tür in die 
Zukunft. 

Hier wie dort ist der geschilderte •Augenblick" ein Brennpunkt im Bewußt- 
sein des Menschen, erreicht die Selbstempfindung eine besondere Dichte und 
Eindringlichkeit. In extrem unterschiedlicher Tönung: als Beglückung oder als 
Beraubung. Weil aber der •Augenblick", kaum daß er das Herz angerührt und 
betroffen gemacht hat, schon wieder vorübergeht, darum nun der umgekehrte 
Wechsel der Gefühle in seinem Gefolge: Im einen Fall Trauer, im anderen Er- 
leichterung. Gegensätze in seinem Kommen und seinem Vergehen. 

... betroffen vom •Augenblick" 

Nicht alle •Augenblicke" werden in solcher Intensität erlebt. Im Gegenteil. 
Die meisten fließen unbemerkt dahin. Sie sind in den ununterbrochenen Strom 
des Erlebens eingebettet, heben sich nicht besonders heraus. Der Mensch ist 
für gewöhnlich mehr äußerlich, bis zu Gleichgültigkeit und Abstumpfung, dem 
zugewandt, was dieser Strom an Geschehnissen und Erfahrungen, sinnenhaf- 
ter, leib-seelischer oder geistiger Art, in der Dimension des Persönlichen oder 
Zwischenmenschlichen, mit sich führt. Er läßt sich von ihm tragen. Sein Auge 
ist vor allem auf das gerichtet, was ihm zum Vorteil gereicht, Erfolg oder Glück 
verheißt, ihn lockt und anzieht, seinen jeweiligen Interessen dient. Aber mit- 
ten im strömenden Leben und in der Geschäftigkeit des Alltags ist er immer 
wieder einmal ganz bei sich, lebt er im •Augenblick", hellwach, beglückt oder 
geängstigt, hingezogen oder zurückschreckend, traurig und verzagt oder er- 
muntert und zuversichtlich. Zwischen diesen Gegensätzen gibt es noch man- 
cherlei Augenblickserfahrungen, in denen Lebenserfüllung und Lebensver- 



Friedrich Wulf 82 

lust, Freude und Schmerz miteinander verwoben sind. Der Gang des Lebens 
und die Reaktion der menschlichen Seele sind von einer unüberschaubaren 
Vielfalt. 

Solche •Augenblicke" kann man nicht nach Belieben herbeirufen. Auch 
nicht ohne weiteres abwenden oder verhindern. Sie sind meist unvorhergese- 
hen da. Sie stellen sich ein, wenn einer nur wach ist und seine seelischen Or- 
gane intakt sind. Sie sind mehr als ein emotional geladenes Erlebnis. Was den 
in einem existentiellen Sinn bedeutsamen •Augenblick" unverwechselbar 
macht, ist eine ureigene Betroffenheit des um sich selbst wissenden, seiner 
selbst innewerdenden Subjekts, eine das Herz überfallende Erkenntnis, daß 
ich gemeint bin. Der personale Kern des Menschen ist angerührt, sein Inner- 
stes tritt ins Bewußtsein. Wer den zu-kommenden •Augenblick" realisiert: zu- 
stimmend, kritisch oder zurückweichend, freudig, ängstlich oder schmerzlich, 
der weiß etwas von dem, was Menschsein heißt und unter welchen Bedingun- 
gen es gelebt wird. Der weiß etwas von seinen Höhen und Tiefen, von seiner 
Sinnhaftigkeit und seinem Dunkel, seiner Verlockung und seiner Bedrängnis 
und in allem von seiner Abhängigkeit und seinem Verwiesensein an ein Ande- 
res, Mächtigeres, an das Geheimnis des Lebens. 

Das Betroffenmachen des •Augenblicks" hat darum mit der heute grassie- 
renden neurotischen Ichbezogenheit, durch die der Mensch nicht von sich los 
kommt, ständig um sich und seine Resonanz bei anderen kreist, nichts gemein. 
Es ist ihr geradezu entgegengesetzt. Denn nur der gelöste Mensch kann den 
•Augenblick" als einen Anruf, als ein Geschenk oder eine Herausforderung 
und Zumutung wahrnehmen und aus der Tiefe auf ihn reagieren. 

... fragend nach dem hell-dunklen Geheimnis des •Jetzt" 

Die besonderen, betroffen machenden •Augenblicke" können dem Menschen 
zum Bewußtsein bringen, daß er im Grunde immer nur im •Augenblick" lebt. 
Anders scheint er sein Leben nicht zu haben. Das Schöne und Erfüllende kann 
er nicht festhalten und das Zukünftige nicht vorwegnehmen. Nur der •Augen- 
blick" ist sein eigen. Es gibt Zeiten, da ihm das plötzlich aufgeht, beunruhi- 
gend, schmerzlich und wehmütig im Rückblick auf die Vergangenheit, aber 
auch frohmachend und das Herz in Spannung versetzend in Vorausschau des 
Kommenden: Kinder zählen die Stunden bis zum Weihnachtsabend, Verlobte 
die Tage bis zur Hochzeit. Meist jedoch ist es die dahineilende, nicht aufzuhal- 
tende Zeit, die dem Menschen im Laufe seines Lebens zu schaffen machen 
kann. Zwar bringt der ununterbrochene Fluß die Erfahrung der Abwechslung, 
der ständig neuen Möglichkeiten mit sich und damit den Zeitvertreib, der so 
manchen grauen Alltag erleichtert und über Langeweile hinweghilft. Aber 
schwerer wiegt doch der Verlust, den einer in bestimmten •Augenblicken" 



Mein Leben • ein Augenblick 83 

seines Lebens registriert. Nicht erst und nicht nur •Das Dreißigste Jahr" (In- 
geborg Bachmann) läßt bei manchen die Erkenntnis dämmern, daß die Zeit 
der erträumten oder erhofften Erwartungen an das Leben vorbei ist und man 
nicht mehr so dahin schlendern kann wie bisher. Wie oft muß sich einer geste- 
hen, daß er - nicht nur einmal - den •rechten Augenblick", den Kairos ver- 
säumt hat, der so nie mehr wiederkehrt. Und in fortgeschrittenen Jahren? Die 
längere Lebenserwartung hat das Altwerden für viele zum Tabu gemacht. Die 
ersten weißen Haare lassen sie erschrecken. Sie wollen es nicht wahr haben. 
Befinden sie sich wirklich schon auf der abschüssigen Bahn? Weil sie aus der 
Verdrängung gelebt haben, scheint ihnen von nun an die Zeit unaufhaltsam 
davonzulaufen. 

Wie also? Lebt tatsächlich der Mensch nur von •Augenblick" zu •Augen- 
blick"? Gibt es für ihn keine, vom Zeitfluß unabhängige Festigkeit, die ihm er- 
laubt, sein Leben, sich selbst, über den •Augenblick" hinaus zu besitzen? 
Dann wäre der Stein auf seiner Stufe des Seins besser dran als der Mensch. Der 
ist das, was er ist, immer ganz, gestern und morgen in gleicher Weise. Der 
Mensch hingegen hat sein •Ist" immer nur im •Jetzt". Er erfährt sein Dasein in 
einem fort als ein geliehenes, geschenktes, ihm immer wieder neu zukommen- 
des. Aber das ist nur die eine Seite seiner bewußt gelebten Existenz. In seiner 
leib-geistigen Ganzheit vermag er seine Aufmerksamkeit auf mehrere •Au- 
genblicke" zu richten. Er überschaut gleichsam ein Stück Zeit, faßt es zusam- 
men und hält sich als ein und derselbe durch. Mehr noch: Mag die Breite seines 
•augenblickhaften" Vorstellungsvermögens auch begrenzt sein, in seinem 
Gedächtnis kann er Vergangenes, längst Vergangenes, wieder heraufholen. 
Oft geschieht das in den oben geschilderten intensiven •Augenblicks"-erfah- 
rungen. Ein geliebter Mensch, der für den Erinnernden viel bedeutet hat, steht 
auf einmal ganz lebendig vor ihm, obwohl er schon lange tot ist. Ein Lebensab- 
schnitt, der für die Entwicklung eines Menschen entscheidend war, tritt plötz- 
lich vor seinen Blick. Ja, das ganze Leben kann in einem einzigen •Augen- 
blick" gesammelt und in beeindruckender Weise gegenwärtig werden. Immer 
sind es •Augenblicke", in denen einer sein in die Zeit hinein erstrecktes Leben 
ergreift und ebenso bei sich ist, sich hat, besitzt und über sich verfügen kann. 
Er kann aber in seiner Lebensbilanz auch etwas unterschlagen, verdrängen: 
traurige Ereignisse, die Katastrophen, das Versagen und die Schuld. In einem 
gewissen Ausmaße tun das alle Menschen, jedenfalls zu bestimmten Zeiten 
und je nach ihrer augenblicklichen Verfassung. Wer sich seinem ganzen Leben 
im •Augenblick" des Hier und Jetzt unverkürzt stellen würde, es in aller Of- 
fenheit vor sich kommen ließe, ohne Verdrängung oder Lenkung des Blickes, 
ohne Täuschung und Lüge, der wäre wohl zu einer letzten Reife gekommen. 
Ob das einer allein aus sich vermöchte? Oder ob er es nur könnte, wenn er sich 
einem Anderen, Größeren, Mächtigeren, Gott verdankt? 



Friedrich Wulf 84 

... trauernd um den endgültigen Verlust? 

Diese Frage ist um so dringlicher, als der Mensch, so wie er sich vorfindet, im- 
mer in einer •Naherwartung" lebt, die von unberechenbarer Tragweite ist, in 
der •Naherwartung" des Endes, des letzten •Augenblicks", des Todes. Hier 
ist kein Vorgriff auf die Zukunft mehr möglich, so wie man etwa die nächste 
Wegstrecke des Lebens zu überschauen sucht, um sich darauf einzustellen. Mit 
dem letzten •Augenblick" bricht die Zeiterfahrung ab. Vielleicht hat der Ster- 
bende noch einmal die Gelegenheit, sein ganzes Leben in die Hand zu nehmen, 
mit sich und seinem •Schicksal" ins Einverständnis zu kommen, um sich so in 
das dunkle Geheimnis des Todes hineinzugeben. Aber eines weiß er: er kann 
nichts mitnehmen. Ein Fortleben jenseits der Todesgrenze, wenn es das gibt, 
ist auf jeden Fall nicht mehr ein Leben in der Zeit. Es entbehrte damit jener 
Qualität und jener Tönung, die das hiesige Leben in seiner sinnenhaften Kon- 
kretheit, seiner leibhaften Entfaltungs- und Verwandlungsfähigkeit trotz aller 
Leiderfahrung so faszinierend macht. Auch für den an die Auferstehung Glau- 
benden bleibt deshalb der letzte •Augenblick", der Tod, in dieser Hinsicht ein 
großes Rätsel, ein Fragezeichen hinter dem Leben, ein Ärgernis. Man hat ihn 
für die bloße Vernunfterkenntnis den größten Skandal des menschlichen Da- 
seins genannt. Denn es fragt sich, was denn der Sinn der tiefen leib-seelischen 
Erfahrungen ist, die ein Mensch in seinem Leben gemacht hat und die, in sei- 
nem Herzen lebendig aufbewahrt, ein Stück von ihm selbst geworden sind. Je- 
ner liebenden Begegnung zum Beispiel, deren Einzelheiten ihm noch vor Au- 
gen stehen und ihn immer noch bewegen? Des Schweren, das ihn im besten Al- 
ter traf, an dem er langsam reifte und zu dem wurde, was er jetzt ist? Der Ver- 
wurzelung in einer Heimat, einem Heim, mit den Räumen, in denen er Gebor- 
genheit fand und erst ganz zu sich selbst kam? All das ist ja gerade in seiner sin- 
nenhaften Greifbarkeit, Färbung und seinem Flair so, daß es einem ans Herz 
gewachsen ist und den Menschen in einer bestimmten Art geformt hat. Soll das 
alles verloren sein? Es genügt zur Beantwortung dieser Frage nicht, zu sagen, 
daß die im irdischen Leben eines Menschen gewordene sittlich-religiöse Wirk- 
lichkeit, seine Liebe, seine Geduld, sein Vergeben, im anderen Leben auf einer 
höheren Stufe aufgehoben bleibe. Entscheidend für die je •augenblickhafte" 
Naherwartung ist die Empfindung, daß die Erfahrung des zeitlichen Lebens in 
ihrer Einmaligkeit und Plastizität, das Menschliche des Menschen, das oft so 
Beglückende oder auch Schmerzliche, aber, weil durchgetragen, Unvergeßli- 
che, daß diese Erfahrungen als solche mit dem Tod untergehen. Wird dadurch 
nicht die Geschichte des Menschen, die in einer ganz konkreten Gestalt Aus- 
druck gefunden hat, abrupt abgebrochen? Dieses Dunkel haftet dem Tod an 
und wird auch durch den Auferstehungsglauben nicht erhellt. Da bekommt das 
Wort: •Mein Leben - ein Augenblick" noch einmal einen anderen Klang. Wer 



Mein Leben • ein Augenblick 85 

diesen Klang hört und ins Leben umsetzt, weiß erst, was Menschsein im hiesi- 
gen Dasein bedeutet. 

... horchend auf den Anruf Gottes 

Damit ist nun der Glaube herausgefordert. Hat er nicht doch etwas Wesentli- 
ches zur Zeitlichkeit des hiesigen Lebens zu sagen? Er hat es. Denn dieses Le- 
ben ist ja für den Christen gar nicht mehr nur ein Leben von •Augenblick" zu 
•Augenblick". Es ist nicht mehr nur ein Kommen und Gehen, Geborenwer- 
den und Sterben, in einem ununterbrochenen Fluß, in ewig gleicher Abfolge 
der Generationen. Seitdem Gott selbst in diese Welt gekommen ist, das Leben 
des Menschen auf sich nahm und den Tod als Unheilsmacht überwand, hat die 
Zeit im Grund schon ihren Vergeblichkeitscharakter verloren. Der •Augen- 
blick" ist nicht mehr nur dieser zeitliche Moment des Übergangs von Vergan- 
genheit zur Zukunft. Er hat schon, wie das ganze Leben, das Leben von Ge- 
tauften und Glaubenden, teil am neuen Leben des auferstandenen Herrn, der 
ewiges Leben ist. Von daher spricht man mit Recht von der •Ewigkeit im Au- 
genblick". Das •Jetzt" des •Augenblicks" ist mehr als •Augenblick". In ihm 
•berühren einander Zeit und Ewigkeit" (Kierkegaard). Es ist der Einbruch 
des Ewigen in die Zeit, •erfüllte Gegenwart" (M. Buber). Gegenwart als •Er- 
eignis" des Ewigen. In jedem •Augenblick" wird der Mensch von Gott beru- 
fen, angesprochen, wird ihm in den Geschehnissen des Alltags das Angebot 
der Gnade gemacht. •Ach, würdet ihr doch heute auf seine Stimme hören" 
(vgl. Ps 95,7; Hebr 3,7), ruft schon der alttestamentliche Vorbeter der gottes- 
dienstlichen Gemeinde zu. Wo das •Heute" des •Augenblicks" als Anruf Got- 
tes eine geschichtlich greifbare Antwort findet, da geht diese Antwort in die 
Ewigkeitsgestalt des anderen Lebens ein. Wie die Wundmale des gekreuzigten 
Herrn Merkmale auch seines himmlischen Leibes sind (Joh 20,27; Offb 5,7), 
so wird man auch die Heiligen an dem wiedererkennen, was sie in ihrer kon- 
kreten Geschichte geworden sind. 

Und noch ein weiteres: Wenn es in der rein geschöpflichen Geschichte des 
Menschen den •rechten Augenblick", einen Kairos gibt, in dem sich Einmali- 
ges für seine Entwicklung entscheiden kann, dann trifft das noch mehr für die 
Heilsgeschichte des Menschen zu, die eine Geschichte zwischen ihm und Gott 
ist. Bisweilen und vielleicht für gewöhnlich wird es so sein, daß der entwick- 
lungsgeschichtliche Kairos im Leben eines Menschen zugleich auch ein gna- 
denhafter Kairos für den Glaubenden ist. Nur gilt von diesem: Auch wenn ein 
Mensch den •rechten Augenblick" in der Ordnung der Gnade schuldhaft aus- 
geschlagen hätte, was unter Umständen ein Leben lang unstillbare Wunden 
hinterläßt, so kann er dennoch auf einen erneuten Gnadenanruf des barmher- 
zigen Gottes hin sein ganzes Leben vor Gott noch einmal einholen, anders als 



Friedrich Wulf 86 

in der geschöpflichen Ordnung. Der rechte Schacher am Kreuz ist das ein- 
drucksvollste Zeugnis dafür. 

Über solche geschichtlich greifbare •Augenblicke" hinaus gibt es noch die 
vielen unscheinbaren •Augenblicke" gnadenhafter Natur, die oft den Grund 
für eine außergewöhnliche göttliche Berufung legten. Von den hohen mysti- 
schen Gnaden gilt überhaupt, daß sie in einem betonten Sinne Erfahrungen 
des •Augenblicks" sind. Bernhard von Clairvaux sagt von ihnen ausdrücklich, 
daß sie sich nur selten ereignen und nur einen kurzen •Augenblick" währen 
(•rara hora et parva mora"). Augustinus bestätigt ihn, wo er von jener be- 
rühmten Gnadenerfahrung spricht, die ihm im Gespräch mit seiner Mutter bei 
Ostia zuteil wurde. Es klingt wie ein kurzer Übergang von einem Wort zum an- 
deren: •Und während wir so redeten von dieser ewigen Weisheit, voll Sehn- 
sucht nach ihr, da streiften wir sie leise in einem vollen Schlag des Herzens; da 
seufzten wir auf und ließen dort festgebunden ,die Erstlinge des Geistes' (Rom 
8,23); und wir wandten uns wieder dem Getön der Rede zu, bei der das Wort 
Anfang und Ende hat." (Bekenntnisse, Buch IX, Kp. 10) Wie noch einmal an- 
ders erhält hier das Wort: •Mein Leben - ein Augenblick" eine nicht auszu- 
schöpfende Wahrheit. Der dahinfließende •Augenblick" des zeitlichen Le- 
bens ist zur Ewigkeit geworden. 

... hineingenommen in Gottes •Augen-Blick" 

Was also ist der •Augenblick" für den Menschen? Zunächst etwas Unschein- 
bares, im Nu Vorübergehendes, meist kaum Beachtetes, eine ganz kurze Zeit- 
spanne, ein nur flüchtiger Blick der Augen des nur wenig aufmerkenden Be- 
wußtseins. Dann aber doch auch eine Mitte, in der Licht aufstrahlt, ein Brenn- 
punkt, in dem es wie ein Blitz einschlägt, der ständig wechselnde Schauplatz 
eines Bühnenstücks, in dem der Mensch Spieler und Zuschauer zugleich ist, 
und darin immer wieder einmal eine Minute, die wie eine Ewigkeit empfunden 
wird (nicht nur wegen des Gnadenmoments!). Was also ist der •Augenblick"? 
Er ist Zeuge der Vergänglichkeit des Menschen und des Ewigen in seinem 
Grund, seiner Kleinheit und seiner Größe, des ständig Sich-Wiederholenden 
und des immer Neuen, des Gleichmäßigen und des Überraschenden im inne- 
ren Sehfeld des Erlebenden. In ihm spiegelt sich die Freude und der Schmerz, 
das Entzücken und das Erschrecken, die Langeweile und das Ereignis, der Mut 
und die Angst, das Glück und die Verzweiflung. Der •Augenblick" hat seine 
geheimen Kammern und verborgenen Tiefen: er ist der Ort der Einfälle und 
des Uberfallenwerdens, die Tür zum Bösen und zum Reinen, zum Abgrund 
und zur Höhe. Sein innerstes Geheimnis gibt sich in dem kund, was die großen 
Glaubenden (Mystiker) das •innere Auge" genannt haben. In ihm blitzt nicht 
nur die Erkenntnis auf, daß Gott sich zuzeiten dem Menschen wie im Vorüber- 



Liebe steigt •von oben" ab 87 

gang zeigt. Er wird auch als ein Blick der Liebe beschrieben, der nach allzu 
kurzer •Berührung" mit dem Quell aller Liebe eine abgründige Sehnsucht hin- 
terläßt. 

Dort, wo auf solche Weise die •Ewigkeit im Augenblick" erfahren wird, 
weiß der Mensch, daß es für ihn nicht das Höchste ist,selbst Gott zu erschauen, 
sondern Sein •Augen-Blick" zu sein. In diesem •Augen-Blick" wird er zu- 
gleich erschrocken und beseligt inne, daß Gott wirklich ihn meint und sich ihm 
zusagt. Gottes •Augen-Blick", auch wenn er in die dem Vorübergehen unter- 
worfene Zeit ergeht, kennt von sich aus kein Ende, sondern ist schon Ewigkeit. 
Auf ihn ist jeder •Augenblick" des menschlichen Lebens angelegt und ausge- 
richtet. In seinem Horizont erhält unser Thema: •Mein Leben - ein Augen- 
blick" seine eigentliche Dimension. 

Liebe steigt •von oben" ab 
Hans Urs von Balthasar, Basel 

An drei Stellen des Exerzitienbuches1 steht diese auf den ersten Blick be- 
fremdliche Wendung •de arriba", jedesmal mit Bezug auf die Liebe Gottes 
selber, die von ihm (als dem Oben) zu uns absteigt, oder auf die Liebe des Men- 
schen zu Gott, die nur dann lauter ist, wenn sie nicht von unten (wo der Mensch 
ist) zu Gott aufsteigt, sondern - bis zum Grund geläutert und durch die Ein- 
übung in die •indiferencia" (Gelassenheit, Gleichmütigkeit) - in die von Gott 
absteigende Bewegung mit-einschwingt. 

Zunächst die drei Stellen 

Bei der ersten (Nr. 184) geht es wesentlich um die Standeswahl, also um die 
über die ganze Lebensform eines Christen entscheidende Wahl, möglicherwei- 
se, wenn die Standeswahl schon getroffen ist, um andere grundlegende Ent- 
scheidungen (etwa über die Verteilung und Verwaltung der eigenen Güter). 
Hierzu wird als erste (!) Regel aufgestellt: •daß jene Liebe, die mich bewegt, 
eine bestimmte Sache zu wählen, von oben herabsteige aus der Liebe Gottes, 

1 Von diesem Grundbuch christlicher Spiritualität existieren drei empfehlenswerte deutsche 
Übersetzungen; eine Wort-für-Wort-Übertragung (P. Knauer, Graz-Wien-Köln, Styria 1978); 
eine in sorgfältiger Sprachgebung (A. Haas, Freiburg, Herder,31977); und die Übersetzung des 
Vf. dieses Artikels, die sich durch Sprachmächtigkeit auszeichnet (Einsiedeln, Johannes-Verlag 
61979). Die Redaktion. 




