Liebe steigt ,,von oben* ab 87

gang zeigt. Er wird auch als ein Blick der Liebe beschrieben, der nach allzu
kurzer ,,Beriihrung*‘ mit dem Quell aller Liebe eine abgriindige Sehnsucht hin-
terlaf3t.

Dort, wo auf solche Weise die ,,Ewigkeit im Augenblick* erfahren wird,
weil der Mensch, daB es fiir ihn nicht das Hochste ist,selbst Gott zu erschauen,
sondern Sein ,,Augen-Blick* zu sein. In diesem ,,Augen-Blick* wird er zu-
gleich erschrocken und beseligt inne, da Gott wirklich izn meint und sich ihm
zusagt. Gottes ,,Augen-Blick*, auch wenn er in die dem Voriibergehen unter-
worfene Zeit ergeht, kennt von sich aus kein Ende, sondernist schon Ewigkeit.
Auf ihn ist jeder ,,Augenblick des menschlichen Lebens angelegt und ausge-
richtet. In seinem Horizont erhilt unser Thema: ,,Mein Leben — ein Augen-
blick‘ seine eigentliche Dimension.

Liebe steigt ,,von oben” ab

Hans Urs von Balthasar, Basel

An drei Stellen des Exerzitienbuches! steht diese auf den ersten Blick be-
fremdliche Wendung ,,de arriba®, jedesmal mit Bezug auf die Liebe Gottes
selber, die von ihm (als dem Oben) zu uns absteigt, oder auf die Liebe des Men-
schen zu Gott, die nur dann lauter ist, wenn sie nicht von unten (wo der Mensch
ist) zu Gott aufsteigt, sondern — bis zum Grund geldutert und durch die Ein-
{ibung in die ,,indiferencia* (Gelassenheit, Gleichmiitigkeit) — in die von Gott
absteigende Bewegung mit-einschwingt.

Zunichst die drei Stellen

Bei der ersten (Nr. 184) geht es wesentlich um die Standeswahl, also um die
iiber die ganze Lebensform eines Christen entscheidende Wahl, moglicherwei-
se, wenn die Standeswahl schon getroffen ist, um andere grundlegende Ent-
scheidungen (etwa iiber die Verteilung und Verwaltung der eigenen Giiter).
Hierzu wird als erste (!) Regel aufgestellt: ,,daBl jene Liebe, die mich bewegt,
eine bestimmte Sache zu wihlen, von oben herabsteige aus der Liebe Gottes,

1Von diesem Grundbuch christlicher Spiritualitdt existieren drei empfehlenswerte deutsche
Ubersetzungen; eine Wort-fiir-Wort-Ubertragung (P. Knauer, Graz-Wien-Kdln, Styria 1978);
eine in sorgfiltiger Sprachgebung (A. Haas, Freiburg, Herder,31977); und die Ubersetzung des
VI. dieses Artikels, die sich durch Sprachmachtigkeit auszeichnet (Einsiedeln, Johannes-Verlag
$1979). Die Redaktion.



Hans Urs von Balthasar 88

dergestalt, daB der Wihlende zuerst in sich spiirt, wie die groBere oder gerin-
gere Liebe fiir die Sache, die er wihlt, einzig (eine solche) fiir seinen Schépfer
und Herrn ist.*

Die zweite Stelle steht am SchluB der Betrachtung ,,Uber die Erlangung der
Liebe* (Nr. 237): Nachdem man betrachtet hat, daB alles, was der Mensch be-
sitzt, Geschenk Gottes ist, in dem Er persdnlich anwest und das ihn die ganze
»>Miihsal“ der Heilsokonomie gekostet hat, soll man zuletzt ,,schauen, wie al-
les Gut und alle Gabe absteigt von oben herab, so wie auch meine beschrinkte
Kraft von der héchsten und unendlichen oben herab; und so auch (unsere) Ge-
rechtigkeit, Giite, Frommigkeit, Barmherzigkeit usf., wie von der Sonne ab-
steigen die Strahlen, vom Quell die Wasser usf.*

Die dritte Stelle steht in den Regeln iiber die Almosenverteilung (Nr. 338)
und ist dort (genau entsprechend den 184—187 angefiihrten Regeln zur Wahl)
das Erste und offenbar Wichtigste, worauf zu achten ist: ,,Erstens muB die Lie-
be, die mich bewegt und das Almosen geben liBt, von oben absteigen, von der
Liebe Gottes, unseres Herrn; dergestalt, daB ich zuerst in mir wahrnehme, wie
die mehr oder weniger groBe Liebe, die ich fiir die betreffenden Personen ver-
spiire, (eine solche) fiir Gott ist, und daB aus dem Grunde, weshalb ich sie mehr
liebe, Gott hervorstrahlt.*

Das Grundanliegen

Die Texte stehen alle drei an exponierter Stelle und verweisen auf ein Grund-
anliegen des Heiligen. Diesem Anliegen seien die folgenden drei Uberlegungen
gewidmet.

I. Im Alten Bund wurde nach jahrhundertelanger Meditation iiber das Fak-
tum, daB der ewige Gott sich mit dem ,,Volklein‘ Israel eingelassen hat, als dic
sich daraus fiir den Menschen ergebende Folgerung das Schema, das Hauptge-
bot formuliert: Alle Liebeskrifte des Menschen gehdren immerfort Gott (Dt
6, 41f.), der sich — wie um die gleiche Zeit Hosea zuerst, dann die andern Pro-
pheten es aussagen — in seinem Bund als die reine, freie, absolute Liebe erwie-
sen hat, nicht als eine ,,Idee der Liebe, sondern als die Liebe selbst.

Im Neuen Bund 148t sich eine dhnliche Meditation feststellen. Zweifellos
fordert der Jesus der Synoptiker zunichst den Glauben des Siinders oder des
Kranken, ja jedes Zuhorers ein, entsprechend dem, wie der Gott Abrahams
und Moses ,,Glaube* als Hingabe an den Bundesherrn verlangte. Aber dieser
Glaube an Gott sollte ganz konkret als Glaube an Jesus als der konkreten Ge-
genwart Gottes geleistet werden; und wenn in Jesus Gott so einmalig da ist,
wenn sich gar Gottes Hingabe in der Kreuzeshingabe Jesu vollendet, muB dann
nicht Jesus im Hauptgebot eingeschlossen sein? Schon Paulus unterschreibt
handschriftlich den Ersten Korintherbrief mit dem zusammenfassenden, schon



Liebe steigt ,,von oben‘ ab 89

aus der aramdischen und griechischen Liturgie bekannten Satz: ,,Wer den
Herrn (gemeint ist Jesus) nicht liebt, sei im Bann*, er gehort nicht zu uns
(1 Kor 16,22). Bei Johannes aber fordert Jesus mit dem Glauben auch die
Liebe fiir sich ein. Ist er doch die einmalige, von Gott absteigende Liebe.
» Wenn Gott euer Vater wire, wiirdet ihr mich lieben, denn ich bin von Gott
ausgegangen und gekommen* (Joh 8,42), und ,,wer den Erzeugenden liebt,
der liebt auch den aus ihm Erzeugten‘ (1 Joh 5,1). So kénnen Sitze Jesu mit
der Wendung beginnen: ,,Wenn ihr mich liebtet* (14,28), und noch direkter:
,»Wie mich der Vater geliebt hat, so habe ich euch geliebt. Bleibt in meiner Lie-
be* (15,9).,,Wer mich liebt, der wird von meinem Vater geliebt, und auch ich
will ihn lieben* (14,21). ,, Wer mich aber nicht liebt, halt meine Worte nicht*
(14,24). ,,Der Vater liebt euch, weil ihr mich geliebt und weil ihr geglaubt
habt, daB ich von Gott ausgegangen bin‘‘ (16,27). SchlieBlich die unmittelbare
personliche und dreimalige Einforderung der — sogar ,,groBeren‘* — Liebe des
Petrus, nicht als allgemeiner Liebe an Gott, sondern unterscheidend an,,mich**
(21,15).

Diese Einforderung der gleichen Liebe zu Jesus wie zu Gott setzt jene abso-
Iute Durchsichtigkeit Jesu auf den Vater voraus, die das Johannesevangelium
unabldssig und allseitig darlegt. Deshalb wire ein Verweis auf Jesu Ablehnung
der Anrede ,,Guter Meister** mit der Begriindung ,,Gott allein ist der Gute*
(Mt 19,17) kein Einwand, denn hier wird das Mysterium der Transparenz Jesu
offenkundig iibersehen. Der johanneische Jesus kann sich in seiner Antwort
auf die Liebe des Menschen ganz mit dem Vater identifizieren: ,,Wer mich
liebt ..., zu dem werden wir kommen und Wohnung bei ihm nehmen‘ (Joh
14,23). Wobei aber das MaB der Liebe des Menschen nicht ein anthropologi-
sches und beliebiges ist, sondern an der Liebe Christi zu ihm gemessen wird.
Das ganze ,,Hohelied der Liebe* in 1 Kor 13 ist Beweis dafiir: es ist ein Preis
der vom Menschen geleisteten Agape, aber als der unbedingt von Gott in Chri-
stus geschenkten, ,,der mich geliebt und sich fiir mich dahingegeben hat* (Gal
2,20). Das besagt, da die vom Menschen zu Gott gehende Liebe keinesfalls
nur ,,Eros‘, sondern durchaus ,,Agape‘ sein kann, als das vom Heiligen Geist
in der Seele gewirkte lebendige Echo auf die absteigende Agape Gottes. Das
Wort Pauli zeigt aber ferner, daBl die Liebesforderungen des johanneischen Je-
sus solche des durch Kreuz und Auferstehung, also durch die johanneische
,» Erhéhung'* Hindurchgegangenen sind: sie setzen die ,,Liebe bis ans Ende‘
(Joh 13,1) voraus, zu der die FuBwaschung nur der erste Auftakt war. Erst am
Kreuz, wo der Sohn vom Vater ,,dahingegeben‘ wird, ist Jesu Liebe ganz
durchsichtig auf die absolute Liebe des Vaters (Joh 3,16; Rom 8,32) im Heili-
gen Geist (vgl. Rom 5,5).

2. Dagegen lie3e sich ein Einwand erheben: Hat Christus nicht Gottes- und
Nachstenliebe so unldsbar verbunden, daB die Nichstenliebe zum Kriterium



Hans Urs von Balthasar 90

der Gottesliebe werden kann? Sagt das nicht die grof’e Gerichtsparabel Mt 25,
sagt es nicht schon das Gleichnis vom Samariter? Und ist der Weg iiber die ex-
plizite Bruderliebe nicht der anthropologisch normale Weg, die genannte Lie-
besforderung Jesu (wenigstens implizit) zu erfiillen? ,,Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er von Angesicht kennt, kann Gott nicht lieben, den er von An-
gesicht nicht kennt* (1 Joh 4,20). Eine solche Bruderliebe aber braucht, so
konnte man schlieBen, nicht ,,de arriba* zu kommen. Doch hier wird man stut-
zig: kann Johannes das meinen? Kann sogar die Gerichtsparabel das meinen?
Johannes sagt nur, daB die offenkundige Nichtliebe des Bruders mit Sicherheit
auf eine Nichtliebe Gottes schlieBen 146t. Und anliBlich der Gerichtsparabel
wird man auf die merkwiirdigen Zusitze achten miissen: ,,Wer ein solches
Kind um meines Namens willen aufnimmt, nimmt mich auf“ (Mk 9,37), ,,Wer
euch einen Becher Wasser zu trinken gibt auf meinen Namen hin, weil ihr Chri-
stus angehort...“ (Mk 9,41): das scheint eine Ablosung der Néchstenliebe von
einer effektiven Gottesliebe in Frage zu stellen. Und haben denn die Christen
seit der zweiten Generation Christus von Angesicht gekannt? Thnen ist das
wundervolle, von Zirtlichkeit bebende Wort des Ersten Petrusbriefes zuge-
dacht: ,,Thn, den ihr liebt, ohne ihn je gesehen zu haben, fiir den ihr in einem
jetzt nichtsehenden Glauben in unsiglicher und verkléirter Freude aufju-
belt...*“ (1 Petr 1,8). Zweimal ist hier vom ,,Nichtsehen‘ Christi die Rede, das
aber weder die Liebe noch den freudigen, verkldrten Glauben (beides ist so
nah beisammen, dal} es verschmilzt) hindert. Hier ist fiir die zweite und fiir alle
folgenden Generationen die ,,johanneische Sehweise‘* angesetzt: wer das Bild
Jesu auch nur durch die Predigt, durch Betrachtung seiner Worte, Taten und
Leiden aufnimmt, hat jene ,,nichtsehende‘* Sicht, die in ihm die absolute Liebe
erkennt oder errit, und von ihr her, ,,von oben‘‘, kann seine Nichstenliebe be-
stimmt werden.

3. Paulus, Johannes, Petrus schreiben an Christen, die im Bild Christi Gottes
Liebe erkannt haben und deshalb imstande sind, selber ,,de arriba* zu lieben.
Aber all die andern? Miissen sie sich nicht aus dem anthropologischen Kontext
eine ,,Jdee* von dem, was Liebe ist, zurechtlegen, die sehr weit von der Liebe
zur wirklich absoluten Liebe entfernt sein wird? Oder mit dem heiligen Franz:
Viele lieben, aber wer liebt schon die Liebe?

Um daraufzu antworten, wird es gut sein, sich an den zweiten Text von Igna-
tius zu erinnern, in welchem nicht primér vom Menschen, sondern von Gott die
Redeist. Nachdem er (Nr. 238) gezeigt hat, welche Miihsal fiir Gott sowohl das
Werk der Schopfung wie das der Erlosung ist (come Dios trabaja y labora por
my en todas cosas criadas), 148t er (Nr. 237) betrachten, ,,wie alle Giiter und
Gaben herabsteigen von oben, etwa meine begrenzte Machtigkeit von der
hochsten und unendlichen von oben, so dall geschaffene menschliche ,,Giite,
Frommigkeit, Barmherzigkeit*“ wie die Strahlen von der Sonne, die Wasser



Liebe steigt ,,von oben ab 91

von der Quelle ,,absteigen‘‘. Dieses (nur scheinbar neuplatonische, in Wirk-
lichkeit zentral christliche) Bild 148t die menschlichen Ideen und Ideale von
,,Gerechtigkeit, Glte, Frommigkeit, Barmherzigkeit* als solche schon als
Produkte einer absteigenden Bewegung Gottes (in der Miihsal und Kenose
von Schépfung und Erlosung) erscheinen. Demnach wire es ganz falsch, der
absteigenden Agape Gottes einen um jeden Preis aufsteigen wollenden Eros
entgegenzustellen (etwa aufgrund des Aufstiegsschemas im platonischen
Gastmahl); dieser angebliche Eros, der bei Augustinus durchgehend als ,,desi-
derium“, Sehnsucht des Herzens bezeichnet wird, tragt in sich das Kennmal
der gottlichen Kenose: als Sehnsuchtsliebe ist sie ihrem eigentlichen Wesen
nach nicht Besitzwille, sondern Wille nach SelbstentiuBerung, sonst wire der
Mensch nicht Bild und Gleichnis Gottes, und dies auch in all denen, die den le-
bendigen Gott in Jesus Christus nicht kennen und vielleicht das Absolute im
Entwerden und im Nirwana suchen, oder wie Goethe —zwischen heidnisch und
christlich — aufsteigen mdchte, ,,Bis zum Anschaun ewger Liebe / Wir ver-
schweben, wir verschwinden‘‘. — Obschon Gott ,,oben‘ ist und der Mensch
,unten, bewegt sich doch seine Sehnsucht nach dem Absoluten sowohl na-
turhaft wie, tiefer, von der kenotischen Gnade getragen, ,,abwirts*, wie die
Strahlen der Sonne, die Wasser der Quelle. ,,Et par en bas, c’est plus siir*,
(,,Und durch das Unten hindurch ist es sicherer.) sagt die hl. Therese von
Lisieux.

Nun versteht sich auch das Grundanliegen der Exerzitien, jene ,,indiferen-
cia“ oder Ausrottung der ,,ungeordneten Neigungen‘* zu erreichen, die nichts
anderes sind als offenes oder verhiilltes Machtstreben, Drang nach oben. Und
dies, um der Grundtendenz sowohl Gottes wie seines Bildes, des Geschopfs,
freizulegen. Vom reinen ,,Wollen, was Gott will* dringt der Heilige dann hin
zum Wollen des konkreten Willens Gottes, namlich der Angestaltung des
Menschen an das Bild seines gekreuzigten Sohnes, aber dies immer ,,de arri-
ba‘“: nicht durch ein machtmifiges Greifen nach dem Kreuz, sondern im Ge-
schehenlassen der Abstiegsbewegung Gottes, die durch Kenose, Gehorsam,
Gewohnlichkeit des Menschen hin zum Kreuz fithrt (Phil 2,7f.). Diese abstei-
genden Strahlen sind schon die Verherrlichung des Urlichts, sie bediirfen kei-
nes Wiederaufstiegs, sondern sind, ,,zuunterst* angelangt, im Zentrum des
Lichts, weil der Vater immer schon ewige Selbstverstrahlung war, und Herr-
lichkeit und Verherrlichung in seinem gezeugten Sohn und im Hauch ihrer ge-
genseitigen Liebe.





