
Liebe steigt •von oben" ab 87 

gang zeigt. Er wird auch als ein Blick der Liebe beschrieben, der nach allzu 
kurzer •Berührung" mit dem Quell aller Liebe eine abgründige Sehnsucht hin- 
terläßt. 

Dort, wo auf solche Weise die •Ewigkeit im Augenblick" erfahren wird, 
weiß der Mensch, daß es für ihn nicht das Höchste ist,selbst Gott zu erschauen, 
sondern Sein •Augen-Blick" zu sein. In diesem •Augen-Blick" wird er zu- 
gleich erschrocken und beseligt inne, daß Gott wirklich ihn meint und sich ihm 
zusagt. Gottes •Augen-Blick", auch wenn er in die dem Vorübergehen unter- 
worfene Zeit ergeht, kennt von sich aus kein Ende, sondern ist schon Ewigkeit. 
Auf ihn ist jeder •Augenblick" des menschlichen Lebens angelegt und ausge- 
richtet. In seinem Horizont erhält unser Thema: •Mein Leben - ein Augen- 
blick" seine eigentliche Dimension. 

Liebe steigt •von oben" ab 
Hans Urs von Balthasar, Basel 

An drei Stellen des Exerzitienbuches1 steht diese auf den ersten Blick be- 
fremdliche Wendung •de arriba", jedesmal mit Bezug auf die Liebe Gottes 
selber, die von ihm (als dem Oben) zu uns absteigt, oder auf die Liebe des Men- 
schen zu Gott, die nur dann lauter ist, wenn sie nicht von unten (wo der Mensch 
ist) zu Gott aufsteigt, sondern - bis zum Grund geläutert und durch die Ein- 
übung in die •indiferencia" (Gelassenheit, Gleichmütigkeit) - in die von Gott 
absteigende Bewegung mit-einschwingt. 

Zunächst die drei Stellen 

Bei der ersten (Nr. 184) geht es wesentlich um die Standeswahl, also um die 
über die ganze Lebensform eines Christen entscheidende Wahl, möglicherwei- 
se, wenn die Standeswahl schon getroffen ist, um andere grundlegende Ent- 
scheidungen (etwa über die Verteilung und Verwaltung der eigenen Güter). 
Hierzu wird als erste (!) Regel aufgestellt: •daß jene Liebe, die mich bewegt, 
eine bestimmte Sache zu wählen, von oben herabsteige aus der Liebe Gottes, 

1 Von diesem Grundbuch christlicher Spiritualität existieren drei empfehlenswerte deutsche 
Übersetzungen; eine Wort-für-Wort-Übertragung (P. Knauer, Graz-Wien-Köln, Styria 1978); 
eine in sorgfältiger Sprachgebung (A. Haas, Freiburg, Herder,31977); und die Übersetzung des 
Vf. dieses Artikels, die sich durch Sprachmächtigkeit auszeichnet (Einsiedeln, Johannes-Verlag 
61979). Die Redaktion. 



Hans Urs von Balthasar 88 

dergestalt, daß der Wählende zuerst in sich spürt, wie die größere oder gerin- 
gere Liebe für die Sache, die er wählt, einzig (eine solche) für seinen Schöpfer 
und Herrn ist." 

Die zweite Stelle steht am Schluß der Betrachtung •Über die Erlangung der 
Liebe" (Nr. 237): Nachdem man betrachtet hat, daß alles, was der Mensch be- 
sitzt, Geschenk Gottes ist, in dem Er persönlich anwest und das ihn die ganze 
•Mühsal" der Heilsökonomie gekostet hat, soll man zuletzt •schauen, wie al- 
les Gut und alle Gabe absteigt von oben herab, so wie auch meine beschränkte 
Kraft von der höchsten und unendlichen oben herab; und so auch (unsere) Ge- 
rechtigkeit, Güte, Frömmigkeit, Barmherzigkeit usf., wie von der Sonne ab- 
steigen die Strahlen, vom Quell die Wasser usf." 

Die dritte Stelle steht in den Regeln über die Almosenverteilung (Nr. 338) 
und ist dort (genau entsprechend den 184-187 angeführten Regeln zur Wahl) 
das Erste und offenbar Wichtigste, worauf zu achten ist: •Erstens muß die Lie- 
be, die mich bewegt und das Almosen geben läßt, von oben absteigen, von der 
Liebe Gottes, unseres Herrn; dergestalt, daß ich zuerst in mir wahrnehme, wie 
die mehr oder weniger große Liebe, die ich für die betreffenden Personen ver- 
spüre, (eine solche) für Gott ist, und daß aus dem Grunde, weshalb ich sie mehr 
liebe, Gott hervorstrahlt." 

Das Grundanliegen 

Die Texte stehen alle drei an exponierter Stelle und verweisen auf ein Grund- 
anliegen des Heiligen. Diesem Anliegen seien die folgenden drei Überlegungen 
gewidmet. 

1. Im Alten Bund wurde nach jahrhundertelanger Meditation über das Fak- 
tum, daß der ewige Gott sich mit dem •Völklein" Israel eingelassen hat, als die 
sich daraus für den Menschen ergebende Folgerung das Schema, das Hauptge- 
bot formuliert: Alle Liebeskräfte des Menschen gehören immerfort Gott (Dt 
6, 4 ff.), der sich - wie um die gleiche Zeit Hosea zuerst, dann die andern Pro- 
pheten es aussagen - in seinem Bund als die reine, freie, absolute Liebe erwie- 
sen hat, nicht als eine •Idee der Liebe", sondern als die Liebe selbst. 

Im Neuen Bund läßt sich eine ähnliche Meditation feststellen. Zweifellos 
fordert der Jesus der Synoptiker zunächst den Glauben des Sünders oder des 
Kranken, ja jedes Zuhörers ein, entsprechend dem, wie der Gott Abrahams 
und Moses •Glaube" als Hingabe an den Bundesherrn verlangte. Aber dieser 
Glaube an Gott sollte ganz konkret als Glaube an Jesus als der konkreten Ge- 
genwart Gottes geleistet werden; und wenn in Jesus Gott so einmalig da ist, 
wenn sich gar Gottes Hingabe in der Kreuzeshingabe Jesu vollendet, muß dann 
nicht Jesus im Hauptgebot eingeschlossen sein? Schon Paulus unterschreibt 
handschriftlich den Ersten Korintherbrief mit dem zusammenfassenden, schon 



Liebe steigt •von oben" ab 89 

aus der aramäischen und griechischen Liturgie bekannten Satz: •Wer den 
Herrn (gemeint ist Jesus) nicht liebt, sei im Bann", er gehört nicht zu uns 
(1 Kor 16,22). Bei Johannes aber fordert Jesus mit dem Glauben auch die 
Liebe für sich ein. Ist er doch die einmalige, von Gott absteigende Liebe. 
•Wenn Gott euer Vater wäre, würdet ihr mich lieben, denn ich bin von Gott 
ausgegangen und gekommen" (Joh 8,42), und •wer den Erzeugenden liebt, 
der liebt auch den aus ihm Erzeugten" (1 Joh 5,1). So können Sätze Jesu mit 
der Wendung beginnen: •Wenn ihr mich liebtet" (14,28), und noch direkter: 
•Wie mich der Vater geliebt hat, so habe ich euch geliebt. Bleibt in meiner Lie- 
be" (15,9). •Wer mich liebt, der wird von meinem Vater geliebt, und auch ich 
will ihn lieben" (14,21). •Wer mich aber nicht liebt, hält meine Worte nicht" 
(14,24). •Der Vater liebt euch, weil ihr mich geliebt und weil ihr geglaubt 
habt, daß ich von Gott ausgegangen bin" (16,27). Schließlich die unmittelbare 
persönliche und dreimalige Einforderung der - sogar •größeren" - Liebe des 
Petrus, nicht als allgemeiner Liebe an Gott, sondern unterscheidend an •mich" 
(21,15). 

Diese Einforderung der gleichen Liebe zu Jesus wie zu Gott setzt jene abso- 
lute Durchsichtigkeit Jesu auf den Vater voraus, die das Johannesevangelium 
unablässig und allseitig darlegt. Deshalb wäre ein Verweis auf Jesu Ablehnung 
der Anrede •Guter Meister" mit der Begründung •Gott allein ist der Gute" 
(Mt 19,17) kein Einwand, denn hier wird das Mysterium der Transparenz Jesu 
offenkundig übersehen. Der johanneische Jesus kann sich in seiner Antwort 
auf die Liebe des Menschen ganz mit dem Vater identifizieren: •Wer mich 
liebt..., zu dem werden wir kommen und Wohnung bei ihm nehmen" (Joh 
14,23). Wobei aber das Maß der Liebe des Menschen nicht ein anthropologi- 
sches und beliebiges ist, sondern an der Liebe Christi zu ihm gemessen wird. 
Das ganze •Hohelied der Liebe" in 1 Kor 13 ist Beweis dafür: es ist ein Preis 
der vom Menschen geleisteten Agape, aber als der unbedingt von Gott in Chri- 
stus geschenkten, •der mich geliebt und sich für mich dahingegeben hat" (Gal 
2,20). Das besagt, daß die vom Menschen zu Gott gehende Liebe keinesfalls 
nur •Eros", sondern durchaus •Agape" sein kann, als das vom Heiligen Geist 
in der Seele gewirkte lebendige Echo auf die absteigende Agape Gottes. Das 
Wort Pauli zeigt aber ferner, daß die Liebesforderungen des johanneischen Je- 
sus solche des durch Kreuz und Auferstehung, also durch die johanneische 
•Erhöhung" Hindurchgegangenen sind: sie setzen die •Liebe bis ans Ende" 
(Joh 13,1) voraus, zu der die Fußwaschung nur der erste Auftakt war. Erst am 
Kreuz, wo der Sohn vom Vater •dahingegeben" wird, ist Jesu Liebe ganz 
durchsichtig auf die absolute Liebe des Vaters (Joh 3,16; Rom 8,32) im Heili- 
gen Geist (vgl. Rom 5,5). 

2. Dagegen ließe sich ein Einwand erheben: Hat Christus nicht Gottes- und 
Nächstenliebe so unlösbar verbunden, daß die Nächstenliebe zum Kriterium 



Hans Urs von Balthasar 90 

der Gottesliebe werden kann? Sagt das nicht die große Gerichtsparabel Mt 25, 
sagt es nicht schon das Gleichnis vom Samariter? Und ist der Weg über die ex- 
plizite Bruderliebe nicht der anthropologisch normale Weg, die genannte Lie- 
besforderung Jesu (wenigstens implizit) zu erfüllen? •Denn wer seinen Bruder 
nicht liebt, den er von Angesicht kennt, kann Gott nicht lieben, den er von An- 
gesicht nicht kennt" (1 Joh 4,20). Eine solche Bruderliebe aber braucht, so 
könnte man schließen, nicht •de arriba" zu kommen. Doch hier wird man stut- 
zig: kann Johannes das meinen? Kann sogar die Gerichtsparabel das meinen? 
Johannes sagt nur, daß die offenkundige Nichtliebe des Bruders mit Sicherheit 
auf eine Nichtliebe Gottes schließen läßt. Und anläßlich der Gerichtsparabel 
wird man auf die merkwürdigen Zusätze achten müssen: •Wer ein solches 
Kind «m meines Namens willen aufnimmt, nimmt mich auf" (Mk 9,37), •Wer 
euch einen Becher Wasser zu trinken gibt auf meinen Namen hin, weil ihr Chri- 
stus angehört..." (Mk 9,41): das scheint eine Ablösung der Nächstenliebe von 
einer effektiven Gottesliebe in Frage zu stellen. Und haben denn die Christen 
seit der zweiten Generation Christus von Angesicht gekannt? Ihnen ist das 
wundervolle, von Zärtlichkeit bebende Wort des Ersten Petrusbriefes zuge- 
dacht: •Ihn, den ihr liebt, ohne ihn je gesehen zu haben, für den ihr in einem 
jetzt nichtsehenden Glauben in unsäglicher und verklärter Freude aufju- 
belt..." (1 Petr 1,8). Zweimal ist hier vom •Nichtsehen" Christi die Rede, das 
aber weder die Liebe noch den freudigen, verklärten Glauben (beides ist so 
nah beisammen, daß es verschmilzt) hindert. Hier ist für die zweite und für alle 
folgenden Generationen die •johanneische Sehweise" angesetzt: wer das Bild 
Jesu auch nur durch die Predigt, durch Betrachtung seiner Worte, Taten und 
Leiden aufnimmt, hat jene •nichtsehende" Sicht, die in ihm die absolute Liebe 
erkennt oder errät, und von ihr her, •von oben", kann seine Nächstenliebe be- 
stimmt werden. 

3. Paulus, Johannes, Petrus schreiben an Christen, die im Bild Christi Gottes 
Liebe erkannt haben und deshalb imstande sind, selber •de arriba" zu lieben. 
Aber all die andern? Müssen sie sich nicht aus dem anthropologischen Kontext 
eine •Idee" von dem, was Liebe ist, zurechtlegen, die sehr weit von der Liebe 
zur wirklich absoluten Liebe entfernt sein wird? Oder mit dem heiligen Franz: 
Viele lieben, aber wer liebt schon die Liebe? 

Um darauf zu antworten, wird es gut sein, sich an den zweiten Text von Igna- 
tius zu erinnern, in welchem nicht primär vom Menschen, sondern von Gott die 
Rede ist. Nachdem er (Nr. 238) gezeigt hat, welche Mühsal für Gott sowohl das 
Werk der Schöpfung wie das der Erlösung ist (come Dios trabaja y labora por 
my en todas cosas criadas), läßt er (Nr. 237) betrachten, •wie alle Güter und 
Gaben herabsteigen von oben, etwa meine begrenzte Mächtigkeit von der 
höchsten und unendlichen von oben", so daß geschaffene menschliche •Güte, 
Frömmigkeit, Barmherzigkeit" wie die Strahlen von der Sonne, die Wasser 



Liebe steigt •von oben" ab 91 

von der Quelle •absteigen". Dieses (nur scheinbar neuplatonische, in Wirk- 
lichkeit zentral christliche) Bild läßt die menschlichen Ideen und Ideale von 
•Gerechtigkeit, Güte, Frömmigkeit, Barmherzigkeit" als solche schon als 
Produkte einer absteigenden Bewegung Gottes (in der Mühsal und Kenose 
von Schöpfung und Erlösung) erscheinen. Demnach wäre es ganz falsch, der 
absteigenden Agape Gottes einen um jeden Preis aufsteigen wollenden Eros 
entgegenzustellen (etwa aufgrund des Aufstiegsschemas im platonischen 
Gastmahl); dieser angebliche Eros, der bei Augustinus durchgehend als •desi- 
derium", Sehnsucht des Herzens bezeichnet wird, trägt in sich das Kennmal 
der göttlichen Kenose: als Sehnsuchtsliebe ist sie ihrem eigentlichen Wesen 
nach nicht Besitzwille, sondern Wille nach Selbstentäußerung, sonst wäre der 
Mensch nicht Bild und Gleichnis Gottes, und dies auch in all denen, die den le- 
bendigen Gott in Jesus Christus nicht kennen und vielleicht das Absolute im 
Entwerden und im Nirwana suchen, oder wie Goethe - zwischen heidnisch und 
christlich - aufsteigen möchte, •Bis zum Anschaun ewger Liebe / Wir ver- 
schweben, wir verschwinden". • Obschon Gott •oben" ist und der Mensch 
•unten", bewegt sich doch seine Sehnsucht nach dem Absoluten sowohl na- 
turhaft wie, tiefer, von der kenotischen Gnade getragen, •abwärts", wie die 
Strahlen der Sonne, die Wasser der Quelle. •Et par en bas, c'est plus sür", 
(•Und durch das Unten hindurch ist es sicherer.") sagt die hl. Therese von 
Lisieux. 

Nun versteht sich auch das Grundanliegen der Exerzitien, jene •indiferen- 
cia" oder Ausrottung der •ungeordneten Neigungen" zu erreichen, die nichts 
anderes sind als offenes oder verhülltes Machtstreben, Drang nach oben. Und 
dies, um der Grundtendenz sowohl Gottes wie seines Bildes, des Geschöpfs, 
freizulegen. Vom reinen •Wollen, was Gott will" drängt der Heilige dann hin 
zum Wollen des konkreten Willens Gottes, nämlich der Angestaltung des 
Menschen an das Bild seines gekreuzigten Sohnes, aber dies immer •de arri- 
ba": nicht durch ein machtmäßiges Greifen nach dem Kreuz, sondern im Ge- 
schehenlassen der Abstiegsbewegung Gottes, die durch Kenose, Gehorsam, 
Gewöhnlichkeit des Menschen hin zum Kreuz führt (Phil 2,7 f.). Diese abstei- 
genden Strahlen sind schon die Verherrlichung des Urlichts, sie bedürfen kei- 
nes Wiederaufstiegs, sondern sind, •zuunterst" angelangt, im Zentrum des 
Lichts, weil der Vater immer schon ewige Selbstverstrahlung war, und Herr- 
lichkeit und Verherrlichung in seinem gezeugten Sohn und im Hauch ihrer ge- 
genseitigen Liebe. 




