Schauen ohne Bild

Zur alttestamentlichen Gotteserfahrung

Gerhard Glaser, Tiibingen

(18) Da bat Mose: ,,LaB mich doch deine Herrlichkeit schauen.
(19) Er antwortete: ,,Ich will all meine Schonheit an dir voriiberziehen
lassen und den Namen Jahwes vor dir ausrufen. Ich werde gnidig sein,
wem ich gnédig sein will, und werde mich erbarmen, wem ich mich er-
barmen will.*

(20) Weiter sprach er: ,,Mein Angesicht kannst du nicht schauen, denn
kein Mensch sieht mich und bleibt am Leben.*

(21) Jahwe sprach: ,,Siehe, da ist ein Ort neben mir, tritt auf den Felsen.
(22) Wenn dann meine Herrlichkeit voriibergeht, will ich dich in die
Hohlung des Felsens stellen und meine Hand iiber dich breiten, bis ich
voriibergegangen bin.

(23) Wenn ich meine Hand zuriicknehme, wirst du meine Riickseite
schauen. Aber mein Angesicht kann niemand schauen.“ (Ex 33)

Die Bitte

Mit der Bitte, Gott schauen zu diirfen, beginnt ein schoner und zugleich dichter
Text des Alten Testaments. ,,Es gibt Stellen des Alten Testamentes, die in sich
gewaltiger und lebendiger sind als in ihrer neutestamentlichen Anwendung
und Auffassung, und Christus unterldBt es nicht, die Glaubigen auf diese ge-
waltigen, alles begriindenden Urspriinge zuriickzuverweisen.“! Das Gesagt-
und Geschriebensein auf der einen und das Gehort- und Verstandenwerden
auf der anderen Seite fallen nicht immer in der gleichen Zeit zusammen; das
Horen und Verstehen kann sich in eine Geschichte und zur weiteren Erfahrung
hin entfalten. Auch deshalb spricht uns heutige Menschen dieser vor langer
Zeit geschriebene, wesentlich dichterische Text an und macht uns betroffen.

Das hier ausgewihite 33. Kapitel des Buches Exodus? hat zu allen Zeiten
den suchenden, im Glauben sich vertiefenden Menschen angezogen. Die im

1 H. U. von Balthasar, Verbum Caro (1960), 80.

2 Es hingt textlich vom folgenden 34. ab; vgl. M. Noth, 2. Buch Mose (1959); ebenso J. Reindl,
Das Angesicht Gottes im Sprachgebrauch des Alten Testamentes (1970). Der ilteste Bestand des
33. Kapitels sind die Verse 18 und 19, sowie der in der Folge besprochene 21. Vers als Verbindung
zum 34, Kapitel. Vers 20 kann als hinzugefiigter theologischer Einwand gelten; die Verse 22 und
23 sind redaktionelle Verbindung zwischen dem Bestand (v. 18, 19 und 21) mit dem Vers 20.



Schauen ohne Bild 93

Vers 18 ausgesprochene Bitte des Mose klingt von weither, aus den Tiefen des
menschlichen Herzen und méchte Gott aus der Ferne in die nidchste Nahe ru-
fen: ,,LaB mich doch deine Herrlichkeit schauen.* Ein solcher Bitt-Ruaf will
weder die Existenz Gottes beweisen, noch griindet er in der unsere Zeit pri-
genden Gottesverdunkelung?; vielmehr erfiillt er sich in die der Schaun entspre-
chenden Anbetung: ,,Mose verneigte sich eilends zar Erde und warf sich nie-
der.” (Ex 34,8)

Die freie, wenngleich dringende und eindringliche Bitte hat ihren eigenen
Sprach- und Wirklichkeitshorizont: Nur wer bitten kann, kann sehen und er-
fahren. In der Bitte wird der Mensch von seinem Beobachtungsturm der In-
formation (existiert Gott oder nicht?)* heruntergeholt, durch Gott auf den Fel-
sen (vgl. V. 21) gehoben und ,,eingefiigt” in die Ndhe Gottes, die jede Bitte
erst ermoglicht.

Die Bitte, Gottes Herrlichkeit zu sehen, streitet auch gegen die Gleichgiil-
tigkeit der Menschen, die nach dem Motto leben: gliicklich sein kann man auch
ohne Gott. Bittend iibersteigt der Mensch die scheinbar alles befriedigende,
die Bediirfnisse stillende Gegenwart. Wer bittet, der will iiber das, was da ist,
hinaus.

Die Bitte wendet sich auch gegen die innere, eigene Erfahrungslosigkeit. Sie
mochte aus dem triiben Teich des Stillstandes stromaufwirts wieder zur klaren
Quelle gelangen. Der Bitt-Ruf des Mose ist aber anch kein Blick iiber den
Zaun der Endlichkeit ins Jenseits und kein Versuch, eine eventuell noch beste-
hende Informationsliicke iiber Gott zu schlieBen; denn das ,,Schanen‘ wird
dorch das Bitten von einem distanzierten und abschlieBenden ,,Zun-Schauen‘
ins ausblickende, eroffnende ,,Er-Schauen” umgewendet. Das bittende
Schauen 148t sich beschenken; es geschieht nicht mit den Augen und in der
Sprache des besitzenwollenden Beobachtens. Das bittende Schauen ersieht
und erwartet den, der sich voriibergehend zeigt. Es bleibt deswegen nicht beim
nur Vorhandenen stehen, sondern engagiert den Bittenden, so dal dieser in
das, was er sieht, einbezogen wird; nur wer bittet, ist betroffen, nar wer bittet,
ist dabei und bemerkt das, was geschieht, und den, der voriibergeht. Solches
Bitten entspringt keineswegs einem Mangel oder einem Bediirfnis, sondern ei-
ner freien Gunst.

3 Vgl. dazu H. G. Hubbeling, Die Logik der Religion, in: ZSTh 1 (1979), 14: ,,... daB man Gott fiir
das praktische Leben nicht mehr braucht. Ich bin auch der Meinung, daB8 die meisten in dieser
Weise Atheist sind, nicht aus tiefster Uberzeugung, sondern aus praktischen Griinden.*

4 Vgl. R. Laing, Phidnomenologie der Erfahrung (1969), 131: ,,Alles deutet darauf hin, daB der
Mensch Gott erfahren hat. Glanbe war nie eine Frage des Vertrauens darauf, daB Gott existierte,
sondern des Zutrauens in seine ,Priasenz’, die erfahren wurde und von der man wuBte, daB sie exi-
stierte als eine in sich giiltige Gegebenheit. Wahrscheinlich erfahren weit mehr Leute in unserer
Zeit weder die ,Présenz’ Gottes noch die ,Prisenz’ seiner Absenz, sondern die Absenz seiner ,Pri-
senz‘.*“ Mit anderen Worten, sie werden gleichgiiltig.



Gerhard Glaser 94

Auch die Antwort Gottes an Mose ist unverfiigbar, frei und entspricht so der
Bitte. ,,Gott ist der in freier Bewegung Kommende. Der Mensch ist von Gott
zur Initiative des Einvernehmens gerufen ... Von der bloBen Welt her gibt es
keine Bitte.“5 Die im Vers 20 ausgesprochene Unschaubarkeit Gottes hat zu-
nachst die Bedeutung der Unverfiigbarkeit und Heiligkeit Gottes®. Jahwe ist
nicht aus Willkiir (also nur dann und wann — manchmal abwesend und dann
wieder anwesend), sondern in freier und souveriner Zuneigung stets gnidig
(vgl. Ex 3,14). Freilich: ,,Aus sich selbst sicht ja der Mensch Gott nicht; wenn
Gott es aber will, wird er von den Menschen gesehen, von denen er es will,
wann und wie er will.“7 Weil Gott frei ist, deshalb ist er nicht sichtbar wie ein
Gegenstand; er zeigt sich in Gnade gleichwohl dem frei bittenden Menschen.

Die Schonheit Gottes

Dem bittenden Sehen erscheint die Schonheit Gottes (v. 19). Das hebriische
Wort ,,tub® (Schonheit) ist hier, fast einzigartig im Alten Testament8, auf Gott
selbst bezogen. Aber kann der Mensch iiberhaupt Gottes Schonheit sehen?

Die lange Zeit maBigebliche Ubersetzung des hebriischen Wortes ,,tub und
des griechischen Wortes ,,doxa‘ in das lateinische Wort ,,bonum* (das ist
,»gut“) deutet den Text um, 16st die Frage des Menschen auf. Die Antwort
kann dann doch nur noch lauten: Der Mensch kann Gott in seinem Wesen
(Gott selbst als Schonheit) nicht erkennen, aber er kann aus der guten Schép-
fung den guten Schépfer erschlieBen. Origenes schon weist maBgebend in
diese Richtung: ,,Unsere Vernunft erkennt also, da sic Gott nicht an sich, so
wie er wirklich ist, betrachten kann, aus der Pracht seiner Werke und der
Schonheit seiner Geschopfe den Vater des Alls.““® Nicht mehr von der Schén-
heit Gottes, sondern nur noch von der Pracht und Schénheit der Geschopfe
wird hier gesprochen. Und fiir Meister Eckhart!? ist mit Bezugnahme auf Mo-
ses Maimonides ,,alles Gute* (,,tub* v. 19 ist iibersetzt mit ,,bonum‘) eben
,.alles Geschaffene*, das der Mensch erkennen kann; diese Erkenntnis ist aber
bereits ein Wissen, weil es ,,die Natur und die Kriifte alles Geschaffenen, die

5 R. Guardini, Das Bitten in: ders., Unterscheidung des Christlichen (1935), 125.

¢ Vgl. R. Bultmann, Beitrige zum Verstindnis der Jenseitigkeit Gottes im NT (1965), 51: ,,lm AT
ist die Vorstellung durchweg die, dal man Gott mit menschlichen Augen sehen kann, daB man ihn
aber nicht sehen darf. ... Gott steht dem Blick des Menschen nicht zur Verfiigung, weil er Gott und
der Mensch Mensch ist.* Zur Sachfrage vgl. man anch Michaelis, horac ThWNT 5, 351381 und
D. Vetter, sehen THAT 692-701.

7 Irenéius von Lyon, Gegen die Hiresien in: Texte der Kirchenviter (1963), Bd. 11, 404,

8 Vgl. M. Noth a. a. O., 212.

9 Origenes, Vier Biicher von den Prinzipien (1976), 109,

10 Vgl. fiir die folgenden Zitate: Meister Eckhart, Lat. Werke, Bd. 11, 224; dhnlich Thomas von
Aquin, z. B. Summe gegen die Heiden 1, 28 und 40 (Darmstadt 1974 T 1221., 152£.).



Schauen ohne Bild 95

Verbindung seiner Teile untereinander und Zusammenhang und Einteilung*
erfassen und ordnen kann.

Jedoch: wenn die Bitte des Mose eine ihr gemidBe Erfiillung erhalten soll,
dann kann diese nicht aufgrund des einteilenden und ,,wissenden‘ Erkennens
der Schopfung verstanden werden. Mose ist jenem Verlangen unendlich viel
ndher, das Angelus Silesius so dichtet:

Weg, weg, ihr Seraphim, ihr koénnt mich nicht erquicken!

Weg, weg, ihr Engel all und was an euch tut blicken!

Ich will nun eurer nicht; ich werfe mich allein

Ins ungeschaffne Meer der bloen Gottheit ein.?
Das von Mose erbetene Sehen der Herrlichkeit Gottes ist also kein Sehen, das
das Gesichtete zum Einteilen vor sich hat, wie man die Natur analytisch ,,be-
greifen* kann. Die Schonheit Gottes ist nicht fixierbar, sondern 148t sich nur
als voriiberziehende erschauen. Die Bitte hebt Mose iiber die Gegenwart, liber
das fixierende Schauen hinaus und fiigt ihn in eine Zeitabfolge ein, die vom
Voriiberziehen Gottes ihren Grundtakt erhilt.

Dieses Schauen ist offen zur Zukunft; nur im ,,Nachfolgen* ist Gott als
Schonheit erfahrbar und kann nur so vom Menschen ,,nach*-gesehen werden:
,»,Du wirst meinen Riicken sehen.“ (v. 23) Das bittende Sehen ist gegeniiber
der heilsamen und gnadenhaften Ankunft Gottes (das gottliche Voraus der
Gnade) immer ein empfangendes Nachsehen (das menschliche Nachher).
Deshalb kann das Volk Israel seine Geschichte als Heilsgeschichte nachsehen,
nachlesen und im Nachvollzug erfahren.

Mose erfahrt die voriiberziehende, ,,hinausziehende*‘ (Exodus heifit Aus-
zug) Schonheit Gottes im Auszug aus Agypten, jene die Geschichte Israels
grundlegende Epoche.

Der Mensch, der nur besitzen will, kann diesen , hinausziechenden‘ Gott
nicht sehen. Er selbst muf sich erst wandeln, mit-,,hinausziehen*, nachfolgen,
in den Exodus gehen, wenn er den sehen mochte, der mit all seiner Schénheit
voriiberzieht. Fiir Irendus von Lyon wird diese Wandlung des Menschen (zur
Unsterblichkeit) erfiillt in der Schau Gottes: ,,Wie die, welche das Licht schau-
en, im Lichte sind und an seinem Glanze teilnehmen, so sind die, welche Gott
schauen, in Gott und haben teil an seiner Herrlichkeit. Diese Herrlichkeit
macht sie lebendig, denn die Gott schauen, empfangen das Leben.*12

Das Buch Exodus erzihlt auch von der Weigerung, sich zu wandeln: Dem
33. Kapitel geht ndamlich die Erzahlung vom Goldenen Stier (Ex 32) voraus.
Das goldene Stierbild ist das fixierte, feststehende Abbild Gottes und der Ab-
fall vom bittenden Sehen.13

11 Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann 1, 3.
12 Irendus von Lyon a. a. O., 404f.
13 Zu den Auswirkungen des Bilderverbots im AT vgl. man W. H. Schmidt, Ausprigungen des Bil-



Gerhard Glaser 96

Das Stier-Standbild ist so sichtbar, wie alles, was der Mensch selbst produ-
zieren und besitzen kann. Hier soll Gott zum Stillstand gezwungen werden —
entgegen der Weisung zum Exodus-Weg; der Mensch bindet seine Freiheit an
sein eigenes Produkt und tanzt larmend um ein goldenes Standbild.

Die Sprache der Bitte ist ohne Lirm; sie vollzieht sich im Dank und in der
Anbetung. Die dem bittenden Menschen aufleuchtende Schonheit ist anderer
Art und Herkunft als das gleiBend-spiegelnde Flittergold des kraftstrotzenden
Stieres.

Der Fels

Im Auszug aus Agypten 1Bt das Volk Israel einerseits die bequeme SeBhaftig-
keit hinter sich, findet aber andererseits mitten im Wiistengang Orte, die den
Weg in der Wiiste von einem bloBen Umbherirren zur Wanderung werden las-
sen. Der Wiistenaufenthalt ist zwar nicht mehr das dgyptische Land, wo trotz
der Knechtung Wohlstand lockte, aber er ist nicht ohne Brot (Manna — das
Brot fiir jeden Tag). Nicht die Wiiste als leerer Raum ermdglicht die Erfahrung
Gottes (sie ist freilich fordernd), sondern in der Wiiste gibt es Orte der Fiille,
dort zeigt sich Gott; in der Wiiste ist der lebendige Gott selbst: ,,Ich will (Isra-
el) in die Wiiste hinausfiihren und (ihm) zu Herzen reden.* (Hos 2,16)

In seinem ,,Mosesleben‘‘4, das eine Anweisung fiir den Weg des Menschen
zu Gott ist, deutet Gregor von Nyssa den Felsen als ,,festen Stand“ und ,,festen
Grund*, um besser und schneller auf Gott hin, ihm nachfolgend?5, gehen zu
konnen. ,,Damals geschah im Stehen ein Steigen. ... Indem Gott dem Mose den
Ort zeigt, spornt er ihn zum Lauf an. Indem er ihm das Stehen auf dem Felsen
verheiBt, zeigt er ihm die Weise des Laufens auf Gott hin.“16

Nur wer im ,,Exodus*, im Auszug sich auf den Weg begibt, kann zum siche-
ren Felsen gelangen. Aber auch der Fels ist nicht Ruhepunkt, sondern Stufe
zum Aufstieg. Stehen und Steigen werden zum Nachfolgen und Ausschreiten
auf Gott hin.

Bereits Origenes deutet den Felsen auf Christus. Er fragt in seiner 16. Homi-

derverbots? Zur Sichtbarkeit und Vorstellbarkeit Gottes im Alten Testament, in: Festschrift fiir G.
Friedrich, Das Wort und die Worter (1973), 25-34.

14 Als dentscher Text liegt der kleine Band,, Der Aufstieg des Moses* (hrsg. v. M. Blum, 1963) zu-
grunde; zur vielféltigen Anslegung des ,,Felsens* in der Patristik vgl. man J. Daniélou, Fels RAC
111, 726-732; vgl. J. Chatillon, Moise figure du Christ et modéle de la vie parfaite, Cahiers Sioniens
3, (1954) 423-432; F. L. HoBfeld, Studien zur Theologie des Weges im AT, Trier 1964.

15 In seiner Auslegung des Hohen Liedes schreibt Gregor zn Ex 33,21 ,,Damit lehrt das Worl, wie
ich glaube, daB der nach der Schan Gottes sich Sehnende das Ersehnte nur in der stelen Nachfolge
erblickt; das nie erlahmende Gehen auf 1hn hin ist die Schan Seines Antlitzes, die nur gerade dann
nach vorne gelingt, wenn wir hinter dem WORTE in Seinen FuBSstapfen gehen* (Gregor von Nys-
sa, Der versiegelte Quell, 1954, 94).

16 Gregor von Nyssa, Der Aufstieg des Moses, a. a. O., 115.



Schauen ohne Bild 97

lie zu Jeremias, wer dieser Fels, auf dem Mose steht, sei: ,,Wer ist also jener
eine Fels? Der Fels aber war der Christus. Sie tranken aus dem geistigen, be-
gleitenden Felsen. Und er stelite meine Fiie auf den Felsen, wie es der 39.
Psalm sagt.“17

Der Fels, auf dem Mose steht und Gott erreichen kann, ist Christus. Er ist die
entscheidende Stufe, der maf3gebliche und sichere Zugang zu Gott.

Diese christologische Auslegung erweitert Augustinus konsequent zur ek-
klesiologischen Deutung. Der Fels meint dann das solide Fundament des
Glaubens; die Glaubenden sehen jenen Felsen ,,in der katholischen Kirche,
von der gesagt wird: ,Uber diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen‘ (Mt
16,18).18 An einer anderen Stelle bezieht Augustinus das ganze Exoduskapi-
tel auf die Kirche. Sie ,,ist namlich der Ort beim Herrn, weil die Kirche sein
Tempel ist, und sie selbst ist auf den Felsen gebaut; und das iibrige, was dort ge-
sagt wird, stimmt einsichtig damit zusammen‘1°.

Der Fels, auf dem Mose bei Gott stehen darf, wird also dreifach interpre-
tiert: erstens ist er Stufe auf dem unendlichen Weg zur Schauung Gottes; zwei-
tens ist er ein Hinweis auf Christus als Zugang zu Gott; drittens tragt er die Kir-
che und gibt der Begegnung mit Gott in Jesus Christus Grund und Halt. Diese
dreifache Deutung behdlt ihre Stimmigkeit und GroBartigkeit fiir jeden, der
selbst einen Zugang zum Gehalt des 21. Verses im 33. Exoduskapitel sucht.

Der Ort

Der Hinweis auf einen Ort neben Gott erldutert in anderer Weise die alttesta-
mentliche Gotteserfahrung; dort wird weniger die Frage nach dem Wesen
Gottes als vielmehr die nach dem Ort (hebr.: makom) seiner Erfahrbarkeit ge-
stellt. ,, Wihrend die griechische Vorstellung vom Gedanken des Raumes aus-
geht, ist fiir makom der Gedanke eines markierten Ortes grundlegend; es be-
zeichnet daher die Stétte, die Niederlassung, den Platz, und erst im abgeleite-
ten Sinne eine Landschaft oder eine Gegend. Das griechische topos ist ein geo-
graphischer Raum, der etwas enthilt, das alttestamentliche makom eine Stét-
te, an der sich etwas befindet.*“20

Wihrend der theologische Einwand (v.20) die unterscheidende Ferne von
Gott und Mensch betont, spricht der nichste Vers die Nahe des Menschen
durch und bei Gott aus: ,,Siehe, da ist ein Ort neben mir.*“ (v. 21) Diese Nihe
ist die Nahe des Ortes in dem scheinbar ortslosen, leeren Raum der Wiiste. Im
Ort-Raum wird Gott dem wandernden Volk Israel nahe. Der heilige Ort ist

17 Origenes, Migne PG 13, 441.

18 Augustinus, De Trinitate II, XVII (Bibliothéque augustienne 15, 2561.).

19 Augustinus, De genesi ad litteram, X1I, XXVI (Bibliothéque augustiénne 49, 426-427).
20 Koster, topos, ThWNT 8, 193.



Gerhard Glaser 98

kein ausmefbarer Raum, der vom Netz menschlicher Koordinaten umspannt
ist. Der heilige Ort eroffnet einen Freiraum, der den Menschen Gott nihert.
Einen heiligen Ort kann der Mensch nicht im voraus planen und wissen; er er-
fihrt ihn im Nachsehen: ,, Wahrlich, Jahwe ist an dieser Stitte, und ich wuBte es
nicht* (Gen 28,16), sagt Jakob nach seinem Wach-Traum und Traum-Ge-
sicht: die Leiter aus Engeln, der Aufstieg zu Gott und die Niederfiihrung in die
eigene Seele, erfahren auf dem schmerzlichen Fluchtweg — was alles schon
dorthin weist, wo ,,die Engel Gottes iiber dem Menschensohn auf- und nieder-
steigen* (Joh 1,51).

Diese in vielen Texten bezeugte Ortsverwiesenheit der Gotteserfahrung ist
fiir das 33. Exoduskapitel entscheidend; aber sie gilt ebenso fiir den Berg Sinai,
den Berg Sion, fiir Jerusalem, fiir den Berg der Seligpreisungen, fiir die Insel
Patmos mit dem schauenden Johannes — iiberall dort, wo sich die Erfahrung
Gottes auch ortshaft ereignet.

Ohne diese Ortserfahrung kann auch jener johanneische Hinweis —wo Jesus
vom ,,Tempel seines Leibes* (Joh 2,21) spricht —, sicher aber die christologi-
sche Deutung des Felsens, gar nicht recht vollzogen und verstanden werden;
sie wird anders abstrakt und ortslos. Die christliche Gemeinde muB daher ihre
Versammlung stets als Ortung inmitten des gleichgiiltigen und ausmeBbaren
Raumes neu verstehen (bis hinein in die Raum-Gestaltung des Gotteshauses
im Innern) und zugleich betroffen eingestehen, daB in Jesus Christus (und
nicht mehr im geographischen Raum) der personale Ort Gottes beim Men-
schen endgiiltig da ist und jeden Ort der Gottesbegegnung durchformt?2?,

Ohne die Erfahrung eines Ortes —nicht jeder Raum ist ein Ort, aber kein Ort
ohne Raum! — ist diese Mitte des Neuen Testamentes und des christlichen
Glaubens iiberhaupt nicht verstandlich.

Der Fels als Ort — mitten im ebenen, gleichmiBigen Gang durch das alltagli-
che Flachland der Sandwiiste — unterbricht das kontinuierliche und daher ge-
staltlose BewuBtsein und erhebt den bittend-schauenden Menschen mit Geist,
Seele und Leib: ,,Dieser Fels ragt heraus an Hohe des Geistes und an Erschau-
ung der Wahrheit und an Vollendung der Lebenshaltung, ‘22

Die Einbergung

Dieser Vers (22) nimmt das Versprechen (v. 19), die Schoénheit voriiberziehen
zu lassen auf und erwédhnt erneut den Felsen (v. 21). Jetzt aber steht Mose
nicht mehr auf dem Felsen bei Gott, sondern Gott fiigt Mose in einen Felsen-

21 Vgl. dazu K1. W. Hilbig, Der konkrete ,Ort’ der Aligegenwart Gottes, in: Theologie und Glaube
69 (1979), 220-223.

22 Albertus Magnus, Postilla super Isaiam 32,2 (Opera omnia, hrsg. von H. Ostlender, 1952, Bd.
X1X, 348).



Schauen ohne Bild 99

spalt, in eine bergende Felsenhohlung hinein. Zwischen Gott und Mose ent-
steht scheinbar ein Abstand. Im Vers 20 heiflt es: Gottes Angesicht kann der
Mensch nicht sehen. Der Mensch muB in der Felsenkluft geschiitzt werden vor
dem Angesicht Gottes, das dem schauenden Menschen den Tod bringen kénn-
te. Zwei Grunderfahrungen spielen zusammen: einerseits die konkrete Néihe
Gottes beim Menschen und andererseits die Urferne zwischen Gott und dem
Menschen, wodurch der sterbliche Mensch vor der todbringenden Nahe geret-
tet wird und iiberleben darf.

Origenes findet aus seiner Sicht die Vermittlung der zwei Erfahrungen, die
im Wortlaut sich zu widersprechen scheinen; er fiahrt in der bereits angefiihrten
16. Homilie zu Jeremias fort: ,,Was war die Kluft des Felsens? Wenn du den
Felsen in seiner Einheit und den ankommenden Aufenthalt Jesu siehst, so
wirst du die Kluft gemiB seiner Ankunft sehen und durch diese Kluft wird das
gesehen, was nach Gott ist.““23 Die Felsenkluft ist also die Offnung auf Gott hin
in Jesus Christus. Folgt man dieser Deutung, dann bleiben weder todliche
Nahe noch Abstand. Denn diese H6hlung ist der Lichtblick auf Gott selbst und
macht den Weg fiir das Sehen und die Nachfolge frei. Die Kluft des Felsens als
Vermittlung zwischen Mensch und Gott versperrt nicht, sondern birgt und
weist weiter. In Jesus Christus, der ja der Fels ist, sind Nihe und Ferne einge-
borgen.

Ganz so fremd dem heutigen Verstehen der Bibel, wie es beim ersten Lesen
scheinen mag, ist diese Auslegung des Origenes keineswegs. Die Gotteserfah-
rung des Mose scheint nicht anders moéglich zu sein als in jenem Wechsel von
Nihe und Ferne, von Erhebung und Versenkung in die Hohlung, die den iiber-
hellen Glanz der Herrlichkeit Gottes maBigt und mildert. Ist hier nicht ein Ur-
bild jeder besinnenden Erfahrung und jeglichen Glaubenslebens in seinen
Hoch- und Tieflagen entworfen?

Die Hand Gottes

Aus der Ferne der Hohlung erwichst aber nochmals eine Nihe. Es ist jetzt die
Nihe der bergenden Hand Gottes, die iiber Mose gebreitet wird.

Mehr als 200 Stellen im Alten Testament erwédhnen die Hand Gottes?4. Da-
bei diirfen vor allem zwei Aspekte hervorgehoben werden: die Hand Gottes
stiftet Geschichte (vgl. Ex 13,3), und sie weist auf das schopferische Tun Got-
tes hin (vgl. Jes 45,11 oder Ps 8,7). Gregor von Nyssa kann so die Hand Gottes

23 Origenes, Migne PG 13, 441.

24 Zum folgenden vgl. E. Lohse, cheir, ThWNT 9, 413-424; fiir sonslige, dichterische und bildli-
che Hinweise ist auf das Buch aufmerksam zu machen: H. undJ. Jursch, Hinde als Symbol und Ge-
stalt (1967); besonders zu den Hiudeun Gottes, 11-43.



Gerhard Glaser 100

mit seiner Schopferkraft und mit dem alles erschaffenden Wort (des Johan-
nes-Prologs) verbinden?s.

Aber: die Erwidhnung der Hand Gottes hier (v. 22 und 23) meint nicht die
Schopfertitigkeit und Geschichtsmichtigkeit Gottes. Schon das hebriische
Wort bezieht sich auf die Handinnenflache (kaph). Obschon durch die Redak-
tion der Verse 20 und 22/23 die Distanz zwischen Gott und Mose verstirkt ist,
wird zugleich die Nidhe Gottes intensiviert: es ist die Ndhe des bergenden
Handinnern. Diese Nahe ist so eng und dicht, dafl Gott nur zu sehen ist, wenn
er aus der Nihe wieder gleichsam weitergegangen ist und seine Hand hinweg-
gehoben hat.

Auch diese handhaft nahe Gotteserfahrung ist dem Betenden im Alten
Bund vertraut; man denke an den Psalm 139,5: ,,Von riickwirts und vorne
schlieBt du mich ein, und du legst auf mich deine Hand.* Fiir das Neue Testa-
ment kann man hinweisen auf das Wort Jesu an seinen Vater: ,,Vater, in deine
Hinde lege ich meinen Geist.* (Lk 23,46; Ps 31,6)2¢ Auch die Ikonographie
zeigt, daB die Hand (vom 4. bis zum 13. Jahrhundert) das wichtigste Zeichen
fiir Gott-Vater war?’.

Wer anschauen will, wie Gnade und aufnehmend-bergende Hand zusam-
mengehdren, der betrachte das Bild Rembrandts aus dem Jahre 166828: | Der
verlorene Sohn“. Der Vater kommt dem heimkehrenden Sohn (in der Ferne
schon will er heimkehren) zuvor und neigt sich liebevoll-gnadig itber den
knienden, durch die Schuld in sich selbst gebeugten Sohn. Die Hinde des Va-
ters nehmen seinen ganzen Leib, den Sohn selbst an und bergen ihn. Der Vater
wendet sein Angesicht dem Sohn und dem Betrachter zu: so, nur so ist ein Va-
ter. Das ist Gnade. Das Gesicht des Sohnes sehen wir kaum — weil jeder, der
vor dem Bild steht, dieser Sohn sein kann. Ob sich nicht auch in diesem Bild
jene den Mose behiitende Handinnenfliche widerspiegelt? Ob die alttesta-
mentliche Erfahrung der Hand Gottes nicht eine unwiderrufliche Verdichtung
zur Inkarnation und zum Kreuz hin in sich schlief3t?

25 Vgl. Gregor von Nyssa, Der Aufstieg des Moses, a. a. O., 116.

26 Aufmerksam gemacht werden soll hier nur auf den inneren Spannungsbogen zwischen dem
Geist und den Hénden, zwischen dem sterbenden Jesus und dem aufnehmenden Vater; vgl. vor-
erst K. Rahner, Seht, welch ein Mensch! in: Schriften zur Theologie VII, 137-140.

27 Vgl. Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2 (1970), 211-214; besonders beachte man die
sogenannten Gnadenstuhlbilder, auf denen die Hiande des Vaters den Gekreuzigten auf- und an-
nehmen. In ganz anderer Weise ist zu beachten, da der Mensch nicht nur ,,Bild* Gottes genannt
wird, sondern daB es im Mittelalter auch iiblich war, ihn als Gottes Handgebilde zn bezeichnen;
vgl. dazu U. Herzog, gotes hantgetdt. Versuch, ein Wort in Erinnerung zu bringen, in: NZZ. 12/13.
1. 1980.

28 Vgl. dazu M. Hausmann, Der Mensch vor Gottes Angesicht. Rembrandt-Bilder- Deutungsversu-
che (1976), 91-101 (mit Abbildung).



Schauen ohne Bild 101
Der Riicken Gottes

Fragt man sich beim Lesen der Verse 18 bis 23, was Mose denn sehen will und
was er schauen darf, dann wird Verschiedenes — von Vers zu Vers wechselnd,
so als ob das zu Sehende nicht festgehalten werden kann — genannt. Mose will
die Herrlichkeit (v. 18), die kabod Gottes schauen. Die Antwort Gottes aber
spricht von der voriiberzichenden Schénheit und vom Namen der Gnade?®:
beide gehen vor Mose her und sind nicht festzuhalten. Im 20. und 23. Vers wird
plotzlich3® vom Sehen des Angesichtes Gottes gesprochen, obschon Mose zu-
vor (v. 18) das Angesicht nicht sehen mochte (deutlich zeigt sich hier die Bear-
beitung des Textes). Vers 20 betont den Unterschied und die Ferne zwischen
Gott und Mensch3?, jene Distanz des Todes selbst, in dem der nur zuschauende
Mensch im Drau3en sterben muf3, damit der bittende Mensch in der Hohlung
und Handeinbergung die voriiberziehende Herrlichkeit erschauen kann. Vers
21 bringt dagegen wieder die greifbare Nihe. Im Vers 22 wird nochmals die
Herrlichkeit als Vollendung des Schauens genannt. Im letzten Vers 23 hinge-
gen wird der Haupteinwand des 20. Verses wiederholt: die absolute Urdistanz,
der Tod, verhindert das Sehen des Angesichtes Gottes. Der Vers 22 spricht da-
von, daB3 Gott seine bergende Hand von Mose wegnimmt, und etwas ganz An-
deres und Einmaliges (wie die ,,Schonheit™, v. 19) gezeigt wird: Mose darf den
Riicken Gottes sehen.

Das hebriische Wort fiir ,,danach* (von hinten her), womit der Riicken ge-
meint ist, bezeichnet vor allem einen zeitlichen Vorgang32. Mose sieht dem
nach, der im Voriibergang sich erschauen 1a8t. Wihrend Mose bei Gott steht,
kommt Gott selbst in Bewegung. Der Mensch in seiner Betroffenheit darf ru-
hen, weil Gott voriibergeht. Im Exodus, mitten im unbarmherzigen Lauf der
alltdglichen Zeit, hat der Mensch wieder Zeit, um zu ruhen; er findet Ruhe, die
ja die andere Zeit Gottes ist (vgl. Ps 132,14; Hebr 3,7-4,11)33.

Origenes unterscheidet im 2. Buch seines Werkes ,,Von den Prinzipien‘ das
korperliche Sehen vom geistigen Sehen (bezogen auf Joh 1,18) — das Sehen
mit den Leibes-Augen (oculis carnalibus) vom Schauen mit dem Blick des
Herzens und der Erfahrungskraft des Geistes (visu cordis ac sensu mentis); er
betont die Unsichtbarkeit und Unkorperlichkeit Gottes. Dann schreibt er zum
Wort vom ,,Riicken Gottes*: ,,Das ist natiirlich im mystischen Sinne (sacra-

29 Dazu die sachliche Ndhe von Ex 34,5-6; Gottes angerufener Name ist seine Gnade; vgl. E.
Schillebeeckx, Christus und die Christen (1977), 851.

30 Dazu J. Reindl a. a. O., 157, 161 und 195; ebenfalls G. v. Rad, Theologie des AT I, 298 und Mi-
chaelis, Horao, ThWWNT 5, 225.

31 Was ja wiederum nicht heiBt, daB der Mensch Gottes Angesicht nicht sehen darf; der Mensch
stirbt, wenn er Gott sicht; man lese dazn einmal Lk 9,27.

32 E, Jenni, danach THAT 1, 110-118; hier 110.

33 Dazu E. Schillebeeckx, a. a. O., 274-281 (dort auch sonslige Literatur und Hinweise zur
,»Ruhe).



Gerhard Glaser 102

mentum) zu verstehen, wie alle Worte Gottes, und ganz fernhalten muf3 man
die Ammenmirchen, die von Ignoranten iiber das ,Angesicht‘ und den ,Riik-
ken® Gottes erfunden werden. Origenes interpretiert nun die Sicht des Riik-
kens (aus dem Gegensatz zum Schauen des Angesichtes) als ein Sehen ,.ex
parte aliqua““3* (nur zum Teil, aus einer bestimmten Sicht); der Riicken wird
also nicht im wortlichen Sinne — wie es anscheinend die Gnostiker taten—, son-
dern im geistigen Sinne ausgelegt.

GewiB: die Unterscheidung von Gesicht und Riicken (bei Gott) ist im Alten
Testament einmalig3s. Ob sie allerdings nur die ,,spitzfindige Auskunft in einer
Zeit schriftgelehrten Bemiihens um die Harmonisierung bereits vorliegender
Texte mit theologischen Reflexionen‘“3¢ bedeutet, ist ebenso fraglich wie die
Hinweise auf den Anthropomorphismus der Rede vom ,,Angesicht* Gottes;
diese menschengemiBe Bildsprache miiite — so argumentiert man dann kon-
sequent weiter — neu iibersetzt und in bloBe Kultformeln aufgeldst werden:
Gottes Angesicht sehen sei nichts anderes als die Formel fiir den Tempel-
besuch37.

Aber fiir das 33. Kapitel im Buch Exodus und fiir die Unterscheidung ,,An-
gesicht— Riicken* gilt der Ausweg in die Kultformel nicht. Darauf weist schon
F. Notscher selbst hin3®; auch J. Reindl schreibt: ,,Die Verwendung im Kult
berechtigt uns in keiner Weise zu einer Ableitung aus dem Kult“, und weiter:
,,Nun findet sich zwar in alten Uberlieferungen die Anschauung, daB es eine
Maéglichkeit gibt, Gott in irgendeiner Gestalt zu sehen (Ex 24,9; Ex 34,4f.;
Num 12,8), aber dieses Gottschauen vollzieht sich nicht an einem Heilig-
tum. ‘3% Dies trifft auch fiir die Gottesbegegnung, die das 33. Exoduskapitel im
Auge hat, zu. Es gibt Zeiten in der Geschichte der alttestamentlichen Gottes-
erfahrung, wo der Ort der Gottesnihe nicht im anerkannten Heiligtum zu fin-
den ist.

34 Origenes, Von den Prinzipien, a. a. O.,336/337,339; vgl. den Vulgatatext von 1 Kor 13,9: ex
parte enim cognoscimus.

35 Vgl. F. Notscher, Das Angesicht Gottes schauen (1924), 53.

36 J. Reindl a. a. O, 68.

37 Nétscher 16st fast alle Ansdriicke, in denen das Worl ,,Angesicht sehen* vorkommt, auf. Auf die
eigentiimliche Vorrangigkeit des Sehens hat in einer genanen Wortanalyse besonders fiir das pro-
phetische Schanen H. F. Fuchs, Sehen und Schauen (1978) aufmerksam gemacht, 250: ,,Das
Schauen géttlicher Offenbarung hat durchaus seine eigenstindige Bedeutung, das auch dann noch
mehr als nur den Rahmen abgibt, wenn zur Vision die Audition hinzutritt. Man wird deshalb anch
Kohler nicht zustimmen konnen, wenn er mit Blick auf das Gesamtphinomen Offenbarung sagt:
,Das Visuelle huscht voriiber, der Worlinhalt bleibt.““ Die biblische Gotteserfahrung ist viel mehr
aufs Sehen angelegt, als eine — durch die dialektische Theologie merkwiirdig unterstiitzte — histo-
risch-kritische Exegese lange Zeit wahrhaben wollte.

38 F. Notscher a. a. O., 46f.

39 J. Reindl a. a. O., 46f. 161.



Schauen ohne Bild 103
Die Gestalt Gottes

Weder reine Kultformel noch Anthropomorphismus*? reichen als Erkldrung
aus. Was aber bedeuten dariiber hinaus, was meinen das Angesicht, das Mose
nicht sehen konnte, und der Riicken, den er gesehen hat? Die Verstehensver-
suche der Tradition schenken eine iiberraschende Fiille von Einsichten.

Das hebriische Wort panim (Angesicht) steht insgesamt 2127mal im Alten
Testament; substantivisch und auf Gott bezogen 120mal; das zugrunde lie-
gende Verb puh (sich wenden) meint vor allem ein Sich-Hinwenden auf einen
anderen zu. Das entsprechende griechische Wort prosopon bedeutet zunéchst
weniger die Person in ihrem SelbstbewuBtsein, sondern vielmehr das, ,,was
(einem anderen) gegen die Augen gerichtet ist.“4! Die Bedeutungen des he-
braischen Wortes sind mannigfaltig; es meint das menschliche Angesicht, das
Aussehen (auch als Hinweis fiir das Innere), den Blick der Augen, die Person
oder einfach die Vorderseite eines Gegenstandes. Seine intensivste Bedeutung
erhilt es als Zuneigung und Zuwendung, die kaum noch etwas mit der Vorder-
seite eines Gegenstandes zu tun hat. Geht man von dieser Grundbedeutung
aus, dann weist das Wort ,,Angesicht (im 33. Exoduskapitel zusammen mit
den anderen Worten Gnade, Erbarmen, ortshafte Nihe bei Gott und bergende
Hand) auf ein liebevolles Sichneigen Gottes zu Mose hin.

Aber die Hinzufiigung des Wortes ,,Riicken‘ von spiterer redaktioneller
Hand, die vielleicht selbst auf einem MiBverstindnis des Wortes ,,Angesicht*
als wortlich zu nehmende Vorderseite beruht*2, scheint nun die Grundbedeu-
tung zu dndern: das Angesicht wird endgiiltig zur Vorderseite, die Gott vom
Menschen abwendet, und der Riicken zur bloBen Teilsicht oder Riickseite;
Gottes Zu- und Hinneigung sind dann nicht mehr sichtbar und von Mose abge-
wandt. Die urspriingliche Zuwendung Gottes in Gnade wird abgeschwacht*3;
Mose mochte Gottes Gnade erfahren und die Herrlichkeit des Angesichtes
sehen, ihm wird sogar versprochen, die Schonheit Gottes im Voriibergang
schauen zu diirfen — aber zuletzt darf er Gott nur von hinten, nur Gottes Riick-
seite sehen; Mose hat zuletzt das Nachsehen.

Mit den bisher gegebenen Erliduterungen wird die Deutung des Origenes
aufgenommen. Der ,,Riicken‘‘ Gottes ist dann nur jene Teilsicht von Gott, die

40 Vgl. die den Menschen in seinem Wesen wandelnde Ansdentung eines positiv verstandenen
Anthropomorphismus: ,,Der Mensch — jener Andere, als welcher er der sein muB, kraft dessen der
Gott allein sich iiberhaupt offenbaren kann, wenn er sich offenbart.” (M. Heidegger, Schellings
Abhandlung iiber das Wesen der menschlichen Freiheit, 1971, 198).

41 E. Lohse, prosopon, ThAWNT 6, 769-781; hier 769 A 1; insgesamt anch A. S. van der Wounde,
Angesicht, THAT I1, 432-460; ebenfalls J. A. Robilliard, Face, DictSpir V, 26—33; hier wird anch
vor einer allzu schnellen Gleichsetzung von ,,Angesicht* und ,,Person‘‘ gewarnt.

42Vgl. J. Reind] a. a. O., 68f.

43 Vgl. z. B. Kittel, akuo, ThWNT 1, 218 und auch E. Lohse a. a. O., 774, der darin noch eine Be-
stdtigung des Vorranges vom (hebraischen) Worl vor dem (griechischen) Aunge sehen will.



Gerhard Glaser 104

dem Menschen méglich ist, und darf auf keinen Fall wortlich genommen wer-
den; es bedentet Abschwichung und Wissen als bloBes Teilwissen.

Doch bereits Gregor der Grofle nimmt die Unterscheidung von Angesicht
und Riicken vertiefend auf und wendet sie auf zwei Stufen der Gotteserkennt-
nis an: ,,Was wir jetzt von der Goéttlichkeit betrachten kdnnen, ist nicht die
Pracht selbst, sondern die Hiille der Pracht. Zwar die Riickseite erkennen wir,
wenn wir nachfolgen; aber beim Folgen gelangen wir zu ihm, und so erkennen
wir die Vorderseite, das ist die Pracht des Gesichts.“ 44 Der Riicken ist nur die
Hiille der Pracht; die Vorderseite (anteriora) ist die Pracht des Gesichts, die
sehen wir aber erst nachher im Himmel, wenn wir nachfolgen. Gregor inter-
pretiert schon mit Zeit und Ewigkeit; den ,,Riicken* (der Zeit) selbst muf} er
aber noch vom ,,besseren‘ Angesicht (der Ewigkeit) her auslegen.

Wohl im Anschlufl an Augustinus dentet nun Rupert von Deutz den ,,Riik-
ken** Gottes christologisch ans und 148t den Logos sprechen: ,,Ich aber steige
deshalb — Mensch geworden unter Menschen — hinauf, damit in mir der
Mensch, der in Adam gestorben ist, wieder lebt. Wenn ich also hinaufstiege
nicht im Menschen — als verborgener Gott —, sondern als geoffenbarter Gott,
so wiirde der Nutzen des Kreuzes behindert, und der Mensch konnte nicht le-
ben, weil er nicht erlost wiare. Den wahrhaftig Glaubenden wird der Vorteil des
Schanens nicht verneint ... Nachdem er ndmlich von den Toten anferstanden
und in den Himmel aufgestiegen ist, haben sie (die Glaubenden) erkannt und
so in gewisser Weise seine Riickseite gesehen. 45

Diese Riickseite Gottes ist der menschgewordene und als Mensch anfgestie-
gene Sohn Gottes; ihm sehen die Glaubenden — bei seinem Aufstieg — nach.
Die Riickseite ist nun keine bloBe Abschwichung mehr, sondern die fiir das
menschliche Heil notwendige Weise, wie Jesus Christus als verborgener Gott
in den Himmel aunfsteigt.

Ebenfalls christologisch legt Wilhelm von Saint-Thierry diese Stelle in seiner
Schrift ,,Uber die Gottesschan* aus: ,,Und oft, wenn ich betrachte und zu se-
hen begehre, seh ich den Riicken dessen, der mich sieht, das heiBt: ich schaue-
anf zor Niedrigkeit der menschlichen Heilsordnung Christi, deines Sohnes,
wenn sie voriiberzieht.“4¢ Den Riicken Gottes sehen, heiBt auch hier: Gott so
sehen, wie er sich dem Menschen zeigt, nimlich in Niedrigkeit in Jesus Chri-
stus. Diese Zuwendung in Niedrigkeit wird von Martin Luther anfgenommen.
Er legt den Riicken Gottes ebenfalls christologisch aus: ,,Die Riickseite und

44 Gregor der GroBe, In librum primum regum Nr. 111 (CCSL CXLIV, 611; Migne PL 466).
45 Rupert von Deutz, De sancta Trinitate et operibus eius (CCCM XX11, 797); man vergleiche dazu
auch Bonaventura, ltinerarium (Miinchen 1961), 155: ,,LaBt uns also sterben und in das Dunkel
eintreten; gebieten wir den Sorgen, Geliisten und Trugbildern Schweigen; gehen wir mit Christus,
dem Gekreuzigten, aus dieser Welt zum Vater, damit wir, wenn uns der Valer gezeigt worden ist,
mit Philippus sprechen: Es geniigt uns.*

46 W. von St.-Thierry, Gott schauen Gott lieben (1961), 19.



Schauen ohne Bild 105

das Sichtbare Gottes ist das Gegenteil des Unsichtbaren, das ist die Mensch-
lichkeit, die Kraftlosigkeit und die Torheit.*4” Der Riicken Gottes ist die Ndhe
Gottes in Jesus Christus am Kreuz, in Kraftlosigkeit und Torheit. Gott wendet
sich gerade nicht vom Menschen ab, sondern menschlich dem Menschen zu,
also in Niedrigkeit. Wer den Riicken Gottes sieht, der schaut Gott nicht mehr
nur zum Teil, sondern so, wie er zutiefst uns Menschen nahe ist. Der Riicken ist
keine Abwendung, sondern eine Konkretisierung dessen, was mit Angesicht
gesagt ist: das bis zur Niedrigkeit Absteigen Gottes, seine Zuwendung zum
Menschen.

Freilich: mit der Absage, daB kein Mensch das Angesicht Gottes sehen
kann, wird zugleich jenes MiBverstindnis abgewehrt, das aus der voriiberzie-
henden Herrlichkeit Gottes ein anschaubares Abbild machen will. Die Um-
wendung vom Angesicht zum Riicken im Vorbeiziehen selbst spricht auf deut-
liche Weise aus, was der alttestamentliche Beter schon immer gewuf3t hat: da3
er sich von Gott kein Bild machen darf; aber auch, was er nur ahnend und bit-
tend erfahren konnte, daB Gott sichtbar wird in Niedrigkeit. Die Unterschei-
dung von Angesicht und Riicken — und hier kommt alles auf die Unterschei-
dung und Wendung an — 148t den Menschen statt eines fixierbaren Bildes jetzt
eine Gestalt Gottes schauen. Nur das Angesicht schauen zu wollen birgt immer
die Gefahr, zuletzt eine bloB abbildhafte Vorderseite présentiert zu sehen.
Aber die Gestalt Gottes ist weder ein Abbild noch eine Verkorperlichung. Wir
begreifen schon schwer, da3 auch der menschliche Leib zuinnerst Wendung
und Zuwendung ist. Die Gestalt Gottes ist noch weitaus mehr das liebende
Verhalten und die bis zur Menschwerdung und zum Kreuz vollzogene Zunei-
gung Gottes zum Menschen. Sie darf nicht als ein Mehr an Information, son-
dern als das Tun Gottes auf uns zu gesehen werden. Weil aber Gott sich selbst
zum Menschen hin engagiert, deshalb kann auch der Mensch nur bittend und
selbst engagiert Gott erschauen. Oder nochmals auf den Text des 33. Kapitels
hin gesprochen: die voriiberziehende Schonheit zeigt sich als kenotische, sich
entduBernde Gestalt. Die Gestalthaftigkeit Gottes ist die sich erniedrigende
Schonheit und Liebe.

47 M. Luther, Disp. Heid. h., WA 1, 362; vgl. WA 40/178, 6; TR 1, 467, 32 Nr. 925.





