
Schauen ohne Bild 

Zur alttestamentlichen Gotteserfahrunj 

Gerhard Glaser, Tübingen 

(18) Da bat Mose: •Laß mich doch deine Herrlichkeit schauen." 
(19) Er antwortete: •Ich will all meine Schönheit an dir vorüberziehen 
lassen und den Namen Jahwes vor dir ausrufen. Ich werde gnädig sein, 
wem ich gnädig sein will, und werde mich erbarmen, wem ich mich er- 
barmen will." 
(20) Weiter sprach er: •Mein Angesicht kannst du nicht schauen, denn 
kein Mensch sieht mich und bleibt am Leben." 
(21) Jahwe sprach: •Siehe, da ist ein Ort neben mir, tritt auf den Felsen. 
(22) Wenn dann meine Herrlichkeit vorübergeht, will ich dich in die 
Höhlung des Felsens stellen und meine Hand über dich breiten, bis ich 
vorübergegangen bin. 
(23) Wenn ich meine Hand zurücknehme, wirst du meine Rückseite 
schauen. Aber mein Angesicht kann niemand schauen." (Ex 33) 

Die Bitte 

Mit der Bitte, Gott schauen zu dürfen, beginnt ein schöner und zugleich dichter 
Text des Alten Testaments. •Es gibt Stellen des Alten Testamentes, die in sich 
gewaltiger und lebendiger sind als in ihrer neutestamentlichen Anwendung 
und Auffassung, und Christus unterläßt es nicht, die Gläubigen auf diese ge- 
waltigen, alles begründenden Ursprünge zurückzuverweisen."1 Das Gesagt- 
und Geschriebensein auf der einen und das Gehört- und Verstandenwerden 
auf der anderen Seite fallen nicht immer in der gleichen Zeit zusammen; das 
Hören und Verstehen kann sich in eine Geschichte und zur weiteren Erfahrung 
hin entfalten. Auch deshalb spricht uns heutige Menschen dieser vor langer 
Zeit geschriebene, wesentlich dichterische Text an und macht uns betroffen. 

Das hier ausgewählte 33. Kapitel des Buches Exodus2 hat zu allen Zeiten 
den suchenden, im Glauben sich vertiefenden Menschen angezogen. Die im 

1 H. U. von Balthasar, Verbum Caro (1960), 80. 
2 Es hängt textlich vom folgenden 34. ab; vgl. M. Noth, 2. Buch Mose (1959); ebenso J. Reindl, 
Das Angesicht Gottes im Sprachgebrauch des Alten Testamentes (1970). Der älteste Bestand des 
33. Kapitels sind die Verse 18 und 19, sowie der in der Folge besprochene 21. Vers als Verbindung 
zum 34. Kapitel. Vers 20 kann als hinzugefügter theologischer Einwand gelten; die Verse 22 und 
23 sind redaktionelle Verbindung zwischen dem Bestand (v. 18, 19 und 21) mit dem Vers 20. 



Schauen ohne Bild 93 

Vers 18 ausgesprochene Bitte des Mose klingt von weither, aus den Tiefen des 
menschlichen Herzen und möchte Gott aus der Ferne in die nächste Nähe ru- 
fen: •Laß mich doch deine Herrlichkeit schauen." Ein solcher Bitt-Ruf will 
weder die Existenz Gottes beweisen, noch gründet er in der unsere Zeit prä- 
genden Gottesverdunkelung3; vielmehr erfüllt er sich in die der Schau entspre- 
chenden Anbetung: •Mose verneigte sich eilends zur Erde und warf sich nie- 
der." (Ex 34,8) 

Die freie, wenngleich drängende und eindringliche Bitte hat ihren eigenen 
Sprach- und Wirklichkeitshorizont: Nur wer bitten kann, kann sehen und er- 
fahren. In der Bitte wird der Mensch von seinem Beobachtungsturm der In- 
formation (existiert Gott oder nicht?)4 heruntergeholt, durch Gott auf den Fel- 
sen (vgl. V. 21) gehoben und •eingefügt" in die Nähe Gottes, die jede Bitte 
erst ermöglicht. 

Die Bitte, Gottes Herrlichkeit zu sehen, streitet auch gegen die Gleichgül- 
tigkeit der Menschen, die nach dem Motto leben: glücklich sein kann man auch 
ohne Gott. Bittend übersteigt der Mensch die scheinbar alles befriedigende, 
die Bedürfnisse stillende Gegenwart. Wer bittet, der will über das, was da ist, 
hinaus. 

Die Bitte wendet sich auch gegen die innere, eigene Erfahrungslosigkeit. Sie 
möchte aus dem trüben Teich des Stillstandes stromaufwärts wieder zur klaren 
Quelle gelangen. Der Bitt-Ruf des Mose ist aber auch kein Blick über den 
Zaun der Endlichkeit ins Jenseits und kein Versuch, eine eventuell noch beste- 
hende Informationslücke über Gott zu schließen; denn das •Schauen" wird 
durch das Bitten von einem distanzierten und abschließenden •Zu-Schauen" 
ins ausblickende, eröffnende •Er-Schauen" umgewendet. Das bittende 
Schauen läßt sich beschenken; es geschieht nicht mit den Augen und in der 
Sprache des besitzenwollenden Beobachtens. Das bittende Schauen ersieht 
und erwartet den, der sich vorübergehend zeigt. Es bleibt deswegen nicht beim 
nur Vorhandenen stehen, sondern engagiert den Bittenden, so daß dieser in 
das, was er sieht, einbezogen wird; nur wer bittet, ist betroffen, nur wer bittet, 
ist dabei und bemerkt das, was geschieht, und den, der vorübergeht. Solches 
Bitten entspringt keineswegs einem Mangel oder einem Bedürfnis, sondern ei- 
ner freien Gunst. 

3 Vgl. dazu H. G. Hubbeling, Die Logik der Religion, in: ZSTh 1 (1979), 14: •... daß man Gott für 
das praktische Leben nicht mehr braucht. Ich bin auch der Meinung, daß die meisten in dieser 
Weise Atheist sind, nicht aus tiefster Überzeugung, sondern aus praktischen Gründen." 
4 Vgl. R. Laing, Phänomenologie der Erfahrung (1969), 131: •Alles deutet darauf hin, daß der 
Mensch Gott erfahren hat. Glaube war nie eine Frage des Vertrauens darauf, daß Gott existierte, 
sondern des Zutrauens in seine ,Präsenz', die erfahren wurde und von der man wußte, daß sie exi- 
stierte als eine in sich gültige Gegebenheit. Wahrscheinlich erfahren weit mehr Leute in unserer 
Zeit weder die ,Präsenz' Gottes noch die ,Präsenz' seiner Absenz, sondern die Absenz seiner Prä- 
senz'." Mit anderen Worten, sie werden gleichgültig. 



Gerhard Glaser 94 

Auch die Antwort Gottes an Mose ist unverfügbar, frei und entspricht so der 
Bitte. •Gott ist der in freier Bewegung Kommende. Der Mensch ist von Gott 
zur Initiative des Einvernehmens gerufen ... Von der bloßen Welt her gibt es 
keine Bitte."5 Die im Vers 20 ausgesprochene Unschaubarkeit Gottes hat zu- 
nächst die Bedeutung der UnVerfügbarkeit und Heiligkeit Gottes6. Jahwe ist 
nicht aus Willkür (also nur dann und wann - manchmal abwesend und dann 
wieder anwesend), sondern in freier und souveräner Zuneigung stets gnädig 
(vgl. Ex 3,14). Freilich: •Aus sich selbst sieht ja der Mensch Gott nicht; wenn 
Gott es aber will, wird er von den Menschen gesehen, von denen er es will, 
wann und wie er will."7 Weil Gott frei ist, deshalb ist er nicht sichtbar wie ein 
Gegenstand; er zeigt sich in Gnade gleichwohl dem frei bittenden Menschen. 

Die Schönheit Gottes 

Dem bittenden Sehen erscheint die Schönheit Gottes (v. 19). Das hebräische 
Wort •tub" (Schönheit) ist hier, fast einzigartig im Alten Testament8, auf Gott 
selbst bezogen. Aber kann der Mensch überhaupt Gottes Schönheit sehen? 

Die lange Zeit maßgebliche Übersetzung des hebräischen Wortes •tub" und 
des griechischen Wortes •doxa" in das lateinische Wort •bonum" (das ist 
•gut") deutet den Text um, löst die Frage des Menschen auf. Die Antwort 
kann dann doch nur noch lauten: Der Mensch kann Gott in seinem Wesen 
(Gott selbst als Schönheit) nicht erkennen, aber er kann aus der guten Schöp- 
fung den guten Schöpfer erschließen. Origenes schon weist maßgebend in 
diese Richtung: •Unsere Vernunft erkennt also, da sie Gott nicht an sich, so 
wie er wirklich ist, betrachten kann, aus der Pracht seiner Werke und der 
Schönheit seiner Geschöpfe den Vater des Alls."9 Nicht mehr von der Schön- 
heit Gottes, sondern nur noch von der Pracht und Schönheit der Geschöpfe 
wird hier gesprochen. Und für Meister Eckhart10 ist mit Bezugnahme auf Mo- 
ses Maimonides •alles Gute" (•tub" v. 19 ist übersetzt mit •bonum") eben 
•alles Geschaffene", das der Mensch erkennen kann; diese Erkenntnis ist aber 
bereits ein Wissen, weil es •die Natur und die Kräfte alles Geschaffenen, die 

5 R. Guardini, Das Bitten in: ders., Unterscheidung des Christlichen (1935), 125. 
6 Vgl. R. Bultmann, Beiträge zum Verständnis der Jenseitigkeit Gottes im NT (1965), 51: •Im AT 
ist die Vorstellung durchweg die, daß man Gott mit menschlichen Augen sehen kann, daß man ihn 
aber nicht sehen darf.... Gott steht dem Blick des Menschen nicht zur Verfügung, weil er Gott und 
der Mensch Mensch ist." Zur Sachfrage vgl. man auch Michaelis, horao ThWNT 5, 351-381 und 
D. Vetter, sehen THAT 692-701. 
7 Irenäus von Lyon, Gegen die Häresien in: Texte der Kirchenväter (1963), Bd. II, 404. 
8 Vgl. M. Notha. a. O., 212. 
9 Origenes, Vier Bücher von den Prinzipien (1976), 109. 
10 Vgl. für die folgenden Zitate: Meister Eckhart, Lat. Werke, Bd. II, 224; ähnlich Thomas von 
Aquin, z. B. Summe gegen die Heiden I, 28 und 40 (Darmstadt 1974 I 122f., 152f.). 



Schauen ohne Bild 95 

Verbindung seiner Teile untereinander und Zusammenhang und Einteilung" 
erfassen und ordnen kann. 

Jedoch: wenn die Bitte des Mose eine ihr gemäße Erfüllung erhalten soll, 
dann kann diese nicht aufgrund des einteilenden und •wissenden" Erkennens 
der Schöpfung verstanden werden. Mose ist jenem Verlangen unendlich viel 
näher, das Angelus Silesius so dichtet: 

Weg, weg, ihr Seraphim, ihr könnt mich nicht erquicken! 
Weg, weg, ihr Engel all und was an euch tut blicken! 
Ich will nun eurer nicht; ich werfe mich allein 
Ins ungeschaffne Meer der bloßen Gottheit ein.11 

Das von Mose erbetene Sehen der Herrlichkeit Gottes ist also kein Sehen, das 
das Gesichtete zum Einteilen vor sich hat, wie man die Natur analytisch •be- 
greifen" kann. Die Schönheit Gottes ist nicht fixierbar, sondern läßt sich nur 
als vorüberziehende erschauen. Die Bitte hebt Mose über die Gegenwart, über 
das fixierende Schauen hinaus und fügt ihn in eine Zeitabfolge ein, die vom 
Vorüberziehen Gottes ihren Grundtakt erhält. 

Dieses Schauen ist offen zur Zukunft; nur im •Nachfolgen" ist Gott als 
Schönheit erfahrbar und kann nur so vom Menschen •nach"-gesehen werden: 
•Du wirst meinen Rücken sehen." (v. 23) Das bittende Sehen ist gegenüber 
der heilsamen und gnadenhaften Ankunft Gottes (das göttliche Voraus der 
Gnade) immer ein empfangendes Nachsehen (das menschliche Nachher). 
Deshalb kann das Volk Israel seine Geschichte als Heilsgeschichte nachsehen, 
nachlesen und im Nachvollzug erfahren. 

Mose erfährt die vorüberziehende, •hinausziehende" (Exodus heißt Aus- 
zug) Schönheit Gottes im Auszug aus Ägypten, jene die Geschichte Israels 
grundlegende Epoche. 

Der Mensch, der nur besitzen will, kann diesen •hinausziehenden" Gott 
nicht sehen. Er selbst muß sich erst wandeln, mit-•hinausziehen", nachfolgen, 
in den Exodus gehen, wenn er den sehen möchte, der mit all seiner Schönheit 
vorüberzieht. Für Irenäus von Lyon wird diese Wandlung des Menschen (zur 
Unsterblichkeit) erfüllt in der Schau Gottes: •Wie die, welche das Licht schau- 
en, im Lichte sind und an seinem Glänze teilnehmen, so sind die, welche Gott 
schauen, in Gott und haben teil an seiner Herrlichkeit. Diese Herrlichkeit 
macht sie lebendig, denn die Gott schauen, empfangen das Leben."12 

Das Buch Exodus erzählt auch von der Weigerung, sich zu wandeln: Dem 
33. Kapitel geht nämlich die Erzählung vom Goldenen Stier (Ex 32) voraus. 
Das goldene Stierbild ist das fixierte, feststehende Abbild Gottes und der Ab- 
fall vom bittenden Sehen.13 

11 Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann I, 3. 
12 Irenäus von Lyon a. a. O., 404 f. 
13 Zu den Auswirkungen des Bilderverbots im AT vgl. man W. H. Schmidt, Ausprägungen des Bil- 



Gerhard Glaser 96 

Das Stier-Standbild ist so sichtbar, wie alles, was der Mensch selbst produ- 
zieren und besitzen kann. Hier soll Gott zum Stillstand gezwungen werden - 
entgegen der Weisung zum Exodus-Weg; der Mensch bindet seine Freiheit an 
sein eigenes Produkt und tanzt lärmend um ein goldenes Standbild. 

Die Sprache der Bitte ist ohne Lärm; sie vollzieht sich im Dank und in der 
Anbetung. Die dem bittenden Menschen aufleuchtende Schönheit ist anderer 
Art und Herkunft als das gleißend-spiegelnde Flittergold des kraftstrotzenden 
Stieres. 

Der Fels 

Im Auszug aus Ägypten läßt das Volk Israel einerseits die bequeme Seßhaftig- 
keit hinter sich, findet aber andererseits mitten im Wüstengang Orte, die den 
Weg in der Wüste von einem bloßen Umherirren zur Wanderung werden las- 
sen. Der Wüstenaufenthalt ist zwar nicht mehr das ägyptische Land, wo trotz 
der Knechtung Wohlstand lockte, aber er ist nicht ohne Brot (Manna - das 
Brot für jeden Tag). Nicht die Wüste als leerer Raum ermöglicht die Erfahrung 
Gottes (sie ist freilich fördernd), sondern in der Wüste gibt es Orte der Fülle, 
dort zeigt sich Gott; in der Wüste ist der lebendige Gott selbst: •Ich will (Isra- 
el) in die Wüste hinausführen und (ihm) zu Herzen reden." (Hos 2,16) 

In seinem •Mosesleben"14, das eine Anweisung für den Weg des Menschen 
zu Gott ist, deutet Gregor von Nyssa den Felsen als •festen Stand" und •festen 
Grund", um besser und schneller auf Gott hin, ihm nachfolgend15, gehen zu 
können. •Damals geschah im Stehen ein Steigen.... Indem Gott dem Mose den 
Ort zeigt, spornt er ihn zum Lauf an. Indem er ihm das Stehen auf dem Felsen 
verheißt, zeigt er ihm die Weise des Laufens auf Gott hin."16 

Nur wer im •Exodus", im Auszug sich auf den Weg begibt, kann zum siche- 
ren Felsen gelangen. Aber auch der Fels ist nicht Ruhepunkt, sondern Stufe 
zum Aufstieg. Stehen und Steigen werden zum Nachfolgen und Ausschreiten 
auf Gott hin. 

Bereits Origenes deutet den Felsen auf Christus. Er fragt in seiner 16. Homi- 

derverbots? Zur Sichtbarkeit und Vorstellbarkeit Gottes im Alten Testament, in: Festschrift für G. 
Friedrich, Das Wort und die Wörter (1973), 25-34. 
14 Als deutscher Text liegt der kleine Band •Der Aufstieg des Moses" (hrsg. v. M. Blum, 1963) zu- 
grunde; zur vielfältigen Auslegung des •Felsens" in der Patristik vgl. man J. Danielou, Fels RAC 
III, 726-732; vgl. J. Chätillon, Moise figure du Christ et modele de la vieparfaite, Cahiers Sioniens 
3, (1954) 423^132; F. L. Hoßfeld, Studien zur Theologie des Weges im AT, Trier 1964. 
15 In seiner Auslegung des Hohen Liedes schreibt Gregor zu Ex 33,21: •Damit lehrt das Wort, wie 
ich glaube, daß der nach der Schau Gottes sich Sehnende das Ersehnte nur in der steten Nachfolge 
erblickt; das nie erlahmende Gehen auf Ihn hin ist die Schau Seines Antlitzes, die nur gerade dann 
nach vorne gelingt, wenn wir hinter dem WORTE in Seinen Fußstapfen gehen" (Gregor von Nys- 
sa, Der versiegelte Quell, 1954, 94). 
16 Gregor von Nyssa, Der Aufstieg des Moses, a. a. O., 115. 



Schauen ohne Bild 97 

lie zu Jeremias, wer dieser Fels, auf dem Mose steht, sei: •Wer ist also jener 
eine Fels? Der Fels aber war der Christus. Sie tranken aus dem geistigen, be- 
gleitenden Felsen. Und er stellte meine Füße auf den Felsen, wie es der 39. 
Psalm sagt."17 

Der Fels, auf dem Mose steht und Gott erreichen kann, ist Christus. Er ist die 
entscheidende Stufe, der maßgebliche und sichere Zugang zu Gott. 

Diese christologische Auslegung erweitert Augustinus konsequent zur ek- 
klesiologischen Deutung. Der Fels meint dann das solide Fundament des 
Glaubens; die Glaubenden sehen jenen Felsen •in der katholischen Kirche, 
von der gesagt wird: ,Über diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen' (Mt 
16,18)."18 An einer anderen Stelle bezieht Augustinus das ganze Exoduskapi- 
tel auf die Kirche. Sie •ist nämlich der Ort beim Herrn, weil die Kirche sein 
Tempel ist, und sie selbst ist auf den Felsen gebaut; und das übrige, was dort ge- 
sagt wird, stimmt einsichtig damit zusammen"19. 

Der Fels, auf dem Mose bei Gott stehen darf, wird also dreifach interpre- 
tiert: erstens ist er Stufe auf dem unendlichen Weg zur Schauung Gottes; zwei- 
tens ist er ein Hinweis auf Christus als Zugang zu Gott; drittens trägt er die Kir- 
che und gibt der Begegnung mit Gott in Jesus Christus Grund und Halt. Diese 
dreifache Deutung behält ihre Stimmigkeit und Großartigkeit für jeden, der 
selbst einen Zugang zum Gehalt des 21. Verses im 33. Exoduskapitel sucht. 

Der Ort 

Der Hinweis auf einen Ort neben Gott erläutert in anderer Weise die alttesta- 
mentliche Gotteserfahrung; dort wird weniger die Frage nach dem Wesen 
Gottes als vielmehr die nach dem Ort (hebr.: makom) seiner Erfahrbarkeit ge- 
stellt. •Während die griechische Vorstellung vom Gedanken des Raumes aus- 
geht, ist für makom der Gedanke eines markierten Ortes grundlegend; es be- 
zeichnet daher die Stätte, die Niederlassung, den Platz, und erst im abgeleite- 
ten Sinne eine Landschaft oder eine Gegend. Das griechische topos ist ein geo- 
graphischer Raum, der etwas enthält, das alttestamentliche makom eine Stät- 
te, an der sich etwas befindet."20 

Während der theologische Einwand (v. 20) die unterscheidende Ferne von 
Gott und Mensch betont, spricht der nächste Vers die Nähe des Menschen 
durch und bei Gott aus: •Siehe, da ist ein Ort neben mir." (v. 21) Diese Nähe 
ist die Nähe des Ortes in dem scheinbar ortslosen, leeren Raum der Wüste. Im 
Ort-Raum wird Gott dem wandernden Volk Israel nahe. Der heilige Ort ist 

17 Origenes, Migne PG 13, 441. 
18 Augustinus, De Trinitate II, XVII (Bibliotheque augustienne 15, 256 f.). 
19 Augustinus, De genesi ad litteram, XII, XXVI (Bibliotheque augustienne 49, 426-427). 
20 Köster, topos, ThWNT 8, 193. 



Gerhard Glaser 98 

kein ausmeßbarer Raum, der vom Netz menschlicher Koordinaten umspannt 
ist. Der heilige Ort eröffnet einen Freiraum, der den Menschen Gott nähert. 
Einen heiligen Ort kann der Mensch nicht im voraus planen und wissen; er er- 
fährt ihn im Nachsehen: •Wahrlich, Jahwe ist an dieser Stätte, und ich wußte es 
nicht" (Gen 28,16), sagt Jakob nach seinem Wach-Traum und Traum-Ge- 
sicht: die Leiter aus Engeln, der Aufstieg zu Gott und die Niederführung in die 
eigene Seele, erfahren auf dem schmerzlichen Fluchtweg - was alles schon 
dorthin weist, wo •die Engel Gottes über dem Menschensohn auf- und nieder- 
steigen" (Joh 1,51). 

Diese in vielen Texten bezeugte Ortsverwiesenheit der Gotteserfahrung ist 
für das 33. Exoduskapitel entscheidend; aber sie gilt ebenso für den Berg Sinai, 
den Berg Sion, für Jerusalem, für den Berg der Seligpreisungen, für die Insel 
Patmos mit dem schauenden Johannes - überall dort, wo sich die Erfahrung 
Gottes auch ortshaft ereignet. 

Ohne diese Ortserfahrung kann auch jener johanneische Hinweis - wo Jesus 
vom •Tempel seines Leibes" (Joh 2,21) spricht -, sicher aber die christologi- 
sche Deutung des Felsens, gar nicht recht vollzogen und verstanden werden; 
sie wird anders abstrakt und ortslos. Die christliche Gemeinde muß daher ihre 
Versammlung stets als Ortung inmitten des gleichgültigen und ausmeßbaren 
Raumes neu verstehen (bis hinein in die Raum-Gestaltung des Gotteshauses 
im Innern) und zugleich betroffen eingestehen, daß in Jesus Christus (und 
nicht mehr im geographischen Raum) der personale Ort Gottes beim Men- 
schen endgültig da ist und jeden Ort der Gottesbegegnung durchformt21. 

Ohne die Erfahrung eines Ortes - nicht jeder Raum ist ein Ort, aber kein Ort 
ohne Raum! - ist diese Mitte des Neuen Testamentes und des christlichen 
Glaubens überhaupt nicht verständlich. 

Der Fels als Ort - mitten im ebenen, gleichmäßigen Gang durch das alltägli- 
che Flachland der Sandwüste - unterbricht das kontinuierliche und daher ge- 
staltlose Bewußtsein und erhebt den bittend-schauenden Menschen mit Geist, 
Seele und Leib: •Dieser Fels ragt heraus an Höhe des Geistes und an Erschau- 
ung der Wahrheit und an Vollendung der Lebenshaltung."22 

Die Einbergung 

Dieser Vers (22) nimmt das Versprechen (v. 19), die Schönheit vorüberziehen 
zu lassen auf und erwähnt erneut den Felsen (v. 21). Jetzt aber steht Mose 
nicht mehr auf dem Felsen bei Gott, sondern Gott fügt Mose in einen Felsen- 

21 Vgl. dazu Kl. W. Hälbig, Der konkrete, Ort' der Allgegenwart Gottes, in: Theologie und Glaube 
69 (1979), 220-223. 
22 Albertus Magnus, Postilla super Isaiam 32,2 (Opera omnia, hrsg. von H. Ostlender, 1952, Bd. 
XIX, 348). 



Schauen ohne Bild 99 

spalt, in eine bergende Felsenhöhlung hinein. Zwischen Gott und Mose ent- 
steht scheinbar ein Abstand. Im Vers 20 heißt es: Gottes Angesicht kann der 
Mensch nicht sehen. Der Mensch muß in der Felsenkluft geschützt werden vor 
dem Angesicht Gottes, das dem schauenden Menschen den Tod bringen könn- 
te. Zwei Grunderfahrungen spielen zusammen: einerseits die konkrete Nähe 
Gottes beim Menschen und andererseits die Urferne zwischen Gott und dem 
Menschen, wodurch der sterbliche Mensch vor der todbringenden Nähe geret- 
tet wird und überleben darf. 

Origenes findet aus seiner Sicht die Vermittlung der zwei Erfahrungen, die 
im Wortlaut sich zu widersprechen scheinen; er fährt in der bereits angeführten 
16. Homilie zu Jeremias fort: •Was war die Kluft des Felsens? Wenn du den 
Felsen in seiner Einheit und den ankommenden Aufenthalt Jesu siehst, so 
wirst du die Kluft gemäß seiner Ankunft sehen und durch diese Kluft wird das 
gesehen, was nach Gott ist."23 Die Felsenkluft ist also die Öffnung auf Gott hin 
in Jesus Christus. Folgt man dieser Deutung, dann bleiben weder tödliche 
Nähe noch Abstand. Denn diese Höhlung ist der Lichtblick auf Gott selbst und 
macht den Weg für das Sehen und die Nachfolge frei. Die Kluft des Felsens als 
Vermittlung zwischen Mensch und Gott versperrt nicht, sondern birgt und 
weist weiter. In Jesus Christus, der ja der Fels ist, sind Nähe und Ferne einge- 
borgen. 

Ganz so fremd dem heutigen Verstehen der Bibel, wie es beim ersten Lesen 
scheinen mag, ist diese Auslegung des Origenes keineswegs. Die Gotteserfah- 
rung des Mose scheint nicht anders möglich zu sein als in jenem Wechsel von 
Nähe und Ferne, von Erhebung und Versenkung in die Höhlung, die den über- 
hellen Glanz der Herrlichkeit Gottes mäßigt und mildert. Ist hier nicht ein Ur- 
bild jeder besinnenden Erfahrung und jeglichen Glaubenslebens in seinen 
Hoch- und Tieflagen entworfen? 

Die Hand Gottes 

Aus der Ferne der Höhlung erwächst aber nochmals eine Nähe. Es ist jetzt die 
Nähe der bergenden Hand Gottes, die über Mose gebreitet wird. 

Mehr als 200 Stellen im Alten Testament erwähnen die Hand Gottes24. Da- 
bei dürfen vor allem zwei Aspekte hervorgehoben werden: die Hand Gottes 
stiftet Geschichte (vgl. Ex 13,3), und sie weist auf das schöpferische Tun Got- 
tes hin (vgl. Jes 45,11 oder Ps 8,7). Gregor von Nyssa kann so die Hand Gottes 

23 Origenes, Migne PG 13, 441. 
24 Zum folgenden vgl. E. Lohse, cheir, ThWNT 9,413-424; für sonstige, dichterische und bildli- 
che Hinweise ist auf das Buch aufmerksam zu machen: H. und J. Jursch, Hände als Symbol und Ge- 
stalt (1967); besonders zu den Händen Gottes, 11•43. 



Gerhard Glaser 100 

mit seiner Schöpferkraft und mit dem alles erschaffenden Wort (des Johan- 
nes-Prologs) verbinden25. 

Aber: die Erwähnung der Hand Gottes hier (v. 22 und 23) meint nicht die 
Schöpfertätigkeit und Geschichtsmächtigkeit Gottes. Schon das hebräische 
Wort bezieht sich auf die Handinnenfläche (kaph). Obschon durch die Redak- 
tion der Verse 20 und 22/23 die Distanz zwischen Gott und Mose verstärkt ist, 
wird zugleich die Nähe Gottes intensiviert: es ist die Nähe des bergenden 
Handinnern. Diese Nähe ist so eng und dicht, daß Gott nur zu sehen ist, wenn 
er aus der Nähe wieder gleichsam weitergegangen ist und seine Hand hinweg- 
gehoben hat. 

Auch diese handhaft nahe Gotteserfahrung ist dem Betenden im Alten 
Bund vertraut; man denke an den Psalm 139,5: •Von rückwärts und vorne 
schließt du mich ein, und du legst auf mich deine Hand." Für das Neue Testa- 
ment kann man hinweisen auf das Wort Jesu an seinen Vater: •Vater, in deine 
Hände lege ich meinen Geist." (Lk 23,46; Ps 31,6)26 Auch die Ikonographie 
zeigt, daß die Hand (vom 4. bis zum 13. Jahrhundert) das wichtigste Zeichen 
für Gott-Vater war27. 

Wer anschauen will, wie Gnade und aufnehmend-bergende Hand zusam- 
mengehören, der betrachte das Bild Rembrandts aus dem Jahre 166828: •Der 
verlorene Sohn". Der Vater kommt dem heimkehrenden Sohn (in der Ferne 
schon will er heimkehren) zuvor und neigt sich liebevoll-gnädig über den 
knienden, durch die Schuld in sich selbst gebeugten Sohn. Die Hände des Va- 
ters nehmen seinen ganzen Leib, den Sohn selbst an und bergen ihn. Der Vater 
wendet sein Angesicht dem Sohn und dem Betrachter zu: so, nur so ist ein Va- 
ter. Das ist Gnade. Das Gesicht des Sohnes sehen wir kaum - weil jeder, der 
vor dem Bild steht, dieser Sohn sein kann. Ob sich nicht auch in diesem Bild 
jene den Mose behütende Handinnenfläche widerspiegelt? Ob die alttesta- 
mentliche Erfahrung der Hand Gottes nicht eine unwiderrufliche Verdichtung 
zur Inkarnation und zum Kreuz hin in sich schließt? 

25 Vgl. Gregor von Nyssa, Der Aufstieg des Moses, a. a. O., 116. 
26 Aufmerksam gemacht werden soll hier nur auf den inneren Spannungsbogen zwischen dem 
Geist und den Händen, zwischen dem sterbenden Jesus und dem aufnehmenden Vater; vgl. vor- 
erst K. Rahner, Seht, welch ein Mensch! in: Schriften zur Theologie VII, 137-140. 
27 Vgl. Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2 (1970), 211-214; besonders beachte man die 
sogenannten Gnadenstuhlbilder, auf denen die Hände des Vaters den Gekreuzigten auf- und an- 
nehmen. In ganz anderer Weise ist zu beachten, daß der Mensch nicht nur •Bild" Gottes genannt 
wird, sondern daß es im Mittelalter auch üblich war, ihn als Gottes Handgebilde zu bezeichnen; 
vgl. dazu U. Herzog,gotes hantgetät. Versuch, ein Wort in Erinnerung zu bringen, in: NZZ 12/13. 
1. 1980. 
28 Vgl. dazu M. Hausmann, Der Mensch vor Gottes Angesicht. Rembrandt-Bilder-Deutungsversu- 
che (1976), 91-101 (mit Abbildung). 



Schauen ohne Bild 101 

Der Rücken Gottes 

Fragt man sich beim Lesen der Verse 18 bis 23, was Mose denn sehen will und 
was er schauen darf, dann wird Verschiedenes - von Vers zu Vers wechselnd, 
so als ob das zu Sehende nicht festgehalten werden kann - genannt. Mose will 
die Herrlichkeit (v. 18), die kabod Gottes schauen. Die Antwort Gottes aber 
spricht von der vorüberziehenden Schönheit und vom Namen der Gnade29: 
beide gehen vor Mose her und sind nicht festzuhalten. Im 20. und 23. Vers wird 
plötzlich30 vom Sehen des Angesichtes Gottes gesprochen, obschon Mose zu- 
vor (v. 18) das Angesicht nicht sehen möchte (deutlich zeigt sich hier die Bear- 
beitung des Textes). Vers 20 betont den Unterschied und die Ferne zwischen 
Gott und Mensch31, jene Distanz des Todes selbst, in dem der nur zuschauende 
Mensch im Draußen sterben muß, damit der bittende Mensch in der Höhlung 
und Handeinbergung die vorüberziehende Herrlichkeit erschauen kann. Vers 
21 bringt dagegen wieder die greifbare Nähe. Im Vers 22 wird nochmals die 
Herrlichkeit als Vollendung des Schauens genannt. Im letzten Vers 23 hinge- 
gen wird der Haupteinwand des 20. Verses wiederholt: die absolute Urdistanz, 
der Tod, verhindert das Sehen des Angesichtes Gottes. Der Vers 22 spricht da- 
von, daß Gott seine bergende Hand von Mose wegnimmt, und etwas ganz An- 
deres und Einmaliges (wie die •Schönheit", v. 19) gezeigt wird: Mose darf den 
Rücken Gottes sehen. 

Das hebräische Wort für •danach" (von hinten her), womit der Rücken ge- 
meint ist, bezeichnet vor allem einen zeitlichen Vorgang32. Mose sieht dem 
nach, der im Vorübergang sich erschauen läßt. Während Mose bei Gott steht, 
kommt Gott selbst in Bewegung. Der Mensch in seiner Betroffenheit darf ru- 
hen, weil Gott vorübergeht. Im Exodus, mitten im unbarmherzigen Lauf der 
alltäglichen Zeit, hat der Mensch wieder Zeit, um zu ruhen; er findet Ruhe, die 
ja die andere Zeit Gottes ist (vgl. Ps 132,14; Hebr 3,7-4,ll)33. 

Origenes unterscheidet im 2. Buch seines Werkes •Von den Prinzipien" das 
körperliche Sehen vom geistigen Sehen (bezogen auf Joh 1,18)- das Sehen 
mit den Leibes-Augen (oculis carnalibus) vom Schauen mit dem Blick des 
Herzens und der Erfahrungskraft des Geistes (visu cordis ac sensu mentis); er 
betont die Unsichtbarkeit und Unkörperlichkeit Gottes. Dann schreibt er zum 
Wort vom •Rücken Gottes": •Das ist natürlich im mystischen Sinne (sacra- 

29 Dazu die sachliche Nähe von Ex 34,5-6; Gottes angerufener Name ist seine Gnade; vgl. E. 
Schillebeeckx, Christus und die Christen (1977), 85 f. 
30DazuJ. Reindia. a.O., 157,161 und 195; ebenfalls G. v.Rad,Theologie des AT I, 298 und Mi- 
chaelis, Horao, ThWNT 5, 225. 
31 Was ja wiederum nicht heißt, daß der Mensch Gottes Angesicht nicht sehen darf; der Mensch 
stirbt, wenn er Gott sieht; man lese dazu einmal Lk 9,27. 
32 E. Jenni, danach THAT I, 110-118; hier 110. 
33 Dazu E. Schillebeeckx, a. a. O., 274•281 (dort auch sonstige Literatur und Hinweise zur 
•Ruhe"). 



Gerhard Glaser 102 

mentum) zu verstehen, wie alle Worte Gottes, und ganz fernhalten muß man 
die Ammenmärchen, die von Ignoranten über das ,Angesicht' und den ,Rük- 
ken' Gottes erfunden werden." Origenes interpretiert nun die Sicht des Rük- 
kens (aus dem Gegensatz zum Schauen des Angesichtes) als ein Sehen •ex 
parte aliqua"34 (nur zum Teil, aus einer bestimmten Sicht); der Rücken wird 
also nicht im wörtlichen Sinne - wie es anscheinend die Gnostiker taten -, son- 
dern im geistigen Sinne ausgelegt. 

Gewiß: die Unterscheidung von Gesicht und Rücken (bei Gott) ist im Alten 
Testament einmalig35. Ob sie allerdings nur die •spitzfindige Auskunft in einer 
Zeit schriftgelehrten Bemühens um die Harmonisierung bereits vorliegender 
Texte mit theologischen Reflexionen"36 bedeutet, ist ebenso fraglich wie die 
Hinweise auf den Anthropomorphismus der Rede vom •Angesicht" Gottes; 
diese menschengemäße Bildsprache müßte - so argumentiert man dann kon- 
sequent weiter - neu übersetzt und in bloße Kultformeln aufgelöst werden: 
Gottes Angesicht sehen sei nichts anderes als die Formel für den Tempel- 
besuch37. 

Aber für das 33. Kapitel im Buch Exodus und für die Unterscheidung •An- 
gesicht - Rücken" gilt der Ausweg in die Kultformel nicht. Daraufweist schon 
F. Nötscher selbst hin38; auch J. Reindl schreibt: •Die Verwendung im Kult 
berechtigt uns in keiner Weise zu einer Ableitung aus dem Kult", und weiter: 
•Nun findet sich zwar in alten Überlieferungen die Anschauung, daß es eine 
Möglichkeit gibt, Gott in irgendeiner Gestalt zu sehen (Ex 24,9; Ex 34,4f.; 
Num 12,8), aber dieses Gottschauen vollzieht sich nicht an einem Heilig- 
tum."39 Dies trifft auch für die Gottesbegegnung, die das 33. Exoduskapitel im 
Auge hat, zu. Es gibt Zeiten in der Geschichte der alttestamentlichen Gottes- 
erfahrung, wo der Ort der Gottesnähe nicht im anerkannten Heiligtum zu fin- 
den ist. 

34 Origenes, Von den Prinzipien, a. a. O., 336/337, 339; vgl. den Vulgatatext von 1 Kor 13,9: ex 
parte enim cognoscimus. 
35 Vgl. F. Nötscher, Das Angesicht Gottes schauen (1924), 53. 
36 J. Reindl a. a. O., 68. 
37 Nötscher löst fast alle Ausdrücke, in denen das Wort •Angesicht sehen" vorkommt, auf. Auf die 
eigentümliche Vorrangigkeit des Sehens hat in einer genauen Wortanalyse besonders für das pro- 
phetische Schauen H. F. Fuchs, Sehen und Schauen (1978) aufmerksam gemacht, 250: •Das 
Schauen göttlicher Offenbarung hat durchaus seine eigenständige Bedeutung, das auch dann noch 
mehr als nur den Rahmen abgibt, wenn zur Vision die Audition hinzutritt. Man wird deshalb auch 
Köhler nicht zustimmen können, wenn er mit Blick auf das Gesamtphänomen Offenbarung sagt: 
,Das Visuelle huscht vorüber, der Wortinhalt bleibt.'" Die biblische Gotteserfahrung ist viel mehr 
aufs Sehen angelegt, als eine - durch die dialektische Theologie merkwürdig unterstützte - histo- 
risch-kritische Exegese lange Zeit wahrhaben wollte. 
38 F. Nötscher a. a. O., 46 f. 
39 J. Reindia. a. O., 46 f. 161. 



Schauen ohne Bild 103 

Die Gestalt Gottes 

Weder reine Kultformel noch Anthropomorphismus40 reichen als Erklärung 
aus. Was aber bedeuten darüber hinaus, was meinen das Angesicht, das Mose 
nicht sehen konnte, und der Rücken, den er gesehen hat? Die Verstehensver- 
suche der Tradition schenken eine überraschende Fülle von Einsichten. 

Das hebräische Wort panim (Angesicht) steht insgesamt 2127mal im Alten 
Testament; substantivisch und auf Gott bezogen 120mal; das zugrunde lie- 
gende Verb puh (sich wenden) meint vor allem ein Sich-Hinwenden auf einen 
anderen zu. Das entsprechende griechische Wort prosopon bedeutet zunächst 
weniger die Person in ihrem Selbstbewußtsein, sondern vielmehr das, •was 
(einem anderen) gegen die Augen gerichtet ist."41 Die Bedeutungen des he- 
bräischen Wortes sind mannigfaltig; es meint das menschliche Angesicht, das 
Aussehen (auch als Hinweis für das Innere), den Blick der Augen, die Person 
oder einfach die Vorderseite eines Gegenstandes. Seine intensivste Bedeutung 
erhält es als Zuneigung und Zuwendung, die kaum noch etwas mit der Vorder- 
seite eines Gegenstandes zu tun hat. Geht man von dieser Grundbedeutung 
aus, dann weist das Wort •Angesicht" (im 33. Exoduskapitel zusammen mit 
den anderen Worten Gnade, Erbarmen, ortshafte Nähe bei Gott und bergende 
Hand) auf ein liebevolles Sichneigen Gottes zu Mose hin. 

Aber die Hinzufügung des Wortes •Rücken" von späterer redaktioneller 
Hand, die vielleicht selbst auf einem Mißverständnis des Wortes •Angesicht" 
als wörtlich zu nehmende Vorderseite beruht42, scheint nun die Grundbedeu- 
tung zu ändern: das Angesicht wird endgültig zur Vorderseite, die Gott vom 
Menschen abwendet, und der Rücken zur bloßen Teilsicht oder Rückseite; 
Gottes Zu- und Hinneigung sind dann nicht mehr sichtbar und von Mose abge- 
wandt. Die ursprüngliche Zuwendung Gottes in Gnade wird abgeschwächt43; 
Mose möchte Gottes Gnade erfahren und die Herrlichkeit des Angesichtes 
sehen, ihm wird sogar versprochen, die Schönheit Gottes im Vorübergang 
schauen zu dürfen • aber zuletzt darf er Gott nur von hinten, nur Gottes Rück- 
seite sehen; Mose hat zuletzt das Nachsehen. 

Mit den bisher gegebenen Erläuterungen wird die Deutung des Origenes 
aufgenommen. Der •Rücken" Gottes ist dann nur jene Teilsicht von Gott, die 

40 Vgl. die den Menschen in seinem Wesen wandelnde Ausdeutung eines positiv verstandenen 
Anthropomorphismus: •Der Mensch - jener Andere, als welcher er der sein muß, kraft dessen der 
Gott allein sich überhaupt offenbaren kann, wenn er sich offenbart." (M. Heidegger, Schellings 
Abhandlung über das Wesen der menschlichen Freiheit, 1971, 198). 
41 E. Lohse, prosopon, ThWNT 6, 769-781; hier 769 A 1; insgesamt auch A. S. van der Woude, 
Angesicht, THAT II, 432-460; ebenfalls J. A. Robilliard, Face, DictSpir V, 26-33; hier wird auch 
vor einer allzu schnellen Gleichsetzung von •Angesicht" und •Person" gewarnt. 
«Vgl. J. Reindia. a. O., 68 f. 
43 Vgl. z. B. Kittel, akuo, ThWNT 1,218 und auch E. Lohse a. a. O., 774, der darin noch eine Be- 
stätigung des Vorranges vom (hebräischen) Wort vor dem (griechischen) Auge sehen will. 



Gerhard Glaser 104 

dem Menschen möglich ist, und darf auf keinen Fall wörtlich genommen wer- 
den; es bedeutet Abschwächung und Wissen als bloßes Teilwissen. 

Doch bereits Gregor der Große nimmt die Unterscheidung von Angesicht 
und Rücken vertiefend auf und wendet sie auf zwei Stufen der Gotteserkennt- 
nis an: •Was wir jetzt von der Göttlichkeit betrachten können, ist nicht die 
Pracht selbst, sondern die Hülle der Pracht. Zwar die Rückseite erkennen wir, 
wenn wir nachfolgen; aber beim Folgen gelangen wir zu ihm, und so erkennen 
wir die Vorderseite, das ist die Pracht des Gesichts."44 Der Rücken ist nur die 
Hülle der Pracht; die Vorderseite (anteriora) ist die Pracht des Gesichts, die 
sehen wir aber erst nachher im Himmel, wenn wir nachfolgen. Gregor inter- 
pretiert schon mit Zeit und Ewigkeit; den •Rücken" (der Zeit) selbst muß er 
aber noch vom •besseren" Angesicht (der Ewigkeit) her auslegen. 

Wohl im Anschluß an Augustinus deutet nun Rupert von Deutz den •Rük- 
ken" Gottes christologisch aus und läßt den Logos sprechen: •Ich aber steige 
deshalb - Mensch geworden unter Menschen - hinauf, damit in mir der 
Mensch, der in Adam gestorben ist, wieder lebt. Wenn ich also hinaufstiege 
nicht im Menschen - als verborgener Gott -, sondern als geoffenbarter Gott, 
so würde der Nutzen des Kreuzes behindert, und der Mensch könnte nicht le- 
ben, weil er nicht erlöst wäre. Den wahrhaftig Glaubenden wird der Vorteil des 
Schauens nicht verneint... Nachdem er nämlich von den Toten auferstanden 
und in den Himmel aufgestiegen ist, haben sie (die Glaubenden) erkannt und 
so in gewisser Weise seine Rückseite gesehen."45 

Diese Rückseite Gottes ist der menschgewordene und als Mensch aufgestie- 
gene Sohn Gottes; ihm sehen die Glaubenden • bei seinem Aufstieg • nach. 
Die Rückseite ist nun keine bloße Abschwächung mehr, sondern die für das 
menschliche Heil notwendige Weise, wie Jesus Christus als verborgener Gott 
in den Himmel aufsteigt. 

Ebenfalls christologisch legt Wilhelm von Saint-Thierry diese Stelle in seiner 
Schrift •Über die Gottesschau" aus: •Und oft, wenn ich betrachte und zu se- 
hen begehre, seh ich den Rücken dessen, der mich sieht, das heißt: ich schaue 
auf zur Niedrigkeit der menschlichen Heilsordnung Christi, deines Sohnes, 
wenn sie vorüberzieht."46 Den Rücken Gottes sehen, heißt auch hier: Gott so 
sehen, wie er sich dem Menschen zeigt, nämlich in Niedrigkeit in Jesus Chri- 
stus. Diese Zuwendung in Niedrigkeit wird von Martin Luther aufgenommen. 
Er legt den Rücken Gottes ebenfalls christologisch aus: •Die Rückseite und 

44 Gregor der Große, In librum primum regum Nr. Ill (CCSL CXLIV, 611; Migne PL 466). 
45 Rupert von Deutz, De sancta Trinitate et operibus eius (CCCM XXII, 797); man vergleiche dazu 
auch Bonaventura, Itinerarium (München 1961), 155: •Laßt uns also sterben und in das Dunkel 
eintreten; gebieten wir den Sorgen, Gelüsten und Trugbildern Schweigen; gehen wir mit Christus, 
dem Gekreuzigten, aus dieser Welt zum Vater, damit wir, wenn uns der Vater gezeigt worden ist, 
mit Philippus sprechen: Es genügt uns." 
46 W. von St.-Thierry, Gott schauen Gott lieben (1961), 19. 



Schauen ohne Bild 105 

das Sichtbare Gottes ist das Gegenteil des Unsichtbaren, das ist die Mensch- 
lichkeit, die Kraftlosigkeit und die Torheit."47 Der Rücken Gottes ist die Nähe 
Gottes in Jesus Christus am Kreuz, in Kraftlosigkeit und Torheit. Gott wendet 
sich gerade nicht vom Menschen ab, sondern menschlich dem Menschen zu, 
also in Niedrigkeit. Wer den Rücken Gottes sieht, der schaut Gott nicht mehr 
nur zum Teil, sondern so, wie er zutiefst uns Menschen nahe ist. Der Rücken ist 
keine Abwendung, sondern eine Konkretisierung dessen, was mit Angesicht 
gesagt ist: das bis zur Niedrigkeit Absteigen Gottes, seine Zuwendung zum 
Menschen. 

Freilich: mit der Absage, daß kein Mensch das Angesicht Gottes sehen 
kann, wird zugleich jenes Mißverständnis abgewehrt, das aus der vorüberzie- 
henden Herrlichkeit Gottes ein anschaubares Abbild machen will. Die Um- 
wendung vom Angesicht zum Rücken im Vorbeiziehen selbst spricht auf deut- 
liche Weise aus, was der alttestamentliche Beter schon immer gewußt hat: daß 
er sich von Gott kein Bild machen darf; aber auch, was er nur ahnend und bit- 
tend erfahren konnte, daß Gott sichtbar wird in Niedrigkeit. Die Unterschei- 
dung von Angesicht und Rücken - und hier kommt alles auf die Unterschei- 
dung und Wendung an - läßt den Menschen statt eines fixierbaren Bildes jetzt 
eine Gestalt Gottes schauen. Nur das Angesicht schauen zu wollen birgt immer 
die Gefahr, zuletzt eine bloß abbildhafte Vorderseite präsentiert zu sehen. 
Aber die Gestalt Gottes ist weder ein Abbild noch eine Verkörperlichung. Wir 
begreifen schon schwer, daß auch der menschliche Leib zuinnerst Wendung 
und Zuwendung ist. Die Gestalt Gottes ist noch weitaus mehr das liebende 
Verhalten und die bis zur Menschwerdung und zum Kreuz vollzogene Zunei- 
gung Gottes zum Menschen. Sie darf nicht als ein Mehr an Information, son- 
dern als das Tun Gottes auf uns zu gesehen werden. Weil aber Gott sich selbst 
zum Menschen hin engagiert, deshalb kann auch der Mensch nur bittend und 
selbst engagiert Gott erschauen. Oder nochmals auf den Text des 33. Kapitels 
hin gesprochen: die vorüberziehende Schönheit zeigt sich als kenotische, sich 
entäußernde Gestalt. Die Gestalthaftigkeit Gottes ist die sich erniedrigende 
Schönheit und Liebe. 

47 M. Luther, Disp. Heid. h., WA 1, 362; vgl. WA 40/1 78, 6; TR 1, 467, 32 Nr. 925. 




