
Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 
Die Antwort des hl. Johannes vom Kreuz auf die Frage nach dem Leid* 

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott 

Vergessene Frohbotschaft 

Zu den vergessenen - oder verdrängten - Teilen der Frohbotschaft des Neuen 
Testaments gehören Sätze wie der folgende aus dem Jakobusbrief: •Seid voll 
Freude, meine Brüder, wenn ihr in mancherlei Versuchungen geratet." (Jak 
1,2) 

Dieser Satz steht nicht isoliert. Von Paulus hören wir ähnliches. •Uns wird 
Leid zugefügt, und doch sind wir jederzeit fröhlich." (2 Kor 6, 10) Oder: 
•Trotz all unserer Not bin ich von Trost erfüllt und ströme über vor Freude." 
(2 Kor 7, 4) Ja sogar: •Deswegen bejahe ich meine Ohnmacht, alle Mißhand- 
lungen und Nöte, Verfolgungen und Ängste." (2 Kor 12, 10) 

Es ist dies eine Haltung, zu der Jesus selbst aufgerufen hatte: •Selig, die arm 
sind vor Gott... Selig die Trauernden ... Selig, die hungern und dürsten nach 
der Gerechtigkeit... Selig seid ihr, wenn ihr um meinetwillen beschimpft und 
verfolgt und auf alle mögliche Weise verleumdet werdet. Freut euch und ju- 
belt: Euer Lohn im Himmel wird groß sein." (Mt 5, 3-12) 

Neuverkündigung durch Johannes 

Johannes vom Kreuz hat die Botschaft von der Freude, die das Leiden bringt, 
neu verkündet: •Nimm mit Freuden die Leiden auf dich!"1 Sie sind •Pforte zu 
Gott" (III 221; C 36, 12)2 und Unterpfand unserer Hoffnung. Der dies sagte, 
wurde dem 20. Jahrhundert, das so überreich an Leiden war und ist, zum Kir- 
chenlehrer gegeben! 

* Vgl. den Aufsatz des Autors, Durch Liebe zur Freiheit. Der Weg des heiligen Johannes vom 
Kreuz, GuL 53, 1980, 102-115. 
1 Johannes vom Kreuz, Habe Gott zum Freund. Gedanken für jeden Tag, Kevelaer 1975, 184. 
2 Die Werke des hl. Johannes vom Kreuz werden, falls nicht anders angegeben, unter Angabe des 
Bandes und der Seitenzahl zitiert nach der vierbändigen, im Johannes-Verlag Einsiedeln erschie- 
nenen Gesamtausgabe. (I = Empor den Karmelberg, 21977; II = Die dunkle Nacht. Die Gedichte, 
1978; III = Das Lied der Liebe, 21979; IV = Die lebendige Flamme. Briefe. Anweisungen, 1964) 
Um das Auffinden im spanischen Original (Vida y Obras de San Juan de la Cruz, ed. Crisogono de 
Jesus O.C.D., BAC 15, Madrid 1978) oder in anderen Übersetzungen zu erleichtern, werden zu- 
dem die Namen der einzelnen Bücher (und zwar durch die Anfangsbuchstaben ihres spanischen 
Titels) sowie die jeweiligen Kapitel, Abschnitte oder (bei den Gedichten) Verse angegeben. Es 
bedeutet dabei S = Subida del Monte Carmelo, N = Noche oscura, C= Cantico espiritual, L = 
Llama de amor viva, P = Poesias, Cart. = Carlas, D = Dichos de luz y amor. 



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 113 

Dabei präzisiert Johannes die biblischen Aussagen in zweifacher Hinsicht. 
Einmal sagt er: Jedes Leid hat seinen Sinn, nicht nur das Leid, das die erdul- 
den, die ausdrücklich um Jesu Namen willen verfolgt werden. Nein: Jede 
Träne wird aufbewahrt; jede Not gebiert Segen; jede Nacht entläßt einen 
neuen Tag3. •Tu, oh vida divina, nunca llagas sino para sanar. Nie verwundest 
du, göttliches Leben, es sei denn um zu heilen." (IV 49; L 2, 16) Und zum an- 
deren sagt er: Das Leiden ist unverzichtbar. Es ist nicht nur •sicherer und ge- 
winnbringender" (als das Vergnügen und die äußere Tätigkeit)4, sondern es ist 
•notwendig" (IV 55; L 2, 28). •Ist doch dieses Leben, wenn es nicht seiner 
Nachfolge dient", - der Nachfolge nämlich des gedemütigten und gekreuzig- 
ten Gottes - •zu nichts nutze." (IV 157, Cart 26 - a la M. Ana de Jesus.) 

Das Leid ist darum zu bejahen. Johannes sagt nicht, wie es noch vor wenigen 
Jahren ein Plakat von Misereor tat: •Nehmt den Menschen vom Kreuz." Son- 
dern er sagt: Helft dem Menschen, das Kreuz zu tragen; erinnert ihn daran, 
daß Jesus sein größtes Werk am Kreuze vollbrachte, größer als alle seine Zei- 
chen und Wunder (187; SII7, 11), und daß es darum besser ist, für Gott zu lei- 
den, als Wunder zu tun (IV 200; D 180). 

Laßt den Menschen wissen, daß •der einzige Weg zu Gott... der Weg des 
Kreuzes" ist5 und daß darum zu Recht zu tadeln ist, wer Christi Kreuz nicht in 
Geduld tragen will (L16 7; Avisos a un religioso 4); tröstet ihn mit den Worten: 
•Je größer und schwerer die Lasten sind, desto besser ist das Los dessen, der sie 
trägt."6 

Das Leid, der Schöpfung inhärent 

Für uns, die wir anderen und uns selbst das Los auf dieser Erde erleichtern wol- 
len und in einer Welt leben, die - als Reaktion auf alles Leid, das sie erfahren 
hat - den Genuß und seine Maximierung zur Richtschnur ihres Handelns 
macht, sind dies ungewohnte und eher unverständliche als tröstliche Worte. 
Und wir fragen uns, und wir fragen Johannes, wie er zu solchen Worten kommt. 

Das Leid, geschickt von dem, der uns liebt 

Johannes geht davon aus, daß der, der uns liebt, allmächtig ist. Gott ist der 
Herr. Es gibt keinen Bereich, der seiner Herrschaft entglitten wäre. Er trägt, 

3IV 53 (L 2, 24) erinnert Johannes ausdrücklich an das Wort der Apostelgeschichte, daß der Weg 
ins Himmelreich durch viele Drangsale führt (Apg 14, 22). 
4 Edith Stein, Kreuzeswissenschaft. Studie über Johannes a Cruce, Louvain-Freiburg 1950, 123. 
5 Paul Varga, Schöpfung in Christus nach Johannes vom Kreuz, Wien 1968, 80. Vgl. 57: ,•Es ist 
der schmale Weg des Leidens... der einzige..., der für alle gilt, weil er allein zum Ziel führt." Ähn- 
lich 96. 
6 Stein, a.a.O., 250. 



Walter Repges 114 

lenkt, fügt alles. Wenn es Leid gibt und Tränen und Schmerz in dieser Welt, 
dann ist es Leid, das er uns schickt. Denn alles, was uns begegnet, sei es Gutes 
oder Schlimmes, kommt von ihm7. 

Und Gott liebt uns. Der Urgrund der Welt ist Liebe. Alles, was ist und was 
geschieht, ist Ausfluß dieser Liebe. 

Wir möchten nur zu gerne das eine um des anderen willen fahren lassen und 
sagen: Entweder liebt Gott uns - dann kann er aber nicht allmächtig sein, denn 
sonst gäbe es nicht Auschwitz und den Archipel Gulag und unser eigenes trä- 
nenreiches Leben. Oder er ist allmächtig - dann aber mag er allenfalls gerecht 
sein, möglicherweise im Sinne einer höheren Gerechtigkeit, die an den Kin- 
dern rächt, was die Väter gefehlt haben, damit das Ganze wieder im Lot ist; 
aber er kann nicht der Vater sein, der uns liebt. 

Für Johannes aber sind beide Aussagen unumstößliche Wahrheit: Gott ist 
die Liebe, und Gott ist der Herr. Das Wort des Psalmisten •Der Herr ist mein 
Hirte, er läßt mich lagern auf grünen Auen" ( Ps 23, 1-2) ist nicht Hohn und 
Spott, sondern Wahrheit. Und wenn ich die grünen Auen nicht sehen, sondern 
nur Ungerechtigkeit, Schmerzen und Enttäuschungen, dann sind für Johannes 
eben das, was ich als Ungerechtigkeit, Schmerzen und Enttäuschungen erfah- 
re, die grünen Auen, auf denen Gott mich lagert. 

•Oh regalada Uaga! O Wunde, die du ein Geschenk bist", singt Johannes (II 
184; P 12, 8). Wie bei einem Blumenstrauß, den man geschenkt erhält, das 
Wichtigste nicht die Blumen selbst sind, sondern die Tatsache, daß sie Zeichen 
der Zuwendung dessen sind, der sie mir schenkt, so ist auch für Johannes das 
Wichtigste an den Wunden, den •Heimsuchungen" (III 30; C 1, 15), den 
•Schwierigkeiten, Versuchungen, Prüfungen und mancherlei Mühsalen" (III 
42; C 3, 8), daß sie Geschenk und darum Zeichen der Liebe dessen sind, der 
nichts will als unser Heil. •O wohltuende Wunde, von ihm geschlagen, der nur 
zu heilen weiß", kommentiert er selbst seinen Gesang (IV 45; L 2, 8). •Du hast 
mich verwundet, göttliche Hand, um mich zu heilen!" (IV 49; L 2, 16) Und 
•diese Hand ist der barmherzige und (!) allmächtige Vater" (IV 48; L 2, 16). 
•Alle Schmerzen und Leiden" sind ihm darum •wohltätige Gedanken Got- 
tes"!8 

Die Bibel bestätigt dieses Verständnis der Alleinursächlichkeit Gottes. 
Ganz lapidar verkündet Jesaja das Gotteswort: •Ich bin der Herr, und sonst 
niemand. Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel, ich bewirke das Heil 
und erschaffe das Unheil. Ich bin der Herr, der das alles vollbringt." (Jes 
45, 6 f.) Für Jesaja gibt es da nichts zu deuteln, so als ob Gott das Unheil etwa 
nur zulasse und widerstrebend dulde. Woher soll es denn kommen, wenn nicht 
von ihm? 
7 Johannes vom Kreuz, Habe Gott zum Freund, 35. Ähnlich 21. 
8 Stein 275. 



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 115 

Nicht minder deutlich ist das Buch Ijob, das Johannes vom Kreuz besonders 
gerne und besonders häufig zitiert. Ijob weiß es: •Gottes Hand hat mich ge- 
troffen." (19, 21) •Er (hat) mich zerschmettert ...Schonungslos durchbohrt er 
mir die Nieren, schüttet meine Galle zur Erde. Bresche über Bresche bricht er 
mir." (16, 12-14; vgl. II84. 89; NII 5, 7 u. 7, 1). Denn •ist er es nicht, wer ist 
es dann?" (9, 24) Darum kann Ijob zwar sagen: •Du wandelst dich zum grau- 
samen Feind gegen mich" (30, 21; IV 28; L 1, 20), aber ohne aufzuhören zu 
beten: •Der Herr hat gegeben, der Herr hat genommen; gelobt sei der Name 
des Herren." (1, 21) (•Wenn er nimmt und wenn er gibt", so klingt es als fer- 
nes Echo noch in unserem Kirchenlied nach, •ist er Vater, der uns liebt.") 

Was Jesaja sagt und Ijob bekräftigt, das bestätigen uns die Psalmen. •Herr, 
ich weiß, du hast mich gebeugt" - nicht ein herzloses Schicksal, der Zufall 
oder die Mächte der Finsternis, sondern du! Und du hast es getan -, •weil du 
treu für mich sorgst." So betet der Psalmist (119, 75), der weiß, daß der Ge- 
rechte (!) viel leiden muß (Ps 34, 20; III43; C 3, 8), und der darum auch über- 
all und jederzeit sprechen kann: •Herr, deine Güte reicht, so weit der Himmel 
ist, deine Treue, soweit die Wolken ziehn." (Ps 57, 11) Das ist nicht Einfalt 
und auch nicht Zynismus, sondern der Glaube an Gott, der •alles so verwirk- 
licht, wie er es in seinem Willen beschließt" (Eph 1,11; vgl. Jes. 14, 26): Gott 
und niemand sonst. 

Leiden aus Liebe zu Gott 

Gott ist, das weiß Johannes, Liebe, und was immer er uns schickt, ist Zeichen 
seiner Liebe. 

Aber Gott wartet auch auf unsere Liebe - und auf Zeichen unserer Liebe zu 
ihm. 

Johannes liebt Gott, und er will ihm die Zeichen der Liebe schenken, auf die 
er wartet. Und um Gott seine Liebe zu zeigen, will er leiden für ihn. So wie 
menschliche Rücksichtnahme sprechen kann: •Den großen und schönen Ap- 
fel lasse ich für dich, den kleinen und halbverfaulten nehme ich für mich", so 
sagt auch er zu Gott: •Mein Geliebter, alles Rauhe und Mühselige begehre ich 
für mich, alles Neue und Köstliche will ich für dich." (III 180; vgl. IV 195; C 
28, 10; vgl. D 130.) 

Er betet sogar: •Herr, was ich von Dir haben möchte, das sind Leiden, die 
ich für dich zu ertragen hätte."9 Und er macht die Erfahrung, daß das Kreuz, 
das man zu tragen hat, um so leichter wird, je mehr man bereit ist, es für den 
Geliebten zu tragen (IV 167; Avisos a un religioso 6). Ja, für die wahrhaft Gott 
Liebenden sind Verachtung und Schmähung geradezu •köstliche Labsal" (III 
204; C 33, 4). Denn •die Mühseligkeiten und Leiden, die man aus Liebe zu 

9 Ebd. 19. 



Walter Repges 116 

Gott erträgt, sind wie kostbare Perlen: je größer sie sind, desto wertvoller sind 
sie."10 

Das können nur Liebende nachvollziehen, und auch nur Liebende können 
begreifen - und bestätigen -, daß Johannes das Leiden als •Wesenselement 
der Liebe"11 ansieht und sagen kann12: •Die Liebe besteht ... im Leiden für 
den Geliebten." 

Wenn das aber so ist, daß das Leiden der Liebe gemäß, ja wesentlich ist, 
dann nimmt es nicht wunder, daß in den Augen des Johannes auch Gott auf 
eben dieses Zeichen unserer Liebe wartet und darüber hinaus selbst uns eben 
dieses Mittel in die Hand gibt, um ihm unsere Liebe zu bezeigen. •Höher stellt 
Gott", so schreibt er (IV 180; D 14), •deine Hinneigung ... zum Leiden aus 
Liebe zu ihm als alle Meditationen, die du erdenken kannst, und all deine Trö- 
stungen und Visionen." Und weil das so ist und weil Gott das so will, darum 
sollen auch die •vielen verschiedenen Heimsuchungen, mit denen Gott die 
Seele verwundet", keinem anderen Ziele dienen als unserer Liebe zu ihm: 
Gott selbst ist es, der uns dadurch •zur Liebe emporreißt" (III 31; C 1, 17). 

Gott, der Grund der zum Leiden bestimmten Schöpfung 

Die Frage drängt sich auf, was das denn für ein Gott sein muß, der eine Welt 
geschaffen hat, in der das Leid seinen Platz hat als Weg, dem Geliebten seine 
Liebe zu bezeigen. 

Es ist der Gott, der ist, indem er sich verschenkt, indem er sich seinem Ge- 
genüber zuspricht, indem er liebt - und der die Welt nach seinem Bild und 
Gleichnis geschaffen hat, und zwar dergestalt, daß Gottes Leben •sozusagen 
die Vorgeschichte der Schöpfung darstellt"13. Einmal ist das Hervorgehen des 
Sohnes aus dem Vater das Urbild des Schöpfungsaktes selbst. Zum anderen ist 
das Gesetz des göttlichen Lebens, welches das Gesetz der Liebe ist, auch das 
Gesetz, das das Verhalten der Geschöpfe zueinander bestimmen soll. Und 
schließlich ist der Schöpfung als Ganzer aufgegeben, sich zu verschenken, sich 
zuzusprechen, sich hinzugeben - und zwar dem einzigen Gegenüber, das sie 
hat: Gott, so daß sie nur in der Hingabe an Gott selbst ihre Vollendung, ihre 
Sinnerfüllung, ihr Heil finden kann. 

Das aber heißt: Der Weg der Welt zu ihrem Ziel - Gott - ist das Verlassen 
der Welt. •Das Lassen der eigenen Weise ist das Eingehen ins Ziel, das keine 
Weise hat, es ist ja Gott." (I 71; S II 4, 5) 

Dieses der Schöpfung inhärente (und dem Leben Gottes nachgebildete) 
stete Uber-sich-hinaus-müssen und Nie-in-sich-zur-Ruhe-kommen ist für Jo- 
10 Zitiert nach Stein 250. 
11 So Varga 59. 
12 Johannes vom Kreuz, Habe Gott zum Freund 133. 
13 Varga 56. 



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 117 

hannes der Kern des Leidens. Ja, das sehnsüchtige Verlangen der Schöpfung 
nach Gott, ihrem einzigen Ziel, ist für ihn das Leiden schlechthin14. Und da 
nach dem Römerbrief (8, 19) das ganze Universum objektiv im Zustand der 
Sehnsucht ist, ist es für Johannes selbstverständlich, daß ihn und uns das Lei- 
den nie verlassen wird, solange wir auf Erden, d. h. solange wir noch unterwegs 
sind. Und es gibt keinen anderen Weg als den des Los-von-sich und Hin-zu- 
ihm, des Übersteigens, das Verzicht bedeutet als Voraussetzung für den Ge- 
winn. 

,,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein; 
wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht. Wer an seinem Leben hängt, ver- 
liert es; wer aber sein Leben in dieser Welt gering achtet, wird es bewahren bis 
ins ewige Leben." So erläutert der Evangelist Johannes (12, 24f.) das Lei- 
denmüssen dieser Erde, und ganz in seinem Sinne schreibt Johannes vom 
Kreuz: •Je mehr du dich von den irdischen Dingen losmachst, desto mehr nä- 
herst du dich den himmlischen und desto mehr findest du in Gott."15 Denn der 
Mensch ist nicht für diese Erde geschaffen, sondern mitsamt dieser Erde für 
Gott. •Leben Sie", so schreibt Johannes darum in einem seiner Briefe (IV152; 
Cart. 19)16, •in Hoffnung auf das Heil drüben, hier aber als Pilger, als Armer, 
Verbannter, als Waise, ungestillt, ohne Halt, alles von drüben erhoffend." 

Das tut weh, so weh wie jede Hoffnung, die noch auf Erfüllung wartet (II 
225; P 3, 174). Aber das ist das Leid •des liebenden Sehnens" (II 111; N II 
11,7), das der Schöpfung seit der ersten Stunde ihres Daseins innewohnt und 
das getragen werden muß, weil das Ziel der Schöpfung nicht sie selber ist. 

Ist das alles? So fragen wir uns. Sieht Johannes denn die Sünde nicht? Ist 
denn nicht sie der Grund und die Erklärung für das Leid auf dieser Erde? Jo- 
hannes weiß sehr wohl um die Macht der Sünde. Aber sie ist ihm nicht der ei- 
gentliche Grund für das Leiden in der Welt. Viel eher ist sie ein Teil des Lei- 
dens in der Welt und selbst nicht zu verstehen ohne dieses noch dahinter Lie- 
gende: daß Gottes Leben Liebe ist und er die Welt als seine Spuren tragende 
erschuf, als sich übersteigen müssende und nur jenseits ihrer eigenen Natur, 
nämlich in Gott, zur Erfüllung kommende17. Mühsale schickt Gott uns nicht 
als Strafe, sondern um uns zu sich emporzuheben (III 42; C 3, 8). Von Ijob 
(und nicht nur von ihm; vgl. IV 56; L 2, 28) wissen wir, •daß Gott ihn nicht sei- 
ner Sünde wegen leiden ließ. Er wollte ihn in seine Nähe versetzen, zu sich er- 
heben."18 Leiden und Versuchungen sind Zeichen der Auserwählung - sowohl 

14 Vgl. Stein 227. 
15 Habe Gott zum Freund, 180. 
16 Hier zitiert nach W. Herbstrith, Gott erkennen • heute?, Bergen-Enkheim o.J., 193. 
17 Vgl. dazu Varga 40 f. sowie 161: •daß das Leiden des Menschen nicht allein durch die Sünde zu 
erklären ist. Das Leiden ist vielmehr die Bedingung der Schöpfung, die Bedingung für die Weiter- 
führung der Schöpfung." 
18 Varga 66. 



Walter Repges 118 

des einzelnen als auch der ganzen Schöpfung. Denn •für alles, was endlich ist, 
ist die ewige Liebe verzehrendes Feuer."19 

Noch eine weitere Frage muß Johannes sich gefallen lassen, nämlich die: 
Wenn der eigentliche Grund des Leidens die Liebe ist - nämlich unsere Be- 
stimmung, uns verlierend uns zu finden -, müßte dann nicht auch in der jensei- 
tigen Vollendung das Leiden fortbestehen, dann, wenn wir nicht mehr nicht 
lieben können, vielmehr unsere Seligkeit darin erfahren, daß wir uns selbst 
übersteigend uns ganz und ohne Vorbehalte Gott hingeben können? Ja, müßte 
Gott selbst nicht ein leidender Gott sein, da er doch davon lebt, daß er sich in 
Liebe dem Du zuspricht? 

Gott ist kein Leidender, und in der ewigen Seligkeit werden wir lieben dür- 
fen ohne zu leiden. Denn die vollkommene Liebe ist •leidlos". •Das aber kann 
sich erst im seligen Leben (des Jenseits) ereignen", wenn wir in Gott verwan- 
delt sind und •die beseligende Genugtuung der Gleichförmigkeit auf beiden 
Seiten besteht" und darum •die Qual einer Unterlegenheit entfällt." (III241; 
C 39, 14) 

So also sieht Johannes das Leidenmüssen der Schöpfung, solange sie noch 
unterwegs ist. Es gründet in dem unendlichen Unterschied zwischen Gott und 
Geschöpf, in der Erhabenheit der göttlichen Majestät und der demgegenüber 
wesentlichen Schwachheit der geschaffenen Natur und in dem Zusammentref- 
fen dieser beiden Extreme (II 84 sowie 82, 83 u. 86; N II 6, 1 sowie 5, 4 u. 6 
und 6, 4). •Die Pein wird durch den Gegensatz zwischen Göttlichem und 
Nichtgöttlichem verursacht."20 Es handelt sich um •eine logische Konsequenz 
der Ohnmacht alles Natürlichen und Geschaffenen Gott gegenüber"21 - und 
der Bestimmung des Endlichen zum Unendlichen. Und dieser Weg •zum ver- 
borgenen urid ganz anderen Gott"22 tut weh, solange Gott der Verborgene und 
ganz andere bleibt und die Schöpfung nicht durch die unausweichlichen We- 
hen einerneuen Geburt (Rom 8, 22) hindurch •wiedergeboren" (II101; NII 
9, 6) ist zu einem neuen Leben •der Gleichförmigkeit" mit Gott (III 241; C 
39, 14). 

Das Leid des Erstgeborenen vor aller Schöpfung 

Diesen der Schöpfung von urher innewohnenden Weg des Leidenmüssens ist 
auch Jesus gegangen. Er beschritt ihn, indem er - die Mühen und Entbehrun- 
gen der Schöpfung auf sich ladend (II233; P 3, v. 261) - in Niedrigkeit geboren 
wurde, in Armut lebte und am Kreuze starb (vgl. I 149; S. II 19, 7). 

19 Stein 164. 
20 Varga 67. 
21 Ebda 68. 
22 Ebda 51. 



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 119 

Das Kreuz als Zeichen der Liebe des Vaters 

Johannes vom Kreuz hatte im Leid ein Zeichen der Liebe des allmächtigen Va- 
ters gesehen. Ebenso versteht Johannes, der Evangelist, den Kreuzestod Jesu 
als Zeichen der Liebe des Vaters: •Gott hat die Welt so sehr geliebt, daß er sei- 
nen einzigen Sohn hingab." (Joh 3, 16) So wie im Alten Bund das Blut des Pa- 
schalammes in erster Linie den Vorübergang Gottes bezeichnete, der sein ei- 
genes Volk vor dem Verderben bewahrte und aus der Knechtschaft befreite 23, 
so ist auch Christus, •unser Paschalamm" (1 Kor 5, 7), zunächst der, an dessen 
Züchtigung wir erkennen, daß der Vater ihn und uns liebt und als Kinder aner- 
kennt (Hebr 12, 5-8). 

Das Kreuz als Ausdruck der Liebe des Sohnes 

Johannes vom Kreuz hatte das Leid als Weg gesehen, Gott seine Liebe zu be- 
zeigen. 

Ebenso sieht das Neue Testament im Kreuz den vollendeten Ausdruck der 
Liebeshingabe des Sohnes an den Vater. Lukas berichtet von dem Gebet Jesu 
im Garten Getsemani. •Vater ... nicht mein, sondern dein Wille soll gesche- 
hen." (Lk 22, 42) Und er überliefert uns als letzte Worte Jesu vor seinem Ster- 
ben den dem 31. Psalm entnommenen Ruf: •Vater, in deine Hände lege ich 
meinen Geist." (Lk 23, 46) 

Das Kreuz als Urgrund der Schöpfung 

Johannes vom Kreuz erkennt die mit Schmerzen verbundene Notwendigkeit 
der Schöpfung, sich selbst zu übersteigen, um zu ihrem Ziel zu gelangen, als in 
Gott selbst vorgebildet und deshalb von Anfang an gewollt. Nicht in sich sollte 
die Schöpfung ihr Heil finden, sondern in Gott, so daß wir die Erde als Fremde 
erfahren müssen und unsere Hoffnung, zu unserer Bestimmung zu gelangen, 
nur erfüllt werden kann, wenn wir die Erde •transzendieren" (II 186; P 9, 
10. 17. 24 u. ö.). 

Das aber setzt voraus, daß wir dem ewigen Sohne gleich und mit ihm eins 
werden. Dieses jedoch soll nicht geschehen, indem wir uns - wie es die griechi- 
sche und neuplatonische Philosophie will - des Fleisches entledigen, sondern 
indem Gottes Sohn unser armseliges, dem Tode geweihtes Fleisch annimmt 
und so, indem er sich uns gleichmacht, auch uns sich gleichmacht. 

Diese Schau des Heilsweges besingt Johannes in seinen Romanzen. Die 
siebte Romanze handelt von der Menschwerdung. Zunächst spricht der Vater 
davon, daß er, der ewige Sohn, das Urbild der Welt sei, wonach sie geschaffen 

23 Vgl. dazu G. Martelet, Das Lamm, erwählt vor Grundlegung der Welt, Internationale katholi- 
sche Zeitschrift •Communio", 1/80, 36-44, hier 37. 



Walter Repges 120 

werden solle, aber •das Urbild, das einmal Fleisch annehmen würde, damit die 
Ähnlichkeit zwischen Urbild und Abbild vollkommen sei."24 Darauf antwor- 
tet der Sohn mit Worten, die die Menschwerdung als sich in der Kreuzigung er- 
füllend erkennen lassen. Das Leiden und Sterben wird wie etwas, das ganz 
selbstverständlich dazu gehört, mit dem Menschsein in einem Atemzuge ge- 
nannt. Von der Sünde als einem möglichen Motiv für die Inkarnation oder da- 
für, daß der Inkarnation der Kreuzestod folgt, wird nicht gesprochen. Nur die 
Absicht Gottes, eine Welt zu schaffen, die Gottes Leben teilt, bleibt als Grund 
dafür, daß Gottes Sohn Leben und Tod des Menschen auf sich nehmen soll (II 
233; P 3, 259-266). 

Das gleiche läßt sich dem Neuen Testament entnehmen. Für die Geheime 
Offenbarung ist allein das geschlachtete Lamm würdig und fähig, das Buch zu 
öffnen und seine sieben Siegel zu lösen und so den Sinn des Weltgeschehens zu 
entschlüsseln (Offb 5, 2-5), jenes Lamm, das geschlachtet ist vom Anbeginn 
der Welt an (Offb 13,8) und das als solches - als das geschlachtete Lamm also! 
- •Anfang der Schöpfung Gottes" ist (Offb 3, 14). 

Ähnlich spricht der erste Petrusbrief von dem, der schon vor Grundlegung 
der Welt ausersehen war, das Lamm ohne Fehl und Makel zu sein, dessen Blut 
uns freikaufte und das Gott von den Toten auferweckte, damit wir hoffen 
könnten. Wörtlich heißt es in dem ersten Petrusbrief: •Ihr wißt, daß ihr ... los- 
gekauft wurdet... mit dem kostbaren Blut Christi, des Lammes ohne Fehl und 
Makel. Er war schon vor der Grundlegung der Welt dazu ausersehen, und eu- 
retwegen ist er am Ende der Zeiten erschienen ... Gott hat ihn von den Toten 
auf erweckt und ihm die Herrlichkeit gegeben ..., so daß ihr an Gott glauben 
und auf ihn hoffen könnt." (1 Petr 1, 18-21) 

•Gott hat also sein Schöpfungswerk nur begonnen mit dem Blick auf das ge- 
schlachtete Lamm."25 Gott wollte von Anfang an die Vergöttlichung der Welt, 
diese aber ebenso von Anfang an auf dem Wege über das Kreuz. 

Leiderfahrung als Kreuzerfahrung 

Jesus erlitt den Kreuzestod, indem er das Los der Schöpfung zu dem seinen 
machte. Und umgekehrt können wir nunmehr an seinem Geschick ablesen, 
welches das eigentliche Los der Schöpfung ist: das Kreuz, das Ende ist und An- 
fang zugleich, nämlich Ende des alten Lebens und Überstieg, d. h. Pascha, ins 
neue Leben. Der Weg des Leidens, der der in sich unvollendbaren Schöpfung 
ohnehin von Anfang an zugedacht war, ist nunmehr offenbar geworden als 
Weg des Kreuzes. 

24 Varga 40. Vgl. II 231; P 3, v. 229-234. 
25Martelet 41. 



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 121 

Dies gehört zum unaufgebbaren Kern des Evangeliums. 
Das ist Frohbotschaft. Denn es heißt: 

Alle, die leiden, gehen den Weg Jesu 

Wer leidet, leidet nicht mehr nur, weil es halt der Schöpfung bestimmt ist, lei- 
den zu müssen, und das von Anfang an, schon bevor es Adam gab. Sondern er 
tut das, was Jesus tat. Er lädt Jesu Kreuz auf seine Schultern. Er folgt ihm nach. 
Sein Leiden hat eine neue Qualität erhalten. Es ist nicht mehr nur sein Leiden, 
•sondern das Leiden Christi"26. 

Denn wenn in der Sicht des Neuen Testamentes, die auch die Sicht des Jo- 
hannes ist, das Kreuz der Schöpfung vorausgeht wie der Sinn dem Sein und wie 
ein Plan seiner Verwirklichung, dann ist der Weg des Kreuzes der Weg für alle. 
Dann ist jedes Leiden Mitleiden mit dem am Kreuze Leidenden und jedes 
Sterben Mit-Sterben mit dem am Kreuze Gestorbenen. 

Das Neue Testament veranschaulicht das an zwei Bildern. Nach dem Lei- 
densbericht des Matthäus ruft Jesus, bevor er den Geist aufgibt und stirbt, mit 
lauter Stimme: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" (Mt 
27, 46) Das ist nicht ein Lallen zusammenhangloser Psalmverse, wie sie einem 
kurz vor dem Tode aus frühen Kindheitserinnerungen aufsteigen mögen. Son- 
dern es ist das Äußerste an Leid, was einem widerfahren kann, genau das, was 
das Apostolische Symbolum im Anschluß an den ersten Petrusbrief (1 Petr 
3,19) bekennt: Er ist hinabgestiegen in die tiefsten Tiefen der Gottverlassen- 
heit, in das Reich des Todes, in die Hölle, wie bis vor wenigen Jahren der deut- 
sche Text lautete. Das aber heißt: Er ist so tief hinabgestiegen, daß alle, die 
stürzen, auf ihn fallen und er sie auffangen kann. 

Genau dasselbe meint das umgekehrte Bild, das wir im Johannesevangelium 
finden und das dieses Evangelium (12, 33) ausdrücklich auf das Sterben Jesu 
bezieht: •Wenn ich über die Erde erhöht bin, werde ich alle an mich ziehen." 
(Joh 12, 32) 

Mit anderen Worten: Jesu Weg ist unser aller Weg. Alles auf Erden und im 
Himmel wollte Gott zu ihm führen, der der Erstgeborene der ganzen Schöp- 
fung und auch der Erstgeborene der Toten ist (Kol 1, 20. 15. 18). 

Alle, die leiden, gehen den Weg für die Welt 

Jesus hat nicht nur für sich allein den Schritt zum Vater getan. Die Hingabe 
dieses Einen war so rein, so lauter, so gänzlich frei von jedem egoistischen Be- 
gehren (und so völlig dem Ur-Plan Gottes mit der Welt entsprechend), daß im 
Hinblicken auf das Ja der Liebe dieses Einen der Vater auch unsere kümmerli- 
chen Versuche, das Ja der Liebe zu stammeln (und dabei möglichst viel für uns 

26 Stein 229. 



Walter Repges 122 

herauszuschinden), annimmt. Ja, er läßt sogar die Hingabe seines Sohnes ge- 
nug sein - eben •Genugtuung", Ausgleich, •Sühne" (Jes 53, 10) - für unsere 
offene Rebellion, so daß das geschlachtete Lamm, auf das hinblickend Gott die 
Welt erschuf, auch die Sünde der Welt hinwegträgt (Joh 1, 29; vgl. III146; C 
23, 2) und ihr statt dessen Gottes •Erbarmen" (III 146; C 23, 2) und damit 
Gottes Leben schenkt. 

Wer nun leidet und so Jesus das Kreuz nachträgt, wirkt mit an der Sühnelei- 
stung für unsere Sünden, an der Erlösung, an der Heimholung der Welt - und 
die Heimholung der Welt ist darauf angewiesen. Aus dem Kolosserbrief 
(1, 24) wissen wir, daß der, der leidet, in seinem Fleisch ergänzt, was an den 
Leiden Christi noch aussteht. Des Paulus Leid, mein Leid, unser Leid steht 
noch aus, fehlt noch an der Passion Jesu, macht Jesu Kreuz erst vollständig. Es 
ist - wie Jesu Leiden - Leiden •für euch" (Kol 1, 24). Es ist nicht umsonst. Es 
ist Dienst, Hilfe, •heilbringend"27. Es hat- als •Mit-Leiden mit dem Gekreu- 
zigten" - •erlösende Kraft"28. 

Alle, die leiden, gehen den Weg in die Herrlichkeit 

•Mußte nicht der Messias all das erleiden, - um so in seine Herrlichkeit zu ge- 
langen?" So läßt Lukas den Auferstandenen die Jünger auf dem Wege nach 
Emmaus belehren (Lk 24, 26). Denn das Kreuz war doch für Jesus die Weise, 
des Vaters Liebe zu erfahren und dem Vater Liebe zu bezeugen, und war des- 
halb Pascha, Hineingenommensein in das Leben Gottes, das darin besteht, 
Liebe zu schenken und Liebe zu erfahren. Jedes Leid, das nunmehr Anteil- 
nahme am Kreuz ist, ist darum auch Anteilnahme am Pascha, am Eingehen in 
das Leben Gottes, der in jedem Leid uns (ebenso wie Jesus) seine Liebe 
schenkt und mit jedem Leid auch unsere Liebe annimmt (ebenso wie er die 
Liebe Jesu angenommen hatte) und uns so Anteil schenkt an seinem göttlichen 
Leben. •Wir sind ... Miterben Christi, wenn wir mit ihm leiden, um mit ihm 
auch verherrlicht zu werden." (Rom 8, 17; vgl. IV 191; D 101) Denn das ist 
doch der Sinn seines Leidens und Sterbens, daß sie • die Braut und Gattin des 
Lammes (Offb 21, 9) - das Leben habe: •por que ella vida tenga" (II232; P 3, 
v. 263; vgl. Joh 10, 10). 

27 Vgl. hierzu auch A. M. Sicari, Am Kreuzungspunkt zwischen der Passion Christi und der Passion 
jedes Menschen, Internationale katholische Zeitschrift •Communio", 1/80, S. 45-57, bes. S. 55: 
• ,Mit ihm und in ihm' ist jedes Leid aber auch heilbringend, und die Glieder des Leibes der Kirche 
schenken es einander und bieten es der Welt an in einer beständigen Ausweitung des heilbringen- 
den pro nobis." 
28 Stein 228. Vgl. auch E. Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, Gedanken für jeden Tag, Kevelaer 
1973, 121. 



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 123 

Kreuzerfahrung als Begegnung mit dem Gekreuzigten 

Man könnte sagen • und viele sagen es auch•, das alles sei graue Theorie. Kein 
Krebskranker wird durch solche frommen Überlegungen geheilt. Keine Frau, 
deren Mann ihr untreu geworden ist und eine andere geheiratet hat, erhält ih- 
ren Mann zurück. Keiner der Millionen Morde von Auschwitz wird dadurch 
ungeschehen. 

Johannes sieht es anders. Wer das Kreuz findet, der findet nicht eine graue, 
auch nicht eine fromme Theorie. Sondern er findet den Gekreuzigten, jeman- 
den, einen, den man lieben, dem man sich schenken, dem man sich anvertrauen 
kann, - und der selbst uns lieben, uns etwas sagen, sich uns zuwenden kann und 
will. 

Für Johannes ist Religion kein System, sondern gelebte Liebe. Nicht der fin- 
det zu Gott, der das Kreuz einzuordnen weiß, sondern der, indem er das Kreuz 
bejaht, dem, der am Kreuze starb, begegnet. 

Zu Gott findet, wer mit Johannes betet: 

Wenn ich dem Leid begegne, dann begegne ich dem Kreuz. Wenn ich 
aber dem Kreuze begegne, dann begegne ich Dir, dem Gekreuzigten. 

Wenn mein Wille sich aufbäumt gegen das mir zugedachte Los, dann 
teile ich Dein Geschick: dann bin ich bei Dir. 

Wenn ich nicht mehr weiter weiß, dann ergeht es mir, wie es Dir er- 
ging: dann bin ich bei Dir. 

Wenn ich unter der Last meiner Leiden zusammenbreche, dann wi- 
derfährt mir das, was Dir widerfuhr: dann bin ich bei Dir. 

Wenn Gott mich verlassen hat, dann bin ich dort, wo Du gewesen bist: 
dann bin ich bei Dir. 

Und Du bist der Weg, die Wahrheit und das Leben, und niemand 
kommt zum Vater außer durch Dich. 

Du bist der Weg, 
der schmale Weg zum Leben und die enge Pforte, durch die jeder hin- 

durch muß, der dem Verderben entrinnen will. 
Du bist die Wahrheit, 
die Wahrheit dieser Erde und die Wahrheit Gottes, 
die Wahrheit der Erde, daß wir alle sterben müssen, daß es kein Para- 

dies auf Erden gibt, daß Dein Schicksal vielmehr unser Schicksal ist, 
und die Wahrheit Gottes, die früheren Generationen verborgen war, 

daß nämlich in Dir der Vater alles vereinigen wollte, so daß in Dir wir uns 
alle als zu Erlösende erfahren und wir alle Mit-Erlösende sind. 

Du bist das Leben, 
das Leben Gottes, das durch Deinen Kreuzestod, wo Liebe der Liebe 

begegnete, das Leben dieser Erde werden sollte. 



Walter Repges 124 

Das Leid als Gegenstand des Bittgebets 

Es wundert uns nicht, daß einer, der so wie Johannes von der Sinnhaftigkeit des 
Leidens durchdrungen ist, sich danach sehnt (vgl. 127; S15, 8), ja darum betet, 
leiden zu dürfen (vgl. III 180; C 28, 10). 

Ein solches Bittgebet um Leiden enthält auch sein Lied der Liebe. In der 36. 
Strophe bittet Johannes darum, tiefer in das •Dickicht" eindringen zu dürfen 
(P 5, 175), was er in seinem Kommentar als Verlangen nach Leiden interpre- 
tiert (III 221; C 36, 13). 

Uns will ein solches Verlangen kaum nachvollziehbar erscheinen. Johannes 
aber weiß, worum er bittet. Insgesamt hatte er nämlich in der 36. Strophe den 
menschgewordenen Gottessohn um drei Dinge gebeten: um den Genuß der 
Liebe (d. h. um sein Leben); um das Einswerden mit ihm (d. h. um seine 
Wahrheit) und darum, ihn zu erkennen (d. h. um den Weg zum Heil). (Vgl. III 
216f.;C36, 3) 

Johannes bezieht diese dritte Bitte zunächst auf die Tiefen und den Reich- 
tum der göttlichen Weisheit, in einem zweiten Anlauf aber auf das Leiden. 

Drei Schritte führen ihn dahin. 
- Die Einsicht in die Reichtümer der göttlichen Weisheit ist etwas so Erstre- 
benswertes, daß er gerne dafür Leiden und Schmerzen in Kauf nehmen würde. 
- Das Leiden erscheint ihm nicht nur als etwas zur Not in Kauf zu Nehmendes, 
sondern als •Hilfsmittel", ja als •überaus förderlich" für ein tieferes Eindrin- 
gen in die beseligende göttliche Weisheit. 
- Das Leiden ist mehr noch als ein Hilfsmittel: es ist unumgängliche Voraus- 
setzung. Es ist, wie das Leben und das Schicksal des frommen Dulders Ijob er- 
kennen läßt, •Pforte zu Gott". 

Johannes kommt von hier aus auf seine ersten beiden Bitten zurück und 
sieht, daß er das erste - die Liebe zu genießen - nur erbitten kann, wenn ihm 
das zweite gewährt wird - mit dem Geliebten eins zu sein -, und daß dieses 
zweite nur möglich ist, wenn er das dritte - die Dickichte des Leidens - akzep- 
tiert. 

Auf diese Weise ist es das Leiden, das ihm alle seine Bitten erfüllt: 

- Es läßt ihn den Weg finden - nämlich das Kreuz. 
- Es läßt ihn die Wahrheit finden - nämlich das Einswerden mit dem, der der 
Sinn (die Weisheit) der Schöpfung ist. 
- Es läßt ihn das Leben finden - nämlich den, der durch das Leid in die Herr- 
lichkeit eingegangen ist und deshalb die, die mit ihm leiden, auch mit ihm leben 
und das Leben der Liebe genießen läßt. 

Johannes sagt es ausdrücklich: Aus dem Leiden erwächst Begreifen und aus 
dem Begreifen das Genießen (III221; C 36, 12). Ja: Ohne Leiden gibt es kein 



Ein Herz für die Menschen 125 

Begreifen - und ohne Begreifen kein beseligendes Erfülltwerden von Gottes 
Überfluß (III 221; C 36, 13). 

Und der Grund ist das Kreuz. Denn ohne das Kreuz gibt es keinen Zugang 
zu den Schätzen der Weisheit und ohne den Zugang zu den Schätzen der Weis- 
heit keinen Zugang zu den Wonnen des göttlichen Lebens. 

Johannes, der es fertig bringt, um das Leidendürfen zu bitten, bittet damit 
um das Kreuz - damit aber um den Gekreuzigten, der allein alle Bitten dieser 
Erde zu erfüllen vermag. Denn er ist der Weg. Er ist die Wahrheit. Und er ist 
das Leben. Und um ihn, der Gottes Fülle ist (Kol 1, 19), bittet, wer um das 
Leiden bittet.29 

29 Vgl. hierzu Varga 123. Daß Johannes mit seiner Wertschätzung des Leidens nicht alleine steht 
und der, der weiß, wozu das Leiden •nütze" ist, tatsächlich darum zu beten und daraus zu leben 
vermag, zeigt in beeindruckender Weise Dirk Grothues in seinem Buch: Gelebte Passion. Das un- 
gewöhnliche Leben der Maria Halfmann, Kevelaer 1980. 

Ein Herz für die Menschen 
Zur Aktualität der Mystik des heiligen Paul vom Kreuz* 

Martin Bialas, Schwarzenfeld 

In den Jahren nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil ist wohl ein Doppeltes 
klargeworden: Die Erneuerung, das •Aggiornamento" des christlichen Glau- 
bens muß von innen her getragen werden, von der Frömmigkeit und dem be- 
wußten christlichen Leben. Alles an äußeren Reformen hat nur soweit Sinn 
und Wirkung, wie ihm die innere Bekehrung entspricht. Und nicht weniger 
wichtig ist: Die Wege und die Ziele dieser inneren Erneuerung fallen nicht vom 
Himmel; sie müssen von der großen christlichen Tradition her konzipiert wer- 
den; dann erst kann die Richtung in die Zukunft und in die Erneuerung gefun- 
den werden. 

* In den •Klassiker der Meditation" des Benziger Verlags (Köln 1979,183 S., brosch., DM 10,80) 
hat M. Bialas eine Auswahl aus Paul vom Kreuz übersetzt: Im Kreuz ist Heil. (Vgl. auch eine wei- 
tere Auswahl von M. Bialas, GuL 52, 1979, 78 f.) Schon in der Einleitung (11-50) kommt der 
Heilige ausführlich zu Wort. Hervorzuheben ist dabei die vollständige Übersetzung des Traktats 
•Mystisch sterben". Dazu W. Baier, Augsburg: •Es ist für uns eine schwere Kost und würde ohne 
Einleitung wohl in die Irre führen." Zum gesamten Büchlein schreibt Baier: •Mag auch das viele 
Sprechen vom Leiden in diesem Buch nicht auf den ersten Blick gefallen, so kann es trotzdem in 
einem Leben und einer Welt voller Leiden eine Hilfe sein und vor allem zeigen, daß auch Heilige 
Schwierigkeiten hatten." Die Redaktion 




