Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung
Die Antwort des hl. Johannes vom Kreuz auf die Frage nach dem Leid*

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott

Vergessene Frohbotschaft

Zu den vergessenen — oder verdringten — Teilen der Frohbotschaft des Neuen
Testaments gehoren Sitze wie der folgende aus dem Jakobusbrief: ,,Seid voll
Freude, meine Briider, wenn ihr in mancherlei Versuchungen geratet.* (Jak
1,2)

Dieser Satz steht nicht isoliert. Von Paulus héren wir dhnliches. ,,Uns wird
Leid zugefiigt, und doch sind wir jederzeit frohlich.“ (2 Kor 6, 10) Oder:
»» Trotz all unserer Not bin ich von Trost erfiillt und stréme iiber vor Freude.‘
(2 Kor 7, 4) Jasogar: ,,Deswegen bejahe ich meine Ohnmacht, alle MiBhand-
lungen und Note, Verfolgungen und Angste.“ (2 Kor 12, 10)

Es ist dies eine Haltung, zu der Jesus selbst aufgerufen hatte: ,.Selig, die arm
sind vor Gott ... Selig die Trauernden ... Selig, die hungern und diirsten nach
der Gerechtigkeit ... Selig seid ihr, wenn ihr um meinetwillen beschimpft und
verfolgt und auf alle mogliche Weise verleumdet werdet. Freut euch und ju-
belt: Euer Lohn im Himmel wird groB sein.“ (Mt 5, 3—12)

Neuverkiindigung durch Johannes

Johannes vom Kreuz hat die Botschaft von der Freude, die das Leiden bringt,
neu verkiindet: ,,Nimm mit Freuden die Leiden auf dich!“? Sie sind ,,Pforte zu
Gott* (IIT 221; C 36, 12)2 und Unterpfand unserer Hoffnung. Der dies sagte,
wurde dem 20. Jahrhundert, das so iiberreich an Leiden war und ist, zum Kir-
chenlehrer gegeben!

* Vgl. den Aufsatz des Autors, Durch Liebe zur Freiheit. Der Weg des heiligen Johannes vom
Kreuz, GuL 53, 1980, 102—115.

1 Johannes vom Kreuz, Habe Gott zum Freund. Gedanken fiir jeden Tag, Kevelaer 1975, 184.
2 Die Werke des hi. Johannes vom Kreuz werden, falls nicht anders angegeben, unter Angabe des
Bandes und der Seitenzahl zitiert nach der vierbindigen, im Johannes-Verlag Einsiedeln erschie-
nenen Gesamtansgabe. (I = Empor den Karmelberg, 21977; I1 = Die dunkle Nacht. Die Gedichte,
1978, 11 = Das Lied der Liebe, 21979; 1V = Die lebendige Flamme. Briefe. Anweisungen, 1964)
Um das Auffinden im spanischen Original (Vida y Obras de San Juan de la Cruz, ed. Crisogono de
Jesus O.C.D., BAC IS, Madrid 1978) oder in anderen Ubersetzungen zu erleichtern, werden zuo-
dem die Namen der einzelnen Biicher (und zwar durch die Anfangsbuchstaben ihres spanischen
Titels) sowie die jeweiligen Kapitel, Abschnitte oder (bei den Gedichten) Verse angegeben. Es
bedeutet dabei S = Subida del Monte Carmelo, N = Noche oscura, C= Cantico espiritual, 1. =
Llama de amor viva, P = Poesias, Cart. = Cartas, D = Dichos de luz y amor.



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 113

Dabei prizisiert Johannes die biblischen Aussagen in zweifacher Hinsicht.
Einmal sagt er: Jedes Leid hat seinen Sinn, nicht nur das Leid, das die erdul-
den, die ausdriicklich um Jesu Namen willen verfolgt werden. Nein: Jede
Trine wird aufbewahrt; jede Not gebiert Segen; jede Nacht entldBt einen
neuen Tag3. ,, Tu, oh vida divina, nunca llagas sino para sanar. Nie verwundest
du, gottliches Leben, es sei denn um zu heilen.* (IV 49; L 2, 16) Und zum an-
deren sagt er: Das Leiden ist unverzichtbar. Es ist nicht nur ,,sicherer und ge-
winnbringender‘‘ (als das Vergniigen und die duflere Tétigkeit)*, sondern es st
,notwendig® (IV 55; L 2, 28). ,,Ist doch dieses Leben, wenn es nicht seiner
Nachfolge dient*, — der Nachfolge ndmlich des gedemiitigten und gekreuzig-
ten Gottes — ,,zu nichts nutze.* (IV 157, Cart 26 — a la M. Ana de Jestis.)

Das Leid ist darum zu bejahen. Johannes sagt nicht, wie es noch vor wenigen
Jahren ein Plakat von Misereor tat: ,,Nehmt den Menschen vom Kreuz.** Son-
dern er sagt: Helft dem Menschen, das Kreuz zu tragen; erinnert ihn daran,
daB Jesus sein grofStes Werk am Kreuze vollbrachte, groler als alle seine Zei-
chenund Wunder (I187;S1I7, 11), und daf} es darum besser ist, fiir Gott zu lei-
den, als Wunder zu tun (IV 200; D 180).

LaBt den Menschen wissen, daB ,,der einzige Weg zu Gott ... der Weg des
Kreuzes* ist5 und daB darum zu Recht zu tadeln ist, wer Christi Kreuz nicht in
Geduld tragen will (L. 167; Avisos a un religioso 4); trostet ihn mit den Worten:
,,Je groBer und schwerer die Lasten sind, desto besser ist das Los dessen, der sie
trigt. 6

Das Leid, der Schopfung inhérent

Fiir uns, die wir anderen und uns selbst das Los auf dieser Erde erleichtern wol-
len und in einer Welt leben, die — als Reaktion auf alles Leid, das sie erfahren
hat — den Genuf3 und seine Maximierung zur Richtschnur ihres Handelns
macht, sind dies ungewohnte und eher unverstidndliche als trostliche Worte.
Und wir fragen uns, und wir fragen Johannes, wie er zu solchen Worten kommt.

Das Leid, geschickt von dem, der uns liebt

Johannes geht davon aus, daB der, der uns liebt, allméchtig ist. Gott ist der
Herr. Es gibt keinen Bereich, der seiner Herrschaft entglitten wire. Er tréigt,

31V 53 (L 2, 24) erinnert Johannes ausdriicklich an das Wort der Apostelgeschichte, da3 der Weg
ins Himmelreich durch viele Drangsale fiihrt (Apg 14, 22).

4 Edith Stein, Kreuzeswissenschaft. Studie iiber Johannes a Cruce, Louvain-Freiburg 1950, 123.
5 Paul Varga, Schopfung in Christus nach Johannes vom Kreuz, Wien 1968, 80. Vgl. 57: ,,,Es ist
der schmale Weg des Leidens ... der einzige ..., der fiir alle gilt, weil er allein zum Ziel fiihrt.* Ahn-
lich 96.

6 Stein, a.a.0., 250.



Walter Repges 114

lenkt, fiigt alles. Wenn es Leid gibt und Triinen und Schmerz in dieser Welt,
dann ist es Leid, das er uns schickt. Denn alles, was uns begegnet, sei es Gutes
oder Schlimmes, kommt von ihm?.

Und Gott liebt uns. Der Urgrund der Welt ist Liebe. Alles, was ist und was
geschieht, ist AusfluB dieser Liebe.

Wir mdchten nur zu gerne das eine um des anderen willen fahren lassen und
sagen: Entweder liebt Gott uns — dann kann er aber nicht allméchtig sein, denn
sonst gabe es nicht Auschwitz und den Archipel Gulag und unser eigenes tri-
nenreiches Leben. Oder er ist allméchtig — dann aber mag er allenfalls gerecht
sein, moglicherweise im Sinne einer hoheren Gerechtigkeit, die an den Kin-
dern richt, was die Viter gefehlt haben, damit das Ganze wieder im Lot ist;
aber er kann nicht der Vater sein, der uns liebt.

Fiir Johannes aber sind beide Aussagen unumstoBliche Wahrheit: Gott ist
die Liebe, und Gott ist der Herr. Das Wort des Psalmisten ,,Der Herr ist mein
Hirte, er 18t mich lagern auf griinen Auen* ( Ps 23, 1-2) ist nicht Hohn und
Spott, sondern Wahrheit. Und wenn ich die griinen Auen nicht sehen, sondern
nur Ungerechtigkeit, Schmerzen und Enttiduschungen, dann sind fiir Johannes
eben das, was ich als Ungerechtigkeit, Schmerzen und Enttiuschungen erfah-
re, die griinen Auen, auf denen Gott mich lagert.

,»Ohregalada llaga! O Wunde, die du ein Geschenk bist, singt Johannes (11
184; P 12, 8). Wie bei einem BlumenstrauB, den man geschenkt erhilt, das
Wichtigste nicht die Blumen selbst sind, sondern die Tatsache, daB sie Zeichen
der Zuwendung dessen sind, der sie mir schenkt, so ist auch fiir Johannes das
Wichtigste an den Wunden, den ,,Heimsuchungen** (III 30; C 1, 15), den
»»Schwierigkeiten, Versuchungen, Priifungen und mancherlei Miihsalen (111
42; C 3, 8), daB sie Geschenk und darum Zeichen der Liebe dessen sind, der
nichts will als unser Heil. ,,0 wohltuende Wunde, von ihm geschlagen, der nur
zu heilen wei*‘, kommentiert er selbst seinen Gesang (IV 45; L 2, 8).,,Du hast
mich verwundet, gottliche Hand, um mich zu heilen!* (IV 49; L 2, 16) Und
,,diese Hand ist der barmherzige und (!) allmichtige Vater (IV 48; L 2, 16).
»»Alle Schmerzen und Leiden* sind ihm darum ,,wohltitige Gedanken Got-
tes 18

Die Bibel bestitigt dieses Verstidndnis der Alleinursichlichkeit Gottes.
Ganz lapidar verkiindet Jesaja das Gotteswort: ,,Ich bin der Herr, und sonst
niemand. Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel, ich bewirke das Heil
und erschaffe das Unheil. Ich bin der Herr, der das alles vollbringt. (Jes
45, 6f.) Fiir Jesaja gibt es da nichts zu deuteln, so als ob Gott das Unheil etwa
nur zulasse und widerstrebend dulde. Woher soll es denn kommen, wenn nicht
von ihm?

7 Johannes vom Kreuz, Habe Gott zum Freund, 35. Ahnlich 21.
8 Stein 275.



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 115

Nicht minder deutlich ist das Buch Tjob, das Johannes vom Kreuz besonders
gerne und besonders hiufig zitiert. Ijob weif es: ,,Gottes Hand hat mich ge-
troffen.* (19, 21) ,,Er (hat) mich zerschmettert ... Schonungslos durchbohrt er
mir die Nieren, schiittet meine Galle zur Erde. Bresche iiber Bresche bricht er
mir.** (16, 12-14; vgl. 11 84. 89; N II 5, 7 u. 7, 1). Denn ,,ist er es nicht, wer ist
es dann?“ (9, 24) Darum kann Ijob zwar sagen: ,,Du wandelst dich zum grau-
samen Feind gegen mich‘‘ (30, 21; IV 28; L 1, 20), aber ohne aufzuhéren zu
beten: ,,Der Herr hat gegeben, der Herr hat genommen; gelobt sei der Name
des Herren.““ (1, 21) (,,Wenn er nimmt und wenn er gibt*, so klingt es als fer-
nes Echo noch in unserem Kirchenlied nach, ,,ist er Vater, der uns liebt.)

Was Jesaja sagt und Ijob bekriftigt, das bestitigen uns die Psalmen. ,,Herr,
ich weiB, du hast mich gebeugt‘ — nicht ein herzloses Schicksal, der Zufall
oder dic Michte der Finsternis, sondern du! Und du hast es getan —, ,,weil du
treu fiir mich sorgst.“ So betet der Psalmist (119, 75), der weif3, da der Ge-
rechte (!) viel leiden muB (Ps 34, 20; I1143; C 3, 8), und der darum auch iiber-
all und jederzeit sprechen kann: ,,Herr, deine Giite reicht, so weit der Himmel
ist, deine Treue, soweit die Wolken ziehn.*“ (Ps 57, 11) Das ist nicht Einfalt
und auch nicht Zynismus, sondern der Glaube an Gott, der ,,alles so verwirk-
licht, wie er es in seinem Willen beschlieBt*“ (Eph 1, 11; vgl. Jes. 14, 26): Gott
und niemand sonst.

Leiden aus Liebe zu Gott

Gott ist, das wei3 Johannes, Liebe, und was immer er uns schickt, ist Zeichen
seiner Liebe.

Aber Gott wartet auch auf unsere Liebe — und auf Zeichen unserer Liebe zu
ihm.

Johannes liebt Gott, und er willihm die Zeichen der Liebe schenken, auf die
er wartet. Und um Gott seine Liebe zu zeigen, will er leiden fiir ihn. So wie
menschliche Riicksichtnahme sprechen kann: ,,Den groBen und schonen Ap-
fel lasse ich fiir dich, den kleinen und halbverfaulten nehme ich fiir mich*, so
sagt auch er zu Gott: ,,Mein Geliebter, alles Rauhe und Miihselige begehre ich
fiir mich, alles Neue und Kostliche will ich fiir dich.* (IIT 180; vgl. IV 195; C
28, 10; vgl. D 130.)

Er betet sogar: ,,Herr, was ich von Dir haben mochte, das sind Leiden, die
ich fiir dich zu ertragen hétte.*® Und er macht die Erfahrung, da3 das Kreuz,
das man zu tragen hat, um so leichter wird, je mehr man bereit ist, es fiir den
Geliebten zu tragen (IV 167; Avisos a un religioso 6). Ja, fiir die wahrhaft Gott
Liebenden sind Verachtung und Schmihung geradezu ,,kostliche Labsal*“ (111
204; C 33, 4). Denn ,,die Miihseligkeiten und Leiden, die man aus Liebe zu

2 Ebd. 19.



Walter Repges 116

Gott ertrégt, sind wie kostbare Perlen: je groBer sie sind, desto wertvoller sind
sie. 10

Das konnen nur Liebende nachvollziehen, und auch nur Liebende kénnen
begreifen — und bestitigen —, daB Johannes das Leiden als ,,Wesenselement
der Liebe‘“!! ansieht und sagen kann12; ,,Die Liebe besteht ... im Leiden fiir
den Geliebten.*

Wenn das aber so ist, da3 das Leiden der Liebe gemiB, ja wesentlich ist,
dann nimmt es nicht wunder, daB in den Augen des Johannes auch Gott auf
eben dieses Zeichen unserer Liebe wartet und dariiber hinaus selbst uns eben
dieses Mittel in die Hand gibt, um ihm unsere Liebe zu bezeigen. ,,Hoher stellt
Gott*, so schreibt er (IV 180; D 14), ,,deine Hinneigung ... zum Leiden aus
Liebe zu ihm als alle Meditationen, die du erdenken kannst, und all deine Tré-
stungen und Visionen.* Und weil das so ist und weil Gott das so will, darum
sollen auch die ,,vielen verschiedenen Heimsuchungen, mit denen Gott die
Seele verwundet, keinem anderen Ziele dienen als unserer Liebe zu ihm:
Gott selbst ist es, der uns dadurch ,,zur Liebe emporreiBt*“ (III 31; C 1, 17).

Gott, der Grund der zum Leiden bestimmten Schipfung

Die Frage dringt sich auf, was das denn fiir ein Gott sein muB, der eine Welt
geschaffen hat, in der das Leid seinen Platz hat als Weg, dem Geliebten seine
Liebe zu bezeigen.

Es ist der Gott, der ist, indem er sich verschenkt, indem er sich seinem Ge-
geniiber zuspricht, indem er liebt — und der die Welt nach seinem Bild und
Gleichnis geschaffen hat, und zwar dergestalt, daB Gottes Leben »SOzZusagen
die Vorgeschichte der Schépfung darstellt“13. Einmal ist das Hervorgehen des
Sohnes aus dem Vater das Urbild des Schopfungsaktes selbst. Zum anderen ist
das Gesetz des gottlichen Lebens, welches das Gesetz der Liebe ist, auch das
Gesetz, das das Verhalten der Geschépfe zueinander bestimmen soll. Und
schlieBlich ist der Schopfung als Ganzer aufgegeben, sich zu verschenken, sich
zuzusprechen, sich hinzugeben — und zwar dem einzigen Gegeniiber, das sie
hat: Gott, so daB sie nur in der Hingabe an Gott selbst ihre Vollendung, ihre
Sinnerfiillung, ihr Heil finden kann.

Das aber heifit: Der Weg der Welt zu ihrem Ziel — Gott — ist das Verlassen
der Welt. ,,Das Lassen der eigenen Weise ist das Eingehen ins Ziel, das keine
Weise hat, es ist ja Gott.** (I 71; S 11 4, 5)

Dieses der Schopfung inhirente (und dem Leben Gottes nachgebildete)
stete Uber-sich-hinaus-miissen und Nie-in-sich-zur-Ruhe-kommen ist fiir Jo-
10 Zitiert nach Stein 250.

11 So Varga 59.

12 Johannes vom Kreuz, Habe Gott zum Freund 133.
13 Varga 56.



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 117

hannes der Kern des Leidens. Ja, das sehnsiichtige Verlangen der Schopfung
nach Gott, ihrem einzigen Ziel, ist fiir ihn das Leiden schlechthin!4. Und da
nach dem Romerbrief (8, 19) das ganze Universum objektiv im Zustand der
Sehnsucht ist, ist es fiir Johannes selbstverstandlich, dal ihn und uns das Lei-
den nie verlassen wird, solange wir auf Erden, d. h. solange wir noch unterwegs
sind. Und es gibt keinen anderen Weg als den des Los-von-sich und Hin-zu-
ihm, des Ubersteigens, das Verzicht bedeutet als Voraussetzung fiir den Ge-
winn.

,,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fallt und stirbt, bleibt es allein;
wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht. Wer an seinem Leben héngt, ver-
liert es; wer aber sein Leben in dieser Welt gering achtet, wird es bewahren bis
ins ewige Leben.” So erldutert der Evangelist Johannes (12, 24f.) das Lei-
denmiissen dieser Erde, und ganz in seinem Sinne schreibt Johannes vom
Kreuz: ,,Je mehr du dich von den irdischen Dingen losmachst, desto mehr na-
herst du dich den himmlischen und desto mehr findest du in Gott.*‘'5 Denn der
Mensch ist nicht fiir diese Erde geschaffen, sondern mitsamt dieser Erde fiir
Gott. ,,Leben Sie*“, so schreibt Johannes darum in einem seiner Briefe (IV 152;
Cart. 19)%6, _in Hoffnung auf das Heil driiben, hier aber als Pilger, als Armer,
Verbannter, als Waise, ungestillt, ohne Halt, alles von driiben erhoffend.*

Das tut weh, so weh wie jede Hoffnung, die noch auf Erfiillung wartet (II
225; P 3, 174). Aber das ist das Leid ,,des liebenden Sehnens** (I1 111; N II
11, 7), das der Schopfung seit der ersten Stunde ihres Daseins innewohnt und
das getragen werden muf}, weil das Ziel der Schépfung nicht sie selber ist.

Ist das alles? So fragen wir uns. Sieht Johannes denn die Siinde nicht? Ist
denn nicht sie der Grund und die Erklarung fiir das Leid auf dieser Erde? Jo-
hannes wei3 sehr wohl um die Macht der Siinde. Aber sie ist ihm nicht der ei-
gentliche Grund fiir das Leiden in der Welt. Viel eher ist sie ein Teil des Lei-
dens in der Welt und selbst nicht zu verstehen ohne dieses noch dahinter Lie-
gende: dal Gottes Leben Liebe ist und er die Welt als seine Spuren tragende
erschuf, als sich iibersteigen miissende und nur jenseits ihrer eigenen Natur,
ndmlich in Gott, zur Erfiillung kommende!”. Miihsale schickt Gott uns nicht
als Strafe, sondern um uns zu sich emporzuheben (III 42; C 3, 8). Von Ijob
(und nicht nur von ihm; vgl. IV 56; L 2, 28) wissen wir, ,,daf} Gott ihn nicht sei-
ner Siinde wegen leiden lieB3. Er wollte ihn in seine Nihe versetzen, zu sich er-
heben.“18 Leiden und Versuchungen sind Zeichen der Auserwihlung —sowohl

14 Vgl. Stein 227.

15 Habe Gott zum Freund, 180.

16 Hier zitiert nach W. Herbstrith, Gott erkennen — heute?, Bergen-Enkheim o.J., 193.

17 Vgl. dazn Varga 40f. sowie 161: ,,daB das Leiden des Menschen nicht allein durch die Siinde zu
erklédren ist. Das Leiden ist vielmehr die Bedingung der Schopfung, die Bedingung fiir die Weiter-
filhrung der Schépfung.

18 Varga 66.



Walter Repges 118

des einzelnen als auch der ganzen Schopfung. Denn , fiir alles, was endlich ist,
ist die ewige Liebe verzehrendes Feuer. 19

Noch eine weitere Frage muf3 Johannes sich gefallen lassen, nimlich die:
Wenn der eigentliche Grund des Leidens die Liebe ist — nidmlich unsere Be-
stimmung, uns verlierend uns zu finden —, miite dann nicht auch in der jensei-
tigen Vollendung das Leiden fortbestehen, dann, wenn wir nicht mehr nicht
lieben konnen, vielmehr unsere Seligkeit darin erfahren, daB wir uns selbst
iibersteigend uns ganz und ohne Vorbehalte Gott hingeben kénnen? Ja, miiBte
Gott selbst nicht ein leidender Gott sein, da er doch davon lebt, daB er sich in
Liebe dem Du zuspricht?

Gott ist kein Leidender, und in der ewigen Seligkeit werden wir lieben diir-
fen ohne zu leiden. Denn die vollkommene Liebe ist ,,leidlos*. ,,Das aber kann
sich erst im seligen Leben (des Jenseits) ereignen*, wenn wir in Gott verwan-
delt sind und ,,die beseligende Genugtuung der Gleichférmigkeit auf beiden
Seiten besteht** und darum ,,die Qual einer Unterlegenheit entfillt.** (I11 241;
C 39, 14)

So also sieht Johannes das Leidenmiissen der Schépfung, solange sie noch
unterwegs ist. Es griindetin dem unendlichen Unterschied zwischen Gott und
Geschopf, in der Erhabenheit der gottlichen Majestit und der demgegeniiber
wesentlichen Schwachheit der geschaffenen Natur und in dem Zusammentref-
fen dieser beiden Extreme (I1 84 sowie 82, 83 u. 86; NII 6, 1 sowie 5,4 u. 6
und 6, 4). ,,Die Pein wird durch den Gegensatz zwischen Géttlichem und
Nichtgéttlichem verursacht.*2° Es handelt sich um ,,eine logische Konsequenz
der Ohnmacht alles Natiirlichen und Geschaffenen Gott gegeniiber*2! — und
der Bestimmung des Endlichen zum Unendlichen. Und dieser Weg ,,zum ver-
borgenen und ganz anderen Gott‘‘22 tut weh, solange Gott der Verborgene und
ganz andere bleibt und die Schoépfung nicht durch die unausweichlichen We-
hen einer neuen Geburt (R6m 8, 22) hindurch ,,wiedergeboren‘‘ (I 101; N II
9, 6) ist zu einem neuen Leben ,,der Gleichférmigkeit* mit Gott (II1 241; C
39, 14).

Das Leid des Erstgeborenen vor aller Schopfung

Diesen der Schopfung von urher innewohnenden Weg des Leidenmiissens ist
auch Jesus gegangen. Er beschritt ihn, indem er — die Miihen und Entbehrun-
gen der Schopfung auf sichladend (I1233; P 3,v. 261) —in Niedrigkeit geboren
wurde, in Armut lebte und am Kreuze starb (vgl. 1 149; S. 11 19, 7).

19 Stein 164.
20 Varga 67.
21 Ebda 68.
22 Ebda 51.



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 119
Das Kreuz als Zeichen der Liebe des Vaters

Johannes vom Kreuz hatte im Leid ein Zeichen der Liebe des allméchtigen Va-
ters gesehen. Ebenso versteht Johannes, der Evangelist, den Kreuzestod Jesu
als Zeichen der Liebe des Vaters: ,,Gott hat die Welt so sehr geliebt, daB er sei-
nen einzigen Sohn hingab.* (Joh 3, 16) So wie im Alten Bund das Blut des Pa-
schalammes in erster Linie den Voriibergang Gottes bezeichnete, der sein ei-
genes Volk vor dem Verderben bewahrte und aus der Knechtschaft befreite 23,
so ist auch Christus, ,,unser Paschalamm‘ (1 Kor 5, 7), zunachst der, an dessen
Ziichtigung wir erkennen, da3 der Vater ihn und uns liebt und als Kinder aner-
kennt (Hebr 12, 5-8).

Das Kreuz als Ausdruck der Liebe des Sohnes

Johannes vom Kreuz hatte das Leid als Weg gesehen, Gott seine Liebe zu be-
zeigen.

Ebenso sieht das Neue Testament im Kreuz den vollendeten Ausdruck der
Liebeshingabe des Sohnes an den Vater. Lukas berichtet von dem Gebet Jesu
im Garten Getsemani. ,,Vater ... nicht mein, sondern dein Wille soll gesche-
hen.”“ (Lk 22, 42) Und er iiberliefert uns als letzte Worte Jesu vor seinem Ster-
ben den dem 31. Psalm entnommenen Ruf: ,,Vater, in deine Hénde lege ich
meinen Geist.”“ (Lk 23, 46)

Das Kreuz als Urgrund der Schopfung

Johannes vom Kreuz erkennt die mit Schmerzen verbundene Notwendigkeit
der Schopfung, sich selbst zu iibersteigen, um zu ihrem Ziel zu gelangen, als in
Gott selbst vorgebildet und deshalb von Anfang an gewollt. Nicht in sich sollte
die Schopfung ihr Heil finden, sondern in Gott, so daB wir die Erde als Fremde
erfahren miissen und unsere Hoffnung, zu unserer Bestimmung zu gelangen,
nur erfiillt werden kann, wenn wir die Erde ,,transzendieren* (11 186; P 9,
10.17. 24 u. 6.).

Das aber setzt voraus, dafi wir dem ewigen Sohne gleich und mit ihm eins
werden. Dieses jedoch soll nicht geschehen, indem wir uns — wie es die griechi-
sche und neuplatonische Philosophie will — des Fleisches entledigen, sondern
indem Gottes Sohn unser armseliges, dem Tode geweihtes Fleisch annimmt
und so, indem er sich uns gleichmacht, auch uns sich gleichmacht.

Diese Schau des Heilsweges besingt Johannes in seinen Romanzen. Die
siebte Romanze handelt von der Menschwerdung. Zunichst spricht der Vater
davon, daB er, der ewige Sohn, das Urbild der Welt sei, wonach sie geschaffen

23 Vgl. dazu G. Martelet, Das Lamm, erwihlt vor Grundlegung der Welt, Internationale katholi-
sche Zeitschrift ,,Communio*, 1/80, 3644, hier 37.



Walter Repges 120

werden solle, aber ,,das Urbild, das einmal Fleisch annehmen wiirde, damit die
Ahnlichkeit zwischen Urbild und Abbild vollkommen sei.*“2* Darauf antwor-
tet der Sohn mit Worten, die die Menschwerdung als sich in der Kreuzigung er-
filllend erkennen lassen. Das Leiden und Sterben wird wie etwas, das ganz
selbstverstdndlich dazu gehort, mit dem Menschsein in einem Atemzuge ge-
nannt. Von der Siinde als einem mdglichen Motiv fiir die Inkarnation oder da-
fur, daB der Inkarnation der Kreuzestod folgt, wird nicht gesprochen. Nur die
Absicht Gottes, eine Welt zu schaffen, die Gottes Leben teilt, bleibt als Grund
dafiir, daB Gottes Sohn Leben und Tod des Menschen auf sich nehmen soll (11
233; P 3, 259-266).

Das gleiche 148t sich dem Neuen Testament entnehmen. Fiir die Geheime
Offenbarung ist allein das geschlachtete Lamm wiirdig und fihig, das Buch zu
offnen und seine sieben Siegel zu 16sen und so den Sinn des Weltgeschehens zu
entschliisseln (Offb 5, 2-5), jenes Lamm, das geschlachtet ist vom Anbeginn
der Welt an (Offb 13, 8) und das als solches — als das geschlachtete Lamm also!
— ,,Anfang der Schépfung Gottes* ist (Offb 3, 14).

Ahnlich spricht der erste Petrusbrief von dem, der schon vor Grundlegung
der Welt ausersehen war, das Lamm ohne Fehl und Makel zu sein, dessen Blut
uns freikaufte und das Gott von den Toten auferweckte, damit wir hoffen
koénnten. Wortlich heiflt es in dem ersten Petrusbrief: ,,lhr wiBt, daB ihr ... los-
gekauft wurdet ... mit dem kostbaren Blut Christi, des Lammes ohne Fehl und
Makel. Er war schon vor der Grundlegung der Welt dazu ausersehen, und eu-
retwegen ist er am Ende der Zeiten erschienen ... Gott hat ihn von den Toten
auferweckt und ihm die Herrlichkeit gegeben ..., so daB ihr an Gott glauben
und auf ihn hoffen kénnt.* (1 Petr 1, 18-21)

»»Gott hat also sein Schopfungswerk nur begonnen mit dem Blick auf das ge-
schlachtete Lamm. 2% Gott wollte von Anfang an die Vergéttlichung der Welt,
diese aber ebenso von Anfang an auf dem Wege iiber das Kreuz.

Leiderfahrung als Kreuzerfahrung

Jesus erlitt den Kreuzestod, indem er das Los der Schépfung zu dem seinen
machte. Und umgekehrt konnen wir nunmehr an seinem Geschick ablesen,
welches das eigentliche Los der Schopfung ist: das Kreuz, das Ende ist und An-
fang zugleich, nimlich Ende des alten Lebens und Uberstieg, d. h. Pascha, ins
neue Leben. Der Weg des Leidens, der der in sich unvollendbaren Schépfung
ohnehin von Anfang an zugedacht war, ist nunmehr offenbar geworden als
Weg des Kreuzes.

24 Varga 40. Vgl. I1 231; P 3, v. 229-234.
25 Martelet 41.



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 121

Dies gehort zum unaufgebbaren Kern des Evangeliums.
Das ist Frohbotschaft. Denn es heif3t:

Alle, die leiden, gehen den Weg Jesu

Wer leidet, leidet nicht mehr nur, weil es halt der Schépfung bestimmt ist, lei-
den zu miissen, und das von Anfang an, schon bevor es Adam gab. Sondern er
tut das, was Jesus tat. Er 1adt Jesu Kreuz auf seine Schultern. Er folgt ihm nach.
Sein Leiden hat eine neue Qualitit erhalten. Es ist nicht mehr nur sein Leiden,
,,sondern das Leiden Christi‘‘26,

Denn wenn in der Sicht des Neuen Testamentes, die auch die Sicht des Jo-
hannes ist, das Kreuz der Schépfung vorausgeht wie der Sinn dem Sein und wie
ein Plan seiner Verwirklichung, dann ist der Weg des Kreuzes der Weg fiir alle.
Dann ist jedes Leiden Mitleiden mit dem am Kreuze Leidenden und jedes
Sterben Mit-Sterben mit dem am Kreuze Gestorbenen.

Das Neue Testament veranschaulicht das an zwei Bildern. Nach dem Lei-
densbericht des Matthaus ruft Jesus, bevor er den Geist aufgibt und stirbt, mit
lauter Stimme: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?* (Mt
27, 46) Das ist nicht ein Lallen zusammenhangloser Psalmverse, wie sie einem
kurz vor dem Tode aus frithen Kindheitserinnerungen aufsteigen mdgen. Son-
dern es ist das AuBerste an Leid, was einem widerfahren kann, genau das, was
das Apostolische Symbolum im Anschlufl an den ersten Petrusbrief (1 Petr
3, 19) bekennt: Er ist hinabgestiegen in die tiefsten Tiefen der Gottverlassen-
heit, in das Reich des Todes, in die Holle, wie bis vor wenigen Jahren der deut-
sche Text lautete. Das aber hei3t: Er ist so tief hinabgestiegen, daB alle, die
stiirzen, auf ihn fallen und er sie auffangen kann.

Genau dasselbe meint das umgekehrte Bild, das wir im Johannesevangelium
finden und das dieses Evangelium (12, 33) ausdriicklich auf das Sterben Jesu
bezieht: ,,Wenn ich iiber die Erde erhoht bin, werde ich alle an mich ziehen.*
(Joh 12, 32)

Mit anderen Worten: Jesu Weg ist unser aller Weg. Alles auf Erden und im
Himmel wollte Gott zu ihm fiihren, der der Erstgeborene der ganzen Schop-
fung und auch der Erstgeborene der Toten ist (Kol 1, 20. 15. 18).

Alle, die leiden, gehen den Weg fiir die Welt

Jesus hat nicht nur fiir sich allein den Schritt zum Vater getan. Die Hingabe
dieses Einen war so rein, so lauter, so ginzlich frei von jedem egoistischen Be-
gehren (und so vollig dem Ur-Plan Gottes mit der Welt entsprechend), dal im
Hinblicken auf das Ja der Liebe dieses Einen der Vater auch unsere kiimmerli-
chen Versuche, das Ja der Liebe zu stammeln (und dabei méglichst viel fiir uns

26 Stein 229.



Walter Repges 122

herauszuschinden), annimmt. Ja, er 148t sogar die Hingabe seines Sohnes ge-
nug sein — eben ,,Genugtuung*‘, Ausgleich, ,,Sithne* (Jes 53, 10) — fiir unsere
offene Rebellion, so dafl das geschlachtete Lamm, auf das hinblickend Gott die
Welt erschuf, auch die Siinde der Welt hinwegtragt (Joh 1, 29; vgl. 111 146; C
23, 2) und ihr statt dessen Gottes ,,Erbarmen* (III 146; C 23, 2) und damit
Gottes Leben schenkt.

Wer nun leidet und so Jesus das Kreuz nachtrigt, wirkt mit an der Siihnelei-
stung fiir unsere Siinden, an der Erldsung, an der Heimholung der Welt — und
die Heimholung der Welt ist darauf angewiesen. Aus dem Kolosserbrief
(1, 24) wissen wir, daB der, der leidet, in seinem Fleisch erginzt, was an den
Leiden Christi noch aussteht. Des Paulus Leid, mein Leid, unser Leid steht
noch aus, fehlt noch an der Passion Jesu, macht Jesu Kreuz erst vollstindig. Es
ist—wie Jesu Leiden — Leiden ,,fiir euch** (Kol 1, 24). Es ist nicht umsonst. Es
ist Dienst, Hilfe, ,,heilbringend‘*??. Es hat — als ,,Mit-Leiden mit dem Gekreu-
zigten* — , erlosende Kraft*‘28,

Alle, die leiden, gehen den Weg in die Herrlichkeit

,,MuBte nicht der Messias all das erleiden, — um so in seine Herrlichkeit zu ge-
langen?“ So 146t Lukas den Auferstandenen die Jiinger auf dem Wege nach
Emmaus belehren (Lk 24, 26). Denn das Kreuz war doch fiir Jesus die Weise,
des Vaters Liebe zu erfahren und dem Vater Liebe zu bezeugen, und war des-
halb Pascha, Hineingenommensein in das Leben Gottes, das darin besteht,
Liebe zu schenken und Liebe zu erfahren. Jedes Leid, das nunmehr Anteil-
nahme am Kreuz ist, ist darum auch Anteilnahme am Pascha, am Eingehen in
das Leben Gottes, der in jedem Leid uns (ebenso wie Jesus) seine Liebe
schenkt und mit jedem Leid auch unsere Liebe annimmt (ebenso wie er die
Liebe Jesu angenommen hatte) und unsso Anteil schenkt an seinem géttlichen
Leben. ,,Wir sind ... Miterben Christi, wenn wir mit ihm leiden, um mit ihm
auch verhertlicht zu werden.* (R6m 8, 17; vgl. 1V 191; D 101) Denn das ist
doch der Sinn seines Leidens und Sterbens, daf sie — die Braut und Gattin des
Lammes (Offb 21, 9) —das Leben habe: ,,por que ella vida tenga“‘ (11232, P 3,
v. 263; vgl. Joh 10, 10).

27 Vgl. hierzu auch A. M. Sicari, Am Kreuzungspunkt zwischen der Passion Christi und der Passion
jedes Menschen, Internationale katholische Zeitschrift ,,Communio*, 1/80, S. 45-57, bes. S. 55:
»»>Milihm nndin ihm* ist jedes Leid aber auch heilbringend, und die Glieder des Leibes der Kirche
schenken es einander und bielen es der Welt an in einer bestdndigen Ausweitung des heilbringen-
den pro nobis.

28 Stein 228. Vgl. auch E. Stein, Vom Endlichen zum Ewigen, Gedanken fiir jeden Tag, Kevelaer
1973, 121.



Leiden als Unterpfand unserer Hoffnung 123
Kreuzerfahrung als Begegnung mit dem Gekreuzigten

Man konnte sagen — und viele sagen es auch —, das alles sei graue Theorie. Kein
Krebskranker wird durch solche frommen Uberlegungen geheilt. Keine Frau,
deren Mann ihr untreu geworden ist und eine andere geheiratet hat, erhélt ih-
ren Mann zuriick. Keiner der Millionen Morde von Auschwitz wird dadurch
ungeschehen.

Johannes sieht es anders. Wer das Kreuz findet, der findet nicht eine graue,
auch nicht eine fromme Theorie. Sondern er findet den Gekreuzigten, jeman-
den, einen, den man lieben, dem man sich schenken, dem man sich anvertrauen
kann, —und der selbst uns lieben, uns etwas sagen, sich uns zuwenden kann und
will.

Fiir Johannes ist Religion kein System, sondern gelebte Liebe. Nicht der fin-
det zu Gott, der das Kreuz einzuordnen weil3, sondern der, indem er das Kreuz
bejaht, dem, der am Kreuze starb, begegnet.

Zu Gott findet, wer mit Johannes betet:

Wenn ich dem Leid begegne, dann begegne ich dem Kreuz. Wenn ich
aber dem Kreuze begegne, dann begegne ich Dir, dem Gekreuzigten.

Wenn mein Wille sich aufbdumt gegen das mir zugedachte Los, dann
teile ich Dein Geschick: dann bin ich bei Dir.

Wenn ich nicht mehr weiter weil, dann ergeht es mir, wie es Dir er-
ging: dann bin ich bei Dir.

Wenn ich unter der Last meiner Leiden zusammenbreche, dann wi-
derfiahrt mir das, was Dir widerfuhr: dann bin ich bei Dir.

Wenn Gott mich verlassen hat, dann bin ich dort, wo Du gewesen bist:
dann bin ich bei Dir.

Und Du bist der Weg, die Wahrheit und das Leben, und niemand
kommt zum Vater auBer durch Dich.

Du bist der Weg,

der schmale Weg zum Leben und die enge Pforte, durch die jeder hin-
durch muB3, der dem Verderben entrinnen will.

Du bist die Wahrheit,

die Wahrheit dieser Erde und die Wahrheit Gottes,

die Wahrheit der Erde, daf3 wir alle sterben miissen, daf3 es kein Para-
dies auf Erden gibt, daB Dein Schicksal vielmehr unser Schicksal ist,

und die Wahrheit Gottes, die fritheren Generationen verborgen war,
da ndmlich in Dir der Vater alles vereinigen wollte, so daf} in Dir wir uns
alle als zu Erlosende erfahren und wir alle Mit-Erlosende sind.

Du bist das Leben,

das Leben Gottes, das durch Deinen Kreuzestod, wo Liebe der Liebe
begegnete, das Leben dieser Erde werden sollte.



Walter Repges 124
Das Leid als Gegenstand des Bittgebets

Eswundert uns nicht, daf einer, der so wie Johannes von der Sinnhaftigkeit des
Leidens durchdrungen ist, sich danach sehnt (vgl. 127; S15, 8), jadarum betet,
leiden zu diirfen (vgl. 11T 180; C 28, 10).

Ein solches Bittgebet um Leiden enthilt auch sein Lied der Liebe. In der 36.
Strophe bittet Johannes daram, tiefer in das ,,Dickicht* eindringen zu diirfen
(P 5, 175), was er in seinem Kommentar als Verlangen nach Leiden interpre-
tiert (IIT 221; C 36, 13).

Uns will ein solches Verlangen kaum nachvollziehbar erscheinen. Johannes
aber weiB, worum er bittet. Insgesamt hatte er nimlich in der 36. Strophe den
menschgewordenen Gottessohn um drei Dinge gebeten: um den GenuB der
Liebe (d. h. um sein Leben); um das Einswerden mit ihm (d. h. um seine
Wabhrheit) und darum, ihn zu erkennen (d. h. um den Weg zam Heil). (Vgl. III
216f1.; C 36, 3)

Johannes bezieht diese dritte Bitte zunichst auf die Tiefen und den Reich-
tum der gottlichen Weisheit, in einem zweiten Anlauf aber auf das Leiden.

Drei Schritte fithren ihn dahin.

— Die Einsicht in die Reichtiimer der géttlichen Weisheit ist etwas so Erstre-
benswertes, daB er gerne dafiir Leiden und Schmerzen in Kauf nehmen wiirde.
— DasLeiden erscheintihm nicht nur als etwas zur Not in Kanf za Nehmendes,
sondern als ,,Hilfsmittel*, ja als ,,iiberauns férderlich* fiir ein tieferes Eindrin-
gen in die beseligende gottliche Weisheit.

— Das Leiden ist mehr noch als ein Hilfsmittel: es ist unumgingliche Voraus-
setzung. Es ist, wie das Leben und das Schicksal des frommen Dulders Ijob er-
kennen 14Bt, ,,Pforte zu Gott*‘.

Johannes kommt von hier aus auf seine ersten beiden Bitten zuriick und
sieht, daB er das erste — die Liebe zu genieRen — nur erbitten kann, wenn ihm
das zweite gewihrt wird — mit dem Geliebten eins zu sein —, und daB dieses
zweite nur moglich ist, wenn er das dritte — die Dickichte des Leidens — akzep-
tiert.

Auf diese Weise ist es das Leiden, das ihm alle seine Bitten erfiillt:

— Es 148t ihn den Weg finden ~ nimlich das Kreuz.
— EslaBt ihn die Wahrheit finden — néimlich das Einswerden mit dem, der der
Sinn (die Weisheit) der Schopfung ist.
— Es ldfit ihn das Leben finden — ndmlich den, der durch das Leid in die Herr-
lichkeit eingegangen ist und deshalb die, die mitihm leiden, auch mitihm leben
und das Leben der Liebe genieBen 14Bt.

Johannes sagt es ausdriicklich: Aus dem Leiden erwiéchst Begreifen und aus
dem Begreifen das Genieen (I11221; C 36, 12). Ja: Ohne Leiden gibt es kein



Ein Herz fiir die Menschen 125

Begreifen — und ohne Begreifen kein beseligendes Erfiilltwerden von Gottes
UberfluB (111 221; C 36, 13).

Und der Grund ist das Kreuz. Denn ohne das Kreuz gibt es keinen Zugang
zu den Schitzen der Weisheit und ohne den Zugang zu den Schétzen der Weis-
heit keinen Zugang zu den Wonnen des géttlichen Lebens.

Johannes, der es fertig bringt, um das Leidendiirfen zu bitten, bittet damit
um das Kreuz — damit aber um den Gekreuzigten, der allein alle Bitten dieser
Erde zu erfiillen vermag. Denn er ist der Weg. Er ist die Wahrheit. Und er ist
das Leben. Und um ihn, der Gottes Fiille ist (Kol 1, 19), bittet, wer um das
Leiden bittet.?®

2% Vgl. hierzu Varga 123. DaB Johannes mit seiner Wertschdtzung des Leidens nicht alleine steht
und der, der weiB}, wozu das Leiden ,,niitze* ist, tatsichlich darum zu beten und daraus zu leben
vermag, zeigt in beeindruckender Weise Dirk Grothues in seinem Buch: Gelebte Passion. Das un-
gewohnliche Leben der Maria Halfmann, Kevelaer 1980.

Ein Herz fiir die Menschen

Zur Aktualitit der Mystik des heiligen Paul vom Kreuz*

Martin Bialas, Schwarzenfeld

In den Jahren nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil ist wohl ein Doppeltes
klargeworden: Die Erneuerung, das ,,Aggiornamento‘‘ des christlichen Glau-
bens muB3 von innen her getragen werden, von der Frommigkeit und dem be-
wullten christlichen Leben. Alles an dufleren Reformen hat nur soweit Sinn
und Wirkung, wie ihm die innere Bekehrung entspricht. Und nicht weniger
wichtig ist: Die Wege und die Ziele dieser inneren Erneuerung fallen nicht vom
Himmel; sie miissen von der groBBen christlichen Tradition her konzipiert wer-
den; dann erst kann die Richtung in die Zukunft und in die Erneuerung gefun-
den werden.

* Inden , Klassiker der Meditation‘“ des Benziger Verlags (K6ln 1979, 183 S., brosch., DM 10,80)
hat M. Bialas eine Auswahl aus Paul vom Kreuz iibersetzt: Im Kreuz ist Heil. (Vgl. auch eine wei-
tere Auswahl von M. Bialas, GuL 52, 1979, 78f.) Schon in der Einleitung (11-50) kommt der
Heilige ausfiihrlich zu Wort. Hervorzuheben ist dabei die vollstindige Ubersetzung des Traktats
,,Mystisch sterben‘‘. Dazu W. Baier, Augsburg: ,,Es ist fiir uns eine schwere Kost und wiirde ohne
Einleitung wohl in die Irre fiihren.* Zum gesamten Biichlein schreibt Baier: ,,Mag auch das viele
Sprechen vom Leiden in diesem Buch nicht auf den ersten Blick gefallen, so kann es trotzdem in
einem Leben und einer Welt voller Leiden eine Hilfe sein und vor allem zeigen, da auch Heilige
Schwierigkeiten hatten. Die Redaktion





