Ein Herz fiir die Menschen 125

Begreifen — und ohne Begreifen kein beseligendes Erfiilltwerden von Gottes
UberfluB (111 221; C 36, 13).

Und der Grund ist das Kreuz. Denn ohne das Kreuz gibt es keinen Zugang
zu den Schitzen der Weisheit und ohne den Zugang zu den Schétzen der Weis-
heit keinen Zugang zu den Wonnen des géttlichen Lebens.

Johannes, der es fertig bringt, um das Leidendiirfen zu bitten, bittet damit
um das Kreuz — damit aber um den Gekreuzigten, der allein alle Bitten dieser
Erde zu erfiillen vermag. Denn er ist der Weg. Er ist die Wahrheit. Und er ist
das Leben. Und um ihn, der Gottes Fiille ist (Kol 1, 19), bittet, wer um das
Leiden bittet.?®

2% Vgl. hierzu Varga 123. DaB Johannes mit seiner Wertschdtzung des Leidens nicht alleine steht
und der, der weiB}, wozu das Leiden ,,niitze* ist, tatsichlich darum zu beten und daraus zu leben
vermag, zeigt in beeindruckender Weise Dirk Grothues in seinem Buch: Gelebte Passion. Das un-
gewohnliche Leben der Maria Halfmann, Kevelaer 1980.

Ein Herz fiir die Menschen

Zur Aktualitit der Mystik des heiligen Paul vom Kreuz*

Martin Bialas, Schwarzenfeld

In den Jahren nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil ist wohl ein Doppeltes
klargeworden: Die Erneuerung, das ,,Aggiornamento‘‘ des christlichen Glau-
bens muB3 von innen her getragen werden, von der Frommigkeit und dem be-
wullten christlichen Leben. Alles an dufleren Reformen hat nur soweit Sinn
und Wirkung, wie ihm die innere Bekehrung entspricht. Und nicht weniger
wichtig ist: Die Wege und die Ziele dieser inneren Erneuerung fallen nicht vom
Himmel; sie miissen von der groBBen christlichen Tradition her konzipiert wer-
den; dann erst kann die Richtung in die Zukunft und in die Erneuerung gefun-
den werden.

* Inden , Klassiker der Meditation‘“ des Benziger Verlags (K6ln 1979, 183 S., brosch., DM 10,80)
hat M. Bialas eine Auswahl aus Paul vom Kreuz iibersetzt: Im Kreuz ist Heil. (Vgl. auch eine wei-
tere Auswahl von M. Bialas, GuL 52, 1979, 78f.) Schon in der Einleitung (11-50) kommt der
Heilige ausfiihrlich zu Wort. Hervorzuheben ist dabei die vollstindige Ubersetzung des Traktats
,,Mystisch sterben‘‘. Dazu W. Baier, Augsburg: ,,Es ist fiir uns eine schwere Kost und wiirde ohne
Einleitung wohl in die Irre fiihren.* Zum gesamten Biichlein schreibt Baier: ,,Mag auch das viele
Sprechen vom Leiden in diesem Buch nicht auf den ersten Blick gefallen, so kann es trotzdem in
einem Leben und einer Welt voller Leiden eine Hilfe sein und vor allem zeigen, da auch Heilige
Schwierigkeiten hatten. Die Redaktion



Martin Bialas 126

Einer der groBen Zeugen der Vergangenheit ist Paul vom Kreuz, der heilige
Griinder der Passionisten (1694—1775). Im Wort ,,Passionist*, vom lateini-
schen ,,Passio Christi*“, Leiden Christi, kommt die Mitte der Spiritualitit des
Heiligen zam Ausdruck.

Aus der Meditation des Leidens Jesu aber wurde Paal vom Krenz einer der
groBen Volksmissionare. Zahlreiche Menschen haben auf seine begeisternden
Predigten hin ihr Leben geédndert; vielen blieb er auf die Dauer ihres weiteren
Lebens ein Seelenfiihrer. Die Predigttitigkeit des heiligen Paul und seine
Sorge fiir die neue Ordensgriindung brachten es mit sich, da} dieses lebensbe-
gleitende Apostolat des Heiligen sich in groSem MafBe in ,,Briefen‘ niederge-
schlagen hat. In der Regel schrieb er, wie er einmal sagte, ,,20, 24 und auch 30
Briefe in jeder Woche*‘t. Mehr als 2000 davon sind uns erhalten geblieben.
Dazu kommen zahlreiche Zeugenaussagen der Selig- und Heiligsprechungs-
prozesse, die aber im folgenden weniger beriicksichtigt werden. Denn vor al-
lem aus den Briefen (zumeist Autographen) lenchtet ein helles und authenti-
sches Zeugnis dieses Heiligen und Seelenfiihrers.

Worte, die vom Herzen kommen

Paul vom Kreuz war gegeniiber sich selbst von unerbittlicher Strenge und Hir-
te. Er scheute auch nicht vor frei gewdhlten kérperlichen Builbungen zuriick.
Zugleich aber berichten die Quellen, daB er gegen seine Mitmenschen von au-
Berordentlicher Milde und Giite war. Ob nicht zwischen den scheinbar wider-
sprechenden Haltungen ein innerer Zusammenhang besteht? Gerade aus den
geistlichen Briefen erfahren wir, da3 Paul vom Kreuz zu mehreren Menschen
eine tiefe und langwidhrende personale Freundschaft pflegte.

Mit Tommaso Fossi, der auf der Insel Elba lebte, verheiratet war und meh-
rere Kinder hatte, stand Paul iiber 38 Jahre lang in engem Kontakt. 178 Briefe
sind erhalten, die der Heilige vom August 1735 bis September 1773 an ihn ge-
schrieben hat. Meist geht es um das geistlich-religiose Leben. Fossi holt sich
Rat und Hilfe, und der Heilige fiihrt ihn mit sicherer Hand zur Gottverbun-
denheit und Vollkommenheit. Auch Fragen des ehelichen Lebens, der Kin-
dererziehung und des Berufes kommen zur Sprache. Der Heilige vertraut sich
dabei auch dem anderen an — vor allem wenn er selbst in Not ist. So hei3t es in
einem Brief:

Ich befinde mich in einem solchen Zustand, dal — wenn der barmherzige
Gott kein grofles Wunder wirkt —ich wohl binnen kurzem zu allem unfa-
hig sein werde, ja, vielleicht binnen kurzem im Grabe bin ... So bitte ich

1L II, 201 an P. Fulgenzio di Ges vom 17. 7. 1749. Vgl. ferner: L II, 205; L II, 805 u. 6. (Die

Briefe sind hier und im folgenden nach der italienischen Ausgabe von 1924 zitiert. [L = Lettere =]
Briefe).



Ein Herz fiir die Menschen 127

Sie um Christi willen und jener Sorge und Liebe, die ich immer fiir Thre
Vollkommenheit hatte: Empfehlen Sie mich — noch mehr als sonst — im
Gebet dem Herrn, opfern Sie fiir mich des 6fteren die hl. Kommunion
auf, damit die Gottliche Majestdt meine arme Seele rette und mir die
Gnade gewihre, gestirkt mit den heiligsten Sakramenten zu sterben,
und mir Hilfe und Beistand schenkt, daf3 ich im Todeskampf den Angrif-
fen nicht erliege. — Oh in welche Angste und Néte ist mein armer Geist
geraten! —Im iibrigen meine ich jedoch, daB es mit Ihrem geistlichen Le-
ben sehr gut geht. Nur mochte ich, da Sie nicht so viel iiber Ihren See-
lenzustand sinnieren und philosophieren. Ich mochte, daB8 Sie immer
mehr wie ein Kind werden, das im SchoB des géttlichen Vaters Ruhe und
Geborgenheit findet, ganz bekleidet mit den heiligsten Leiden Jesu
Christi, ganz in Gott versunken im inneren Tempel Threr Seele, in inne-
rer Einsamkeit, auch inmitten all Threr Geschiftigkeit und Arbeit2.
Die Sitze sprechen von einer tiefen Freundschaft der beiden Ménner. Der
Heilige geht aus sich heraus und teilt dem anderen seine innere Not und seine
Leiden mit. Doch er bleibt nicht auf sich selbst fixiert, sondern er wendet sich
seinem ,,geistlichen Sohn‘‘ zu und ermuntert ihn, den ,,Weg der Vollkommen-
heit* inmitten der Verpflichtungen des Berufs und der Geschehnisse des All-
tags weiterzugehen.

Die Briefverbindung und Freundschaft der beiden Ménner dauerte fast 40
Jahre, von 1735 bis zum Tod des Heiligen im Jahre 1775. Paul vom Kreuz
kannte und schatzte den Wert personaler Freundschaft. Sicher war das geist-
lich-religiose Leben und das Bemiihen, auf dem Weg zu Gott Hilfestellung zu
geben, der eigentliche und letzte Beweggrund dieser freundschaftlichen Ver-
bindung. Doch zugleich nahm der Heilige lebendigen Anteil an dem familidren
und beruflichen Leben seines Freundes. Im Laufe der Jahre besuchte er ihn
oftmals und fiilhrte mit ihm geistliche Gespriache. Er kannte seine Familie,
seine Frau und die Kinder. Er gab konkrete Ratschlige zur religitsen Erzie-
hung der Kinder3. Fossi seinerseits nahm innerlich teil am apostolischen Wir-
ken des Heiligen und an seinen Klostergriindungen. Er war ein Génner der
Kongregation, und sein Haus stand Paul vom Kreuz wie seinen Mitbriidern
immer offen.
2L I, 609 an Tommaso Fossi vom 16. 12. 1751.

3 So heiBt es in einem Brief: ,,Ich hore von Ihren frommen Absichten und I6blichen Taten beziig-
lich Ihrer S6hne und Tochter, und ich habe Vertrauen in Gott, da3 er Ihre Wiinsche erfiillen wird.
Setzen Sie auch weiterhin Ihren ganzen Eifer darauf, sie gut zu erziehen, indem Sie ihnen die hei-
lige Milch der Frémmigkeit zu trinken geben. Fiihren Sie sie — gemaB threr Auffassungsgabe — anf
dem Weg der Vollkommenheit.

FloBen Sie ihnen eine zarte Andacht zum heiligsten Leiden Jesn Christi und zur schmerzhaften
Mutter Maria ein. Bewahren Sie sie vor ungutem Umgang, besonders die Méddchen, auf die ich

groBe Hoffnungen setze. Bringen Sie ihnen bei, das heiligste Leiden Jesu zu betrachten, und zwar
auf eine leichte, einfache, kindgemiBe Weise. Beginnen Sie mit einer Viertelstunde am Morgen



Martin Bialas 128

Ofters muBte Paul vom Kreuz den Ubereifer des Freundes bremsen:
Essen Sie soviel Sie brauchen, damit Sie bei Kréften bleiben und Thren
Anfgaben in Familie und Beruf nachkommen kénnen. Gonnen Sie sich
den Schlaf, den Sie notwendig haben; das gleiche gilt auch fiir das ande-
re. Halten Sie sich danach, und bleiben Sie ruhig, ohne sich Skrupel zu
machen: Glauben Sie doch nicht, daB ein verheirateter Mann wie ein
Kapnziner leben miifite; dies wire ein Irrtnm. Halten Sie lhr Herz in
Gott gesammelt, in wahrer innerer Demut. Erheben Sie oft Thren Geist
zu Gott in Gedanken der Liebe, und bringen Sie ihm in Threm Innern ei-
nen Blumenstrauf3 der heiligsten Leiden Jesu und der Schmerzen der al-
lerseligsten Jungfrau Maria dar. Vollbringen Sie jedoch solche inneren
Akte im Frieden des Herzens, ohne Verstand und Willen Gewalt anzu-
tun#.

Noch schoner tritt die Menschlichkeit und Herzenswérme des hl. Paul vom
Kreuz in den Briefen zutage, die er an Agnese Grazi aus Orbetello, eine junge
unverheiratete Frau, geschrieben hat. Davon sind uns 165 Briefe erhalten.

Zunichst einige Daten zur Person: Agnese Grazi entstammte einer begiiter-
ten nnd angesehenen Familie und war neun Jahre jiinger als der Heilige. Eine
seiner ersten Predigten brachte 1730 dieser jungen Fran von 26 Jahren, die
sich gern elegant und modisch kleidete®, die Bekehrung. Paul vom Kreuz
fiihrte sie zu einem erstaunlich tiefen, mystischen Gebetsleben. Und zngleich
war die gesamte Familie Grazi mit dem Ordensgriinder befreundet, war einer
der groten Wohltéter der ,,Passionisten ‘. Im Hause der Grazi waren der Hei-
lige und seine Mitbriider immer willkommen.

Das Bemiihen der beiden Menschen, in der Liebe zu Gott nnd zum Nichsten
zu wachsen, brachte ein tiefes menschliches Sichverstehen mit sich. Durch das
gemeinsame geistlich-religiose Streben bliihte personale Freundschaft auf, wie
wir sie bei vielen Heiligen finden, beim hl. Franz von Assisi und der hl. Klara,
bei Benedikt und Scholastika, bei Franz von Sales und Franziska von Chantal
und bei anderen.

Agnese Grazi wurde — auf ihren Wunsch hin — nach threm Tod in der Kirche
des ersten Klosters der Passionisten beigesetzt. Paul vom Kreuz stand ihr in der

und einer weiteren Viertelstunde am Abend, damit sie nicht iiberfordert werden und Uberdru8
daran empfinden.

Nach und nach werden sie diese heilige Ubung erlernen und iu Liebe zu Jesus Christus entflam-
men. Von ihm werden sie die Bescheidenheit, den Gehorsam, die Demut und Abtdtung usw. ler-
nen. Geben Sie ihnen einige StoBgebete an die Hand, und ermuntern Sie sie, dies alles ohne Ge-
walt oder Verkrampfung zu tun, sondern auf sanfte Weise, und lassen Sie dann den Heiligen Geist
wirken.” L I, 566f. vom 8. 6. 1748.

4L 1, 597 vom 6. 10. 1750.

5 Im Informativproze8 von Corneto heiBt es: ,,... obwohl sie sehr gute Anlagen hatte, war sie doch
beziiglich der Kleidung allzu eitel (I Processi di Beatificazione e Canonizzazione di S. Paolo della
Croce, Bd. 11, 527).



Ein Herz fiir die Menschen 129

Stunde ihres Sterbens bei. Gott zur Mitte des Lebens erwihlen und personliche
Freundschaft pflegen — beides geht Hand in Hand.

Einige Zitate mogen die personlich-freundschaftliche Beziehung des Heili-
gen zu Agnese Grazi dokumentieren und zugleich in die geistlich-religiose
Tiefe dieser groBen Gott-Liebenden einfithren. Im April 1737, als Agnese
Grazi an einem schweren Leiden todkrank daniederlag, schrieb der Heilige:

Harren Sie im Krankenbett aus wie am Kreuz des Erlosers: Nehmen Sie
in Liebe jene Schmerzen, jene Fieberanfille usw., die Gott schickt, an.
Wenn Sie Besuch haben, sprechen Sie nur wenig; bleiben Sie in Gott ge-
sammelt, in groBter Einfachheit. Die Krankheit steht der Vereinigung
mit Gott nichtim Wege, sie begiinstigt sie sogar. Leben Sie daher, meine
liebste Tochter in Jesus, ruhig und geborgen im heiligsten Herzen des
hochsten Gutes. Suchen Sie IThre liebende Ruhe in Gott, so wie wir es
frither vereinbart haben: Bringen Sie sich Gott als eine Opfergabe dar,
und bitten Sie die gottliche Majestit, sie mége Feuer vom Himmel her-
absenden, daf} es diese Opfergabe verbrenne und verzehre. Es lebe Je-
sus! Ob wir leben oder ob wir sterben, immer sind wir in Gott ... Im {ibri-
gen aber: Eine gehorsame Tochter darf nicht ohne Erlaubnis ihres Pater
Spiritual sterben: Ich habe Thnen aber solche Erlaubnis noch nicht gege-
ben. Um sie Thnen zu geben, méchte ich selbst anwesend sein und Thnen
eine gute Reise ins Paradies wiinschen. Und dann miissen wir noch mit-
einander abrechnen! Genug jetzt; lachen Sie nur ein wenig iiber diese
Torheiten, ich erlaube es Thnen. — Nun denn, seien Sie frohgemut, denn
jetzt bekommen Sie reicheren Anteil an den unendlichen Schitzen des
LeidensJesu ... Jesus moge Sie segnen und Sie vor Liebe entbrennen las-
sen. Amen. Schreiben Sie mir nicht, wenn Sie dazu nicht imstande sind.
Aber beten Sie viel fiir mich, denn jetzt werden unsere Gebete noch
mehr erhort, weil wir am Kreuz groBBeren Anteil haben®,
Menschliche Wiarme und Herzlichkeit, Leidensmystik und ein zarter Humor
schwingen in diesen Worten zusammen. Agnese Grazi wurde wieder gesund.
In den nachfolgenden Monaten wurde der Briefaustausch intensiv. Es geht da-
beiin erster Linie um Fragen des geistlichen Lebens, ja auch um mystische Ge-
betserfahrungen der Agnese Grazi. Der erfahrene Seelsorger gibt ihr Rat-
schldge und Kriterien an die Hand, um keinen Tauschungen zum Opfer zu fal-
len. Entscheidend ist ja nur die groBere Gottesnidhe, die Gemeinschaft mit
Gott. So schreibt er in einem Brief:
Wann endlich werden wir dieses immerwahrende ewige Trishagion sin-
gen: Sanctus, Sanctus, Sanctus; wann werden wir zusammen mit den
Heiligen jenes begliickende Allelujasingen! ... Wann, wann endlich wird

SL 1, 1821 vom 4. 4. 1737.



Martin Bialas 130

der Tod kommen, um die Mauern dieses Gefingnisses einzureien! Oh,
das wird der Tag unserer Verlobung, unserer Verméahlung sein, da sich
unsere Seele auf hochste Weise mit dem lieben Jesus verméhlt und an je-
nem himmlischen Festmahl in Ewigkeit teilnehmen wird. — Ich habe
mich nun iiber Gebiihr verbreitet. Mit welch groBem Vertrauen in Gott
weitet sich mein Geist zu dem Ihrigen hin: aber ist es nicht notwendig,
daB der arme Pater ab und zu seiner Liebe zu seinen geistlichen Kindern
freien Lauf 1aB8t? Lieben wir Gott, machen wir uns ganz klein, dann wird
uns Gott grof3 machen’.
Es sind lyrische Worte, mit denen der Heilige seine vor Freude brennende
Sehnsucht nach Gott und seine menschlich-liebevolle Beziehung zu dieser ihm
nahestehenden Frau ausspricht. Man kann zahlreiche andere Briefe des Heili-
gen anfiithren, die vom Inhalt und Stil her als ,,lyrisch-mystisch* und zugleich
,,menschlich-herzlich‘ zu charakterisieren sind.

Menschen, die einander in einer starken Liebessehnsucht zugetan sind,
méchten ihre Empfindungen und Gedanken nicht nur mit der niichternen
Sprache des Alltags ausdriicken, sondern in Versen und Gedichten. Das gilt
auch fiir das Verhdltnis zu Gott. So sind die Gottes-,,Erfahrungen‘‘ des Klassi-
kers der Mystik, des hl. Johannes vom Kreuz, zuerst in seinen Gedichten zu
finden. Auch Paul vom Kreuz hat Gedichte geistlich-mystischen Inhalts ver-
faft.

Seine Verse befinden sich in den Briefen, die er an Agnese Grazi geschrie-
ben hat. Sie zeichnen sich aber nicht so sehr durch ihren literarischen Wert aus,
sondern durch die Tiefe der religiosen Gedanken und durch die Schonheit der
gebrauchten Bilder und Symbole?.

Neben Agnese Grazi sind es besonders zwei Ordensschwestern, die zu ei-
nem tiefen Gebetsleben gelangt sind und gleichzeitig eine enge innere Freund-
schaft mit dem Heiligen hatten: Schwester Maria Cherubina Bresciani, die den
Klausur-Franziskanerinnen von Piombino angehérte, und Schwester Colomba
Geltrude Gandolfi. Mit Schwester Cherubina stand der Ordensgriinder 28
Jahre in Briefverbindung® und mit Schwester Geltrude 23 Jahre9. Auch in
diesen Briefen vereinen sich personale Freundschaft und Liebe zu Gott*!.

7L 1, 195 vom 29. 8. 1737.

8 Es sind uns insgesamt drei Gedichte erhalten: eines mil 29 Strophen, das die geistlichen Grund-
sdtze des Heiligen zum Gegenstand hat (vgl. L 1, 2601.); das andere hat zum Titel: ,,Viva la Santa
Croce‘* und besteht aus 7 Strophen (L 1, 301) und das dritte besteht aus 3 Strophen und handell
iiber den Wert des Leidens. Die Ubersetzung bei Bialas, s. u. Anm. 13.

9 Es sind uns 46 Briefe erhalten, die der Heilige an diese Ordensfrau geschrieben hal, und zwar in
den Jahren 1733-1761. Vgl. L 1, 436-526.

10 Vgl. L 1, 439-523, wo insgesamt 53 Briefe enthalten sind. Im fiinften Band der Briefedition
(Rom 1977) sind weitere zwei Briefe enthalten. L V, 180-182.

11 Eg wiire an dieser Stelle zn erwihnen, daB Paul vom Kreuz etwa 500 Briefe an Rosa Calabresi
geschrieben hat. Doch ist uns davon leider kein einziger Brief erhalten. Sie hatte alle Briefe des



Ein Herz fiir die Menschen 131

Man kann ohne Ubertreibung sagen, daB Paul vom Kreuz neben seiner
geistlich-religiosen Erfahrung den von ihm Gefiihrten auch ,,sein Herz ver-
schenkte*. Eine Teil-Publikation seiner Briefe tragt daher mit Recht den Titel:
,», Worte, die vom Herzen kommen.‘“12 Paul vom Kreuz war nicht nur ein gro3er
Asket und Bii3er, sondern ein noch grof3erer Liebender, der sich den Men-
schen Offnete, ja ihnen sein Herz schenkte.

Innerlichkeit und humane Aktivitat

Ein Weiteres, was Paul vom Kreuz auszeichnet, ist seine Ausgewogenheit, mit
der er geistlich-religiose Erfahrung und menschliches Tun verband. Fiir ihn
standen Innerlichkeit und sittlich-moralisches Streben in polarer Einheit. Der
Gang in die eigene Tiefe, die betende Verbundenheit mit Gott fiihren — nach
seiner Auffassung und Erfahrung - zwangslaufig dazu, intensiver aus dem An-
ruf der Gottes- und Nachstenliebe heraus zu leben; das wiederum ist nur mog-
lich in jenen Grundhaltungen, die wir Tugenden nennen. Innerlichkeit und
Tugend kommen bei Paul vom Kreuz zu einer einzigartigen Symbiose.

Dies war in seinem geistes- und frommigkeitsgeschichtlichen Raum durch-
aus nicht selbstverstidndlich. Das religise Leben in Italien war gerade im 18.
Jahrhundert von zwei einseitigen Bewegungen gekennzeichnet, dem Quietis-
mus und dem Jansenismus'3. Molinos lehrte, daB ausschlieBlich die ,,quies®,
die innere Ruhe und Passivitdt anzustreben sei; jegliches Streben und jegliche
Aktivitdt des Menschen seien gefahrlich, kimen sogar dem Bereich der Siinde
nahe. Die Verurteilung der quietistischen Irrtiimer verursachte im geistlich-re-
ligiésen Leben der Kirche einen heftigen antimystischen Wellenschlag. Die
Brandungen dieser Wellen waren zur Zeit des Heiligen noch stark spiirbar.

Einer anderen Bewegung wurde damals Vorschub geleistet, dem Jansenis-
mus. Dieser ist —wenn auch nicht ,,nur* — ein extremer Gegenschlag gegen die
Einseitigkeiten des Quietismus. Er iiberbetont die Aktivitit des Menschen;
das moralisch-sittliche Streben wird einseitig bewertet und gerit in die Ndhe
eines Pelagianismus, einer Bewegung zur Zeit des hl. Augustinus, die iiber dem
menschlichen Tun die gottliche Gnade zu gering einschitzt. Der jansenistische

Heiligen verbranni. Beim InformativprozeB von Rom sagte sie hierzu: ,,Wihrend einer schweren
Krankheit, von der ich befallen war, verspiirte ich den inneren Drang, jene Briefe, die ich besaB3, zu
verbrennen. Denn ich wollte nicht, daf3 deren Inhalt bekannt wird ... Deshalb veranla8te ich, da
man alle Briefe, die ich von P. Paul erhalten habe, verbrenne. So habe ich jetzt keinen einzigen,
denich vorzeigen konnte* (I Processi di Beatificazione [Anm. 5] IV, 135). Paul vom Kreuz war mit
dieser jungen Frau von 1765 bis 1775, also in seinem letzten Lebensabschnitt, brieflich eng ver-
bunden. Doch erst im April 1775 sind sie sich zum erstenmal persénlich begegnet.

12 Words from the Heart, A Selection from the Personal Letters of St. Paul of the Cross, hrsg. v. Ed-
mund Burker, Roger Mercurio, Silvan Rouse, Dublin 1976.

13 Vgl. Martin Bialas, Das Leiden Christi beim hi. Paul vom Kreuz, Aschaffenburg 1978 (544 S.),
Paragr. 4, 140-157; vgl. GuL 52, 1979, 78.



Martin Bialas 132

Fromme huldigt einem moralischen Rigorismus, er versucht, gleichsam mit zu-
sammengebissenen Zihnen, doch noch eine weitere Sprosse auf der steilen
Tugendleiter emporzuklimmen und beachtet dabei zu wenig die Hand der
Gnade, die ihn stiitzen und emporheben will.

In den Briefen reflektiert Paul vom Kreuz zwar nicht iiber diese Einseitig-
keiten und Irrtiimer. Aber er begegnet ihnen oftmals. Seine Ausgewogenheit
zeigt sich in vielfiltiger Weise.

Im Zuge der antimystischen Welle, die das friedlich-stille Wasser echter,
christlicher Religiositit in Bewegung und Unruhe brachte, gerieten zeitweise
auch die Klassiker des geistlichen Lebens (Teresa, Johannes vom Kreuz, Tau-
ler) in MiBkredit. Paul vom Kreuz schiitzte jedoch diese Autoren sehr. Im rei-
feren Alter (etwa 1748, also mit 54 Jahren) ,entdeckt”“ er Tauler, dessen
Schriften er wegen der tiefen Innerlichkeitsmystik las. Er lieB sich keineswegs
von den Verdichtigungen gegen die Schriften des Dominikaners einschiich-
tern'4. Seine eigene geistlich-religiése Erfahrung und seine Lektiire der ,,auc-
tores probati*‘ (klassischen Lehrer) des geistlichen Lebens gaben ihm die Kri-
terien zu unterscheiden, was echte und was falsche Mystik sei.

Vielleicht gaben sogar die Einseitigkeiten von Quietismus und Jansenismus
Paul vom Kreuz indirekt eine Hilfe, die Ausgewogenheit und Einheit von In-
nerlichkeit und Tugendiibung in so vollkommener Weise zu verwirklichen?s.

Ein Brief, der exemplarisch fiir viele andere steht, soll dies verdeutlichen. Er
wurde im August 1751 an Lucia Burlini geschrieben, eine Frau, die den Heili-
gen wihrend langer Jahre zu ihrem Seelenfiihrer hatte. (Leider sind uns nur
vier Briefe erhalten; doch sind diese von einzigartiger Tiefe und Schonheit. )16

Paul vom Kreuz kommt zunichst auf die Verdemiitigung, das ,,Zu-nichts-
Werden* (anihilamento) zu sprechen. Dann beschreibt er die Notwendigkeit
der Verinnerlichung:

Doch bedenken Sie, da8 sich dieses gottliche Werk im innersten Bereich
des Geistes vollzieht, im verschwiegensten Raum Ihres Inneren usw. Auf
diese Weise, nachdem Sie — im mystischen Sinn — tot sind fiir all das, was
nicht Gott ist, und sich von allen geschaffenen Dingen vollkommen los-
geschalt haben, werden Sie ganz allein eintreten in den tiefsten Grund
der heiligen, inneren Einsamkeit, in die heilige Wiiste; dieser heilige
Eintritt geschieht durch vélliges Leerwerden, durch den Glauben und
durch die Liebe; er geschieht ferner durch vollkommenes Losgeschilt-
sein von fiihlbarer Freude, mag diese noch so heilig sein. Denn an ihr
14 Vgl. hierzu: Der EinfluBf Taulers auf Paul vom Kreuz, in: Martin Bialas, a. a. O., 219-246.
15 Ein Kenner der Frommigkeitsgeschichte schreibt hierzu: ,,Die mystische Theologie des heiligen
Paul vom Kreuz ... kann man nur erkliren, wenn man den vorangegangenen quietistischen Wel-
lenschlag in Rechnung stellt, der Italien im 17. Jahrhundert iiberflutet hat.* (Massimo Petrocchi, I/

Quietismo Italiano del Seicento, Roma 1948, 130).
161, 11, 715-726.



Ein Herz fiir die Menschen 133

darf man kein Wohlgefallen haben, noch weniger darf man sich in ihr
ausruhen. Jedesmal, wenn man diese Wendung nach innen oder diese
innerliche Einkehr vollzieht und dabei im heiligen Schweigen des Glau-
bens und der Liebe verharrt, wird die Secle jeden Augenblick wiederge-
boren zu einem neuen Leben der Liebe im gottlichen Wort, das immer
zuhort und liebt usw. Oh, wie vieles hitte ich noch zu sagen?!

Damit stehen wir vor dem innersten Kern der Innerlichkeitsmystik des Heili-

gen. Doch hier geschieht das Erstaunliche, daB der ,,Rufer zur Innerlichkeit*

mit Nachdruck auf das menschliche Tun hinweist:
Aber ich habe mich zu sehr vorgewagt, und wer wei3, ob Sie mich noch
verstehen; aber was sage ich da? Die gottliche Majestit héitte mich nicht
so schreiben lassen, wenn sie es Sie nicht verstehen lassen wollte; ich
kenne ja Ihren Zustand. O Lucia! Welche Verpflichtung haben Sie Gott
gegeniiber! Bemiihen Sie sich darum, demiitig und voller Liebe zu allen
zu sein, seien Sie sanftmiitig, geduldig, haben Sie eine gute Meinung von
allen, auBer von sich selbst! Seien Sie eine Freundin der Stille und Zu-
riickgezogenheit, meiden Sie das Nichtstun! Arbeiten Sie, schweigen
Sie, und bleiben Sie mit Gott innerlich verbunden, wie ich es oben gesagt
habe8!

Dann greift er das Anliegen der Verinnerlichung nochmals auf:
Dies ganze Werk vollzieht sich, wie ich es bereits oben andeutete, in der
inneren Finsamkeit, im Tempel der Seele, im Reich Gottes, das die Seele
selber ist. Hier lernt man durch Stillsein, durch heiliges Schweigen des
Glaubens mehr als durch Reden?®.

Gebet, Innerlichkeit einerseits und ,,Tugendiibung®, sittlich-moralisches

Streben andererseits sind untrennbar ineinander verwoben und verschrinkt.

Das Gebet, und sei es noch so innerlich, muB seine Auswirkungen auf das Le-

ben haben, und umgekehrt wird ein christliches Leben nur in der personalen

Begegnung mit Gott seinen eigentlichen Sinn erreichen.

Uber diese Wechselwirkung von Gebet und Tugend schreibt der erfahrene
Seelenfiihrer hiufig. Er bringt dies in einem originellen Bild, in dem Beispiel
vom ,,Fischen‘‘ zum Ausdruck.

Und wenn Sie in solcher Einsamkeit zu dem neuen, Gott dhnlichen, das
heiBt heiligen Leben wiedergeboren sind, wird der gottliche Brautigam
Sie in dem Meer seines heiligen Leidens fischen lassen; fischen Sie nur,

17 111,724 f.vom 17. 8. 1751 an Lucia Burlini. (Dieser Brief ist bereits in dentscher Sprache publi-
ziert: Vgl. M. Bialas, Im Zeichen des Kreuzes, Leben und Werk des heiligen Paul vom Kreuz, 1.eu-
tesdorf 1974, 113-117).

181 11, 725.

19 Ebd. (Wie sehr dem Heiligen die Verinnerlichung ein Anliegen war, wird niher beschrieben in:
,,Im Kreuz ist Heil”*, Paul vom Kreuz, Klassiker der Meditation, von M. Bialas, Ziirich 1979,
33-36.)



Martin Bialas 134

meine Tochter, lassen Sie sich ganz und gar von Liebe und Schmerz
durchdringen, und machen Sie sich die Leiden Jesu zu eigen. In diesem
gro3en Meer des heiligsten Leidens werden Sie die Perlen von allen Tu-
genden Jesu Christi fischen. Diesen gottlichen Fischfang im groBen Meer
der Peinen des Gottessohnes kann man machen, ohne daBl man sich von
der Einsamkeit und vom inneren Schweigen entfernt. Jesus wird Sie alles
lehren, wenn Sie nur demiitig und allem abgestorben sind usw.2°

Die Betrachtung der Leiden Jesu

Das Charisma, das den hl. Paul vom Kreuz auszeichnete, war der leidende und
gekreuzigte Christus, der im Mittelpunkt seines Denkens und Lebens stand.
Seine Liebe zum ,,Christus crucifixus‘‘ lie ihn den Ordensnamen ,,vom
Kreuz* annehmen und dréngte ihn, eine neue Ordensgemeinschaft zu griin-
den, die Kongregation der Passionisten. Fiir Paul vom Kreuz, diesen ,,Charis-
matiker des Kreuzes*, war das Leiden Jesu ,,das grofte und erstaunlichste
Werk der Liebe Gottes*“2t, und er wird nicht miide, den Menschen jenes
»Wunder der Wunder der géttlichen Liebe*“22 zu verkiinden.
Jede Gelegenbheit, die sich ihm bot, nahm er wahr, um die Menschen zur Be-
trachtung des Leidens Jesu zn ermuntern. Als vorziiglichsten Weg zur Heilig-
keit sah er die Betrachtung der Passion des Herrn:
Vor allem bitte ich den guten Jesus, daB er in Ihrem Herzen das bestin-
dige, zarte und fromme Gedenken seines heiligsten Leidens einprigen
moge. Das ist das wirksamste Mittel, um in ihrem Stand heilig zu wer-
den?3,
Sie sagen mir, daB Sie iiber nichts anderes Ihre Betrachtung machen
konnen als iiber'die Geheimnisse des Lebens, Leidens und Sterbens un-
seres Erlosers. Setzen Sie dies mit dem Segen Gottes nur fort, denn in
dieser heiligen Schule lernt man die wahre Weisheit: hier haben alle Hei-
ligen gelernt?*.

Auf allen Stufen des ,, Weges zur Vollkommenheit‘ behilt die Passionsmedita-

tion ihre Aktualitit, sie kann niemals ,iiberholt* werden:
Selbst wenn man zur tiefsten Sammlung gelangt wire und eine hohe
Gabe des Gebetes hitte, auch dann ist sie die Tiir, durch die die Seele zur
innigen Gottvereinigung, zur inneren Einkehr und zur tiefsten Kontem-
plation gelangt?s.

20 Ebd.

211 11, 499 an Schw. Colomba Geltrude Gandolfi vom 21. 8. 1756.

221, I1, 726 an Lucia Burlini vom 17. 8. 1751.

23 L 1V, 140 an Giulio Palomba vom 8. 7. 1770.

24 L 1, 43 an Marquese Marianna della Scala del Pozzo vom 3. 1. 1729.
251 1, 582 an Tommaso Fossi vom 5. 7. 1749.



Ein Herz fiir die Menschen 135

Eine erste Wirkung der Betrachtung des Leidens Jesu ist die Erkenntnis der
Siinde als des eigentlichen und tiefsten Ubels der Welt. Der Gottmensch Jesus
Christus ist ,,fiir unsere Siinden‘‘ gestorben. Bei seinem reichen apostolischen
Wirken hatte der Heilige oft erfahren, da gerade die Passionsmeditation den
Menschen zur ,,Umkehr*‘ und zum Meiden der Siinde fiihrt.
GroB3 waren die Friichte, iibergro die Bekehrungen: alles Wirkungen
der Gnade Jesu Christi durch die unendlichen Verdienste seines hoch-
heiligen Leidens. Man kann es mit den Handen greifen, dal3 die Betrach-
tung iiber das Leiden Jesu auch die verstocktesten und hértesten Stinder
zur Umkehr bringt26.
Immer wieder ermuntert der Heilige zu dieser Gebetsform. Nicht nur Priestern
und Ordensleuten legte er nahe, sich meditativ in das Geheimnis des Leidens
Jesu zu vertiefen, sondern er empfahl Menschen verschiedenster Lebensfor-
men, regelmiBig, ja tédglich, das Leiden Jesu zu betrachten. Nicht wenige Fami-
lien sind seiner Aufforderung nachgekommen. In einem Brief an eine be-
freundete Familie duBerte er den Wunsch,
daB in diesem frommen Haus eine solche Andacht zum heiligsten Leiden
Jesuimmer gut verwurzelt bleibt und daB kein Tag vorbeigeht (der Brief
ist in der Fastenzeit geschrieben), ohne dafl man ein Geheimnis wenig-
stens eine Viertelstunde lang betrachtet?’.
Er empfiehlt sogar Eltern, daB sie ihre Kinder zu dieser ,,heiligen Ubung* an-
leiten — aber dies soll auf eine , leichte, einfache und kindgemé&Be Weise* ge-
schehen und nicht zu lang dauern, ,,damit sie nicht iiberfordert werden und
daran keinen UberdruB empfinden*28.

Einem vielbeschiftigten und geplagten Generalvikar einer Didzese gibt er
den Rat, inmitten der Arbeiten seinen Blick zum leidenden und gekreuzigten
Herrn zu richten. Denn

gerade dann ist es notwendig, den Geist zu Fiilen der gekreuzigten
Liebe zu stirken und zu festigen durch die Betrachtung der heiligen Pei-
nen Jesu. Dort wird die Seele, wie eine fleiige Biene, die unsagbare Sii-
Bigkeit der heiligen Liebe in sich aufnehmen?.
Es besteht ein unlosbarer Zusammenhang zwischen der Erfahrung der Gott-
verbundenheit, der liebenden Hinwendung zu den Menschen und der Medita-
tion des Leidens Christi. Gott, der uns im Leiden Christi begegnet, ist ein lie-
bender Gott, der sich ganz in die Sorgen der Menschen hineinbegibt ,,bis zum
Tod, bis zum Tod am Kreuz* (Phil 2,8). Wie konnte aus einer solchen Erfah-
rung keine Licbe zu den Menschen entspringen!

26 1, III, 72 an den Priester Don Cesare Macali vom 2. 10. 1750.

27L 1V, 135 an Frau Agata Frattini vom 25. 3. 1770.

281, 1, 566 an Tommaso Fossi vom 8. 6. 1748.

291 II, 364 an den Generalvikar von Alessandria, Abate Burgonzio, vom 5. 7. 1742.



Martin Bialas 136

Die Meditation des Leidens Christi stiarkt nicht nur die Gottes- und Nich-
stenliebe, sondern macht den Meditierenden sensibel fiir die Leiden der Wel.
Wie sehr haben wir Menschen der reichen Industrieléinder eine solche Sensibi-
litdt und Solidaritit mit den Noten der Menschen in der Dritten Welt oder den
Angsten derer, die am Rande der Gesellschaft leben, notig.

Das persdnliche Leid

Man holte sich damals bei Paul vom Kreuz besonders Rat und Hilfe, wenn man
in korperlichem und seelischem Leid stand. Sehr oft also beriihrt der Heilige
entsprechende Fragen. Leid hat eine lduternde, reinigende Kraft:
Durch Ihr Leiden wird das Unvollkommene, das Sie nicht bemerken, ge-
reinigt. Die Seele wird zu einem Kristall, in dem sich das Licht der gottli-
chen Sonne sammelt. Sie werden dann ganz und gar in Gott umgewan-
delt durch Liebe30,
Wenn Paul vom Kreuz das Annehmen von Schmerz und Ieiden als ,Kreuz
Jesu® empfiehlt, gebraucht er gern das Bild vom ,,Sichausruhen** am Kreuz:
Nun, meine Tochter und Schwester in Christus, ruhen Sie sich nur gut auf
dem Kreuz aus, ja noch mehr, schlafen Sie den Schlaf des Glaubens und
der Liebe im Herzen des gekreuzigten Jesus. Leiden Sie, schweigen Sie,
und singen Sie im Geist: ,,Ich will mich in nichts anderem rithmen auBer
im Kreuz meines guten Heilandes*“(vgl. Gal 6,14)31.
Bereits bei Paulus finden wir diese tiefe Christus- und Passionsmystik. Daher
ist fiir Paul vom Kreuz das bekannte Wort aus dem Galaterbrief ein entschei-
dender Leitsatz: ,,Ist euch Christus nicht deutlich als der Gekreuzigte vor Au-
gen gestellt worden* (Gal 3,1). Verstindlich, daB die Briefe des Vélkerapo-
stels zu den bevorzugten biblischen Schriften des Heiligen gehoren.

Diese mystisch-tiefe Einswerdung mit dem Gekreuzigten im Erleiden des
eigenen Schmerzes ist sicher nicht leicht zu vollziehen. Der Mensch muB sich in
solchen Leidens-Situationen immer wieder zum Glauben an Gottes liebende
Vorsehung durchringen. Aber jeglicher Schmerz, der dem Menschen zu ertra-
gen aufgegeben ist — ganz gleich, wie er geartet sein mag —, griindet letztlich im
Willen Gottes. Auch im Leiden teilt sich Gott in seiner Liebe und Fiirsorge
dem Menschen mit, méchte ihm das Beste. Dieser unerschiitterliche Glaube
liegt der Passionsmystik des Paul vom Kreuz zugrunde. Das Leiden wird nicht
in sich verherrlicht, aber der Heilige zeigt einen Weg, wie es aus der Tiefendi-
mension des Glaubens angenommen und christlich bewiltigt werden kann.

301 II, 719 an Lucia Burlini vom 9. 8. 1749.
31 Ebd.



Ein Herz fiir die Menschen 137

An eine Person, die krank darniederlag, schreibt er:
Betrachten Sie Ihre Krankheit und Thre kérperliche Schwiche als den
gottlichen Willen, den Sie aus Liebe annehmen sollen. Gott will, daB Sie
ihm als Kranke dienen und sich auf dem Krankenlager in schweigender
Geduld iiben, in Sanftmut und Ruhe des Herzens32.
Im Glauben an die Vorsehung Gottes und in der Verbundenheit mit dem lei-
denden und gekreuzigten Herrn kann ein Mensch konkretes Leid annehmen
und bewiltigen. In seiner lebendigen, bilderreichen Sprache ermuntert der
Heilige dazu. An Agnese Grazi schreibt er:
Bemiihen Sie sich, der gottlichen Majestit gegeniiber groBtes Vertrauen
und kindliche Zuversicht entgegenzubringen. Ruhen Sie sich mit gro-
Bem Gleichmut auf dem heiligen Kreuz aus. Versuchen Sie, soweit Sie
konnen, ruhig, heiter und gelassen zu sein, ohne sich zu beklagen. Trin-
ken Sie nur sanft und ruhig jenen Kelch, den Jesus Christus selbst Ihnen
reicht. Dieser Kelch erscheint zwar unseren Sinnen bitter, ist aber fiir
den Geist duBerst siif3, denn er kommt ihm sehr zugute ... Werfen Sie je-
den kleinen Tropfen Ihres Leidens in das Meer der Leiden des gottlichen
Brautigams. Und siehe da, die Seele wird auf diese Weise ganz trunken
vor Liebe; sie geht vollig unter in reiner Liebe und reinem Leiden und
wird damit von innen und von auBen ganz durchdrungen33,
Auch in der meditativen Haltung eines Heiligen bleibt das Leid schmerzlich.
Aber es verliert den Stachel des Sinnlosen, und die Gnade Gottes kann bewir-
ken, dal Schmerz und Leiden ,,verwandelt werden®, so daB sich der Mensch
,»im liebenden Schmerz freut* und ,,in schmerzender Liebe ein Fest feiert,
wie der Heilige an Schwester Colomba Gandolfi schreibt34.

Solche Satze stammen nicht aus einer kiihlen Reflexion, sind keine Theorie,
sondern Ausdruck der existentiellen Verbundenheit mit dem leidenden Herrn,
sind Niederschlag einer persdnlichen Leidens-Erfahrung.

Paul vom Kreuz hat selbst —seelisch und kdrperlich — vielfiltig gelitten. Sein
unerschiitterlicher Glaube in die Liebe Gottes, seine liebende Verbundenheit
mit dem leidenden Christus und der reiche Erfahrungsschatz seiner Leiden
sind die Grundlagen seiner Passionsmystik. Seine Mystik ist ,, Teilnahme-My-
stik“, Teilnahme am Leiden Jesu. Oft ermunterte er vom Krankenlager aus
andere, ihre Krankheit als das ,,Kreuz Jesu‘* anzunehmen:

Nun, so méchte ich Ihnen sagen, daB es schon 42 Tage sind, da ich ans
Bett gefesselt bin mit akuten Schmerzen, und diese sind fiir meine Eigen-
liebe und meine iibergrofe Schwiche gar nicht so klein. Hinzu kommt
immer wieder Fieber, das sicher kein gutes Zeichen ist. Wenn ich mich

321 1, 719 an eine Ordensschwester (Name unbekannt) vom 12. 3. 1765.
33L 1, 299f. an Agnese Grazi vom 24. 8. 1743.
34 L II, 440 vom 10. 7. 1743.



Martin Bialas 138

jetzt im Zimmer fortbewegen will, so nur auf Kriicken, und dies nur we-
nig und mit Schwierigkeit. — So féllt es mir schwer, Ihren Brief zu beant-
worten. Doch ich freue mich sehr, von Thnen zu héren, daf3 Sie mit Chri-
stus gekreuzigt sind. Denn dies ist das wirksamste Mittel, um zur Voll-
kommenheit der heiligen und reinen Liebe zu kommen. Und das wiin-
sche ich Thnen lebhaft35,
So bewuB3t nahm der Heilige Leiden und Schmerz aus der Kraft des Glaubens
heraus an, und so sehr sah er darin eine Moglichkeit, ,,am Leiden Jesu teil-
zunehmen“’, daf er das Leiden haufig einen ,,Schatz‘‘ nennt, es als ,,Geschenk
Gottes“ und eine ,,Gnade‘‘ betrachtet.

Das konkrete, zu ertragende Leid ist eine Aufgabe, ein existentielles Problem,
dassich jedem Menschen im Verlauf seines Lebens stellt. Paul vom Kreuz zeigt
einen Weg der Leidensbewiltigung, der auch in unserer Zeit gangbar ist. Ge-
wil} bleibt es dem Menschen aufgegeben, Leiden zu vermindern und Leidens-
ursachen zu beseitigen. Doch die geschichtliche Erfahrung — nicht zuletzt der
gegenwirtigen Zeit — lehrt, dal Formen und Ursachen von Schmerz und Lei-
den sich zwar dndern, daf} aber die Tatsache menschlichen Leids in ihrer vollen
Hirte bleibt.

Der im Glauben verwurzelte Christ unserer Tage wird bei Paul vom Kreuz
zahlreiche Anregungen und Hilfen finden, die ihm helfen, das personliche Leid
anzunehmen, es aus der Kraft des Glaubens und aus der Verbundenheit mit
dem leidenden und gekreuzigten Herrn zu tragen, es somit ,,christlich* zu be-
wiltigen.

Und hier liegt wohl die drangendste Aktualitit des heiligen Paul vom Kreuz:
Er war Seelsorger, er war Menschenfreund, er war ein Gotterfahrener. All das
aber hat seine Wurzel im Kreuz Jesu Christi, das der Heilige nicht nur mit den
Lippen predigte, sondern auch am Leibe trug. Sein erfahrenes Einswerden mit
Gott war ein leidendes Einswerden mit dem leidenden Gottmenschen und
deshalb ein liebendes Einswerden mit den Sorgen und Ndten der Menschen.

Ich bin mit Christus gekreuzigt worden. Nicht mehr ich lebe, sondern
Christus lebt in mir (Gal 2,19f.).

35 L II, 758 an Frau Marianna Girelli vom 25. 4. 1769.





