
Ein Herz für die Menschen 125 

Begreifen - und ohne Begreifen kein beseligendes Erfülltwerden von Gottes 
Überfluß (III 221; C 36, 13). 

Und der Grund ist das Kreuz. Denn ohne das Kreuz gibt es keinen Zugang 
zu den Schätzen der Weisheit und ohne den Zugang zu den Schätzen der Weis- 
heit keinen Zugang zu den Wonnen des göttlichen Lebens. 

Johannes, der es fertig bringt, um das Leidendürfen zu bitten, bittet damit 
um das Kreuz - damit aber um den Gekreuzigten, der allein alle Bitten dieser 
Erde zu erfüllen vermag. Denn er ist der Weg. Er ist die Wahrheit. Und er ist 
das Leben. Und um ihn, der Gottes Fülle ist (Kol 1, 19), bittet, wer um das 
Leiden bittet.29 

29 Vgl. hierzu Varga 123. Daß Johannes mit seiner Wertschätzung des Leidens nicht alleine steht 
und der, der weiß, wozu das Leiden •nütze" ist, tatsächlich darum zu beten und daraus zu leben 
vermag, zeigt in beeindruckender Weise Dirk Grothues in seinem Buch: Gelebte Passion. Das un- 
gewöhnliche Leben der Maria Halfmann, Kevelaer 1980. 

Ein Herz für die Menschen 
Zur Aktualität der Mystik des heiligen Paul vom Kreuz* 

Martin Bialas, Schwarzenfeld 

In den Jahren nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil ist wohl ein Doppeltes 
klargeworden: Die Erneuerung, das •Aggiornamento" des christlichen Glau- 
bens muß von innen her getragen werden, von der Frömmigkeit und dem be- 
wußten christlichen Leben. Alles an äußeren Reformen hat nur soweit Sinn 
und Wirkung, wie ihm die innere Bekehrung entspricht. Und nicht weniger 
wichtig ist: Die Wege und die Ziele dieser inneren Erneuerung fallen nicht vom 
Himmel; sie müssen von der großen christlichen Tradition her konzipiert wer- 
den; dann erst kann die Richtung in die Zukunft und in die Erneuerung gefun- 
den werden. 

* In den •Klassiker der Meditation" des Benziger Verlags (Köln 1979,183 S., brosch., DM 10,80) 
hat M. Bialas eine Auswahl aus Paul vom Kreuz übersetzt: Im Kreuz ist Heil. (Vgl. auch eine wei- 
tere Auswahl von M. Bialas, GuL 52, 1979, 78 f.) Schon in der Einleitung (11-50) kommt der 
Heilige ausführlich zu Wort. Hervorzuheben ist dabei die vollständige Übersetzung des Traktats 
•Mystisch sterben". Dazu W. Baier, Augsburg: •Es ist für uns eine schwere Kost und würde ohne 
Einleitung wohl in die Irre führen." Zum gesamten Büchlein schreibt Baier: •Mag auch das viele 
Sprechen vom Leiden in diesem Buch nicht auf den ersten Blick gefallen, so kann es trotzdem in 
einem Leben und einer Welt voller Leiden eine Hilfe sein und vor allem zeigen, daß auch Heilige 
Schwierigkeiten hatten." Die Redaktion 



Martin Bialas 126 

Einer der großen Zeugen der Vergangenheit ist Paul vom Kreuz, der heilige 
Gründer der Passionisten (1694-1775). Im Wort •Passionist", vom lateini- 
schen •Passio Christi", Leiden Christi, kommt die Mitte der Spiritualität des 
Heiligen zum Ausdruck. 

Aus der Meditation des Leidens Jesu aber wurde Paul vom Kreuz einer der 
großen Volksmissionare. Zahlreiche Menschen haben auf seine begeisternden 
Predigten hin ihr Leben geändert; vielen blieb er auf die Dauer ihres weiteren 
Lebens ein Seelenführer. Die Predigttätigkeit des heiligen Paul und seine 
Sorge für die neue Ordensgründung brachten es mit sich, daß dieses lebensbe- 
gleitende Apostolat des Heiligen sich in großem Maße in •Briefen" niederge- 
schlagen hat. In der Regel schrieb er, wie er einmal sagte, ,,20, 24 und auch 30 
Briefe in jeder Woche"1. Mehr als 2000 davon sind uns erhalten geblieben. 
Dazu kommen zahlreiche Zeugenaussagen der Selig- und Heiligsprechungs- 
prozesse, die aber im folgenden weniger berücksichtigt werden. Denn vor al- 
lem aus den Briefen (zumeist Autographen) leuchtet ein helles und authenti- 
sches Zeugnis dieses Heiligen und Seelenführers. 

Worte, die vom Herzen kommen 

Paul vom Kreuz war gegenüber sich selbst von unerbittlicher Strenge und Här- 
te. Er scheute auch nicht vor frei gewählten körperlichen Bußübungen zurück. 
Zugleich aber berichten die Quellen, daß er gegen seine Mitmenschen von au- 
ßerordentlicher Milde und Güte war. Ob nicht zwischen den scheinbar wider- 
sprechenden Haltungen ein innerer Zusammenhang besteht? Gerade aus den 
geistlichen Briefen erfahren wir, daß Paul vom Kreuz zu mehreren Menschen 
eine tiefe und langwährende personale Freundschaft pflegte. 

Mit Tommaso Fossi, der auf der Insel Elba lebte, verheiratet war und meh- 
rere Kinder hatte, stand Paul über 38 Jahre lang in engem Kontakt. 178 Briefe 
sind erhalten, die der Heilige vom August 1735 bis September 1773 an ihn ge- 
schrieben hat. Meist geht es um das geistlich-religiöse Leben. Fossi holt sich 
Rat und Hilfe, und der Heilige führt ihn mit sicherer Hand zur Gottverbun- 
denheit und Vollkommenheit. Auch Fragen des ehelichen Lebens, der Kin- 
dererziehung und des Berufes kommen zur Sprache. Der Heilige vertraut sich 
dabei auch dem anderen an - vor allem wenn er selbst in Not ist. So heißt es in 
einem Brief: 

Ich befinde mich in einem solchen Zustand, daß - wenn der barmherzige 
Gott kein großes Wunder wirkt • ich wohl binnen kurzem zu allem unfä- 
hig sein werde, ja, vielleicht binnen kurzem im Grabe bin ... So bitte ich 

1 L II, 201 an P. Fulgenzio di Gesü vom 17. 7. 1749. Vgl. ferner: L II, 205; L II, 805 u. ö. (Die 
Briefe sind hier und im folgenden nach der italienischen Ausgabe von 1924 zitiert. [L = Lettere =] 
Briefe). 



Ein Herz für die Menschen 127 

Sie um Christi willen und jener Sorge und Liebe, die ich immer für Ihre 
Vollkommenheit hatte: Empfehlen Sie mich - noch mehr als sonst - im 
Gebet dem Herrn, opfern Sie für mich des öfteren die hl. Kommunion 
auf, damit die Göttliche Majestät meine arme Seele rette und mir die 
Gnade gewähre, gestärkt mit den heiligsten Sakramenten zu sterben, 
und mir Hilfe und Beistand schenkt, daß ich im Todeskampf den Angrif- 
fen nicht erliege. - Oh in welche Ängste und Nöte ist mein armer Geist 
geraten! - Im übrigen meine ich jedoch, daß es mit Ihrem geistlichen Le- 
ben sehr gut geht. Nur möchte ich, daß Sie nicht so viel über Ihren See- 
lenzustand sinnieren und philosophieren. Ich möchte, daß Sie immer 
mehr wie ein Kind werden, das im Schoß des göttlichen Vaters Ruhe und 
Geborgenheit findet, ganz bekleidet mit den heiligsten Leiden Jesu 
Christi, ganz in Gott versunken im inneren Tempel Ihrer Seele, in inne- 
rer Einsamkeit, auch inmitten all Ihrer Geschäftigkeit und Arbeit2. 

Die Sätze sprechen von einer tiefen Freundschaft der beiden Männer. Der 
Heilige geht aus sich heraus und teilt dem anderen seine innere Not und seine 
Leiden mit. Doch er bleibt nicht auf sich selbst fixiert, sondern er wendet sich 
seinem •geistlichen Sohn" zu und ermuntert ihn, den •Weg der Vollkommen- 
heit" inmitten der Verpflichtungen des Berufs und der Geschehnisse des All- 
tags weiterzugehen. 

Die Briefverbindung und Freundschaft der beiden Männer dauerte fast 40 
Jahre, von 1735 bis zum Tod des Heiligen im Jahre 1775. Paul vom Kreuz 
kannte und schätzte den Wert personaler Freundschaft. Sicher war das geist- 
lich-religiöse Leben und das Bemühen, auf dem Weg zu Gott Hilfestellung zu 
geben, der eigentliche und letzte Beweggrund dieser freundschaftlichen Ver- 
bindung. Doch zugleich nahm der Heilige lebendigen Anteil an dem familiären 
und beruflichen Leben seines Freundes. Im Laufe der Jahre besuchte er ihn 
oftmals und führte mit ihm geistliche Gespräche. Er kannte seine Familie, 
seine Frau und die Kinder. Er gab konkrete Ratschläge zur religiösen Erzie- 
hung der Kinder3. Fossi seinerseits nahm innerlich teil am apostolischen Wir- 
ken des Heiligen und an seinen Klostergründungen. Er war ein Gönner der 
Kongregation, und sein Haus stand Paul vom Kreuz wie seinen Mitbrüdern 
immer offen. 
2 L I, 609 an Tommaso Fossi vom 16. 12. 1751. 
3 So heißt es in einem Brief: •Ich höre von Ihren frommen Absichten und löblichen Taten bezüg- 
lich Ihrer Söhne und Töchter, und ich habe Vertrauen in Gott, daß er Ihre Wünsche erfüllen wird. 
Setzen Sie auch weiterhin Ihren ganzen Eifer darauf, sie gut zu erziehen, indem Sie ihnen die hei- 
lige Milch der Frömmigkeit zu trinken geben. Führen Sie sie - gemäß ihrer Auffassungsgabe - auf 
dem Weg der Vollkommenheit. 
Flößen Sie ihnen eine zarte Andacht zum heiligsten Leiden Jesu Christi und zur schmerzhaften 
Mutter Maria ein. Bewahren Sie sie vor ungutem Umgang, besonders die Mädchen, auf die ich 
große Hoffnungen setze. Bringen Sie ihnen bei, das heiligste Leiden Jesu zu betrachten, und zwar 
auf eine leichte, einfache, kindgemäße Weise. Beginnen Sie mit einer Viertelstunde am Morgen 



Martin Bialas 128 

Öfters mußte Paul vom Kreuz den Übereifer des Freundes bremsen: 
Essen Sie soviel Sie brauchen, damit Sie bei Kräften bleiben und Ihren 
Aufgaben in Familie und Beruf nachkommen können. Gönnen Sie sich 
den Schlaf, den Sie notwendig haben; das gleiche gilt auch für das ande- 
re. Halten Sie sich danach, und bleiben Sie ruhig, ohne sich Skrupel zu 
machen: Glauben Sie doch nicht, daß ein verheirateter Mann wie ein 
Kapuziner leben müßte; dies wäre ein Irrtum. Halten Sie Ihr Herz in 
Gott gesammelt, in wahrer innerer Demut. Erheben Sie oft Ihren Geist 
zu Gott in Gedanken der Liebe, und bringen Sie ihm in Ihrem Innern ei- 
nen Blumenstrauß der heiligsten Leiden Jesu und der Schmerzen der al- 
lerseligsten Jungfrau Maria dar. Vollbringen Sie jedoch solche inneren 
Akte im Frieden des Herzens, ohne Verstand und Willen Gewalt anzu- 
tun4. 

Noch schöner tritt die Menschlichkeit und Herzenswärme des hl. Paul vom 
Kreuz in den Briefen zutage, die er an Agnese Grazi aus Orbetello, eine junge 
unverheiratete Frau, geschrieben hat. Davon sind uns 165 Briefe erhalten. 

Zunächst einige Daten zur Person: Agnese Grazi entstammte einer begüter- 
ten und angesehenen Familie und war neun Jahre jünger als der Heilige. Eine 
seiner ersten Predigten brachte 1730 dieser jungen Frau von 26 Jahren, die 
sich gern elegant und modisch kleidete5, die Bekehrung. Paul vom Kreuz 
führte sie zu einem erstaunlich tiefen, mystischen Gebetsleben. Und zugleich 
war die gesamte Familie Grazi mit dem Ordensgründer befreundet, war einer 
der größten Wohltäter der •Passionisten". Im Hause der Grazi waren der Hei- 
lige und seine Mitbrüder immer willkommen. 

Das Bemühen der beiden Menschen, in der Liebe zu Gott und zum Nächsten 
zu wachsen, brachte ein tiefes menschliches Sichverstehen mit sich. Durch das 
gemeinsame geistlich-religiöse Streben blühte personale Freundschaft auf, wie 
wir sie bei vielen Heiligen finden, beim hl. Franz von Assisi und der hl. Klara, 
bei Benedikt und Scholastika, bei Franz von Sales und Franziska von Chantal 
und bei anderen. 

Agnese Grazi wurde - auf ihren Wunsch hin - nach ihrem Tod in der Kirche 
des ersten Klosters der Passionisten beigesetzt. Paul vom Kreuz stand ihr in der 

und einer weiteren Viertelstunde am Abend, damit sie nicht überfordert werden und Überdruß 
daran empfinden. 
Nach und nach werden sie diese heilige Übung erlernen und in Liebe zu Jesus Christus entflam- 
men. Von ihm werden sie die Bescheidenheit, den Gehorsam, die Demut und Abtötung usw. ler- 
nen. Geben Sie ihnen einige Stoßgebete an die Hand, und ermuntern Sie sie, dies alles ohne Ge- 
walt oder Verkrampfung zu tun, sondern auf sanfte Weise, und lassen Sie dann den Heiligen Geist 
wirken." L I, 566f. vom 8. 6. 1748. 
4 L I, 597 vom 6. 10. 1750. 
5 Im Informativprozeß von Corneto heißt es: •... obwohl sie sehr gute Anlagen hatte, war sie doch 
bezüglich der Kleidung allzu eitel" (I Processi di Beatificazione e Canonizzazione di S. Paolo della 
Croce, Bd. II, 527). 



Ein Herz für die Menschen 129 

Stunde ihres Sterbens bei. Gott zur Mitte des Lebens erwählen und persönliche 
Freundschaft pflegen - beides geht Hand in Hand. 

Einige Zitate mögen die persönlich-freundschaftliche Beziehung des Heili- 
gen zu Agnese Grazi dokumentieren und zugleich in die geistlich-religiöse 
Tiefe dieser großen Gott-Liebenden einführen. Im April 1737, als Agnese 
Grazi an einem schweren Leiden todkrank daniederlag, schrieb der Heilige: 

Harren Sie im Krankenbett aus wie am Kreuz des Erlösers: Nehmen Sie 
in Liebe jene Schmerzen, jene Fieberanfälle usw., die Gott schickt, an. 
Wenn Sie Besuch haben, sprechen Sie nur wenig; bleiben Sie in Gott ge- 
sammelt, in größter Einfachheit. Die Krankheit steht der Vereinigung 
mit Gott nicht im Wege, sie begünstigt sie sogar. Leben Sie daher, meine 
liebste Tochter in Jesus, ruhig und geborgen im heiligsten Herzen des 
höchsten Gutes. Suchen Sie Ihre liebende Ruhe in Gott, so wie wir es 
früher vereinbart haben: Bringen Sie sich Gott als eine Opfergabe dar, 
und bitten Sie die göttliche Majestät, sie möge Feuer vom Himmel her- 
absenden, daß es diese Opfergabe verbrenne und verzehre. Es lebe Je- 
sus! Ob wir leben oder ob wir sterben, immer sind wir in Gott... Im übri- 
gen aber: Eine gehorsame Tochter darf nicht ohne Erlaubnis ihres Pater 
Spiritual sterben: Ich habe Ihnen aber solche Erlaubnis noch nicht gege- 
ben. Um sie Ihnen zu geben, möchte ich selbst anwesend sein und Ihnen 
eine gute Reise ins Paradies wünschen. Und dann müssen wir noch mit- 
einander abrechnen! Genug jetzt; lachen Sie nur ein wenig über diese 
Torheiten, ich erlaube es Ihnen. - Nun denn, seien Sie frohgemut, denn 
jetzt bekommen Sie reicheren Anteil an den unendlichen Schätzen des 
Leidens Jesu ... Jesus möge Sie segnen und Sie vor Liebe entbrennen las- 
sen. Amen. Schreiben Sie mir nicht, wenn Sie dazu nicht imstande sind. 
Aber beten Sie viel für mich, denn jetzt werden unsere Gebete noch 
mehr erhört, weil wir am Kreuz größeren Anteil haben6. 

Menschliche Wärme und Herzlichkeit, Leidensmystik und ein zarter Humor 
schwingen in diesen Worten zusammen. Agnese Grazi wurde wieder gesund. 
In den nachfolgenden Monaten wurde der Briefaustausch intensiv. Es geht da- 
bei in erster Linie um Fragen des geistlichen Lebens, ja auch um mystische Ge- 
betserfahrungen der Agnese Grazi. Der erfahrene Seelsorger gibt ihr Rat- 
schläge und Kriterien an die Hand, um keinen Täuschungen zum Opfer zu fal- 
len. Entscheidend ist ja nur die größere Gottesnähe, die Gemeinschaft mit 
Gott. So schreibt er in einem Brief: 

Wann endlich werden wir dieses immerwährende ewige Trishagion sin- 
gen: Sanctus, Sanctus, Sanctus; wann werden wir zusammen mit den 
Heiligen jenes beglückende Alleluja singen!... Wann, wann endlich wird 

6LI, 182 f. vom 4. 4. 1737. 



Martin Bialas 130 

der Tod kommen, um die Mauern dieses Gefängnisses einzureißen! Oh, 
das wird der Tag unserer Verlobung, unserer Vermählung sein, da sich 
unsere Seele auf höchste Weise mit dem lieben Jesus vermählt und an je- 
nem himmlischen Festmahl in Ewigkeit teilnehmen wird. • Ich habe 
mich nun über Gebühr verbreitet. Mit welch großem Vertrauen in Gott 
weitet sich mein Geist zu dem Ihrigen hin: aber ist es nicht notwendig, 
daß der arme Pater ab und zu seiner Liebe zu seinen geistlichen Kindern 
freien Lauf läßt? Lieben wir Gott, machen wir uns ganz klein, dann wird 
uns Gott groß machen7. 

Es sind lyrische Worte, mit denen der Heilige seine vor Freude brennende 
Sehnsucht nach Gott und seine menschlich-liebevolle Beziehung zu dieser ihm 
nahestehenden Frau ausspricht. Man kann zahlreiche andere Briefe des Heili- 
gen anführen, die vom Inhalt und Stil her als •lyrisch-mystisch" und zugleich 
•menschlich-herzlich" zu charakterisieren sind. 

Menschen, die einander in einer starken Liebessehnsucht zugetan sind, 
möchten ihre Empfindungen und Gedanken nicht nur mit der nüchternen 
Sprache des Alltags ausdrücken, sondern in Versen und Gedichten. Das gilt 
auch für das Verhältnis zu Gott. So sind die Gottes-•Erfahrungen" des Klassi- 
kers der Mystik, des hl. Johannes vom Kreuz, zuerst in seinen Gedichten zu 
finden. Auch Paul vom Kreuz hat Gedichte geistlich-mystischen Inhalts ver- 
faßt. 

Seine Verse befinden sich in den Briefen, die er an Agnese Grazi geschrie- 
ben hat. Sie zeichnen sich aber nicht so sehr durch ihren literarischen Wert aus, 
sondern durch die Tiefe der religiösen Gedanken und durch die Schönheit der 
gebrauchten Bilder und Symbole8. 

Neben Agnese Grazi sind es besonders zwei Ordensschwestern, die zu ei- 
nem tiefen Gebetsleben gelangt sind und gleichzeitig eine enge innere Freund- 
schaft mit dem Heiligen hatten: Schwester Maria Cherubina Bresciani, die den 
Klausur-Franziskanerinnen von Piombino angehörte, und Schwester Colomba 
Geltrude Gandolfi. Mit Schwester Cherubina stand der Ordensgründer 28 
Jahre in Briefverbindung9 und mit Schwester Geltrude 23 Jahre10. Auch in 
diesen Briefen vereinen sich personale Freundschaft und Liebe zu Gott11. 

7 L I, 195 vom 29. 8. 1737. 
8 Es sind uns insgesamt drei Gedichte erhalten: eines mit 29 Strophen, das die geistlichen Grund- 
sätze des Heiligen zum Gegenstand hat (vgl. LI, 260f.); das andere hat zum Titel: •Viva la Santa 
Croce" und besteht aus 7 Strophen (L I, 301) und das dritte besteht aus 3 Strophen und handelt 
über den Wert des Leidens. Die Übersetzung bei Bialas, s. u. Anm. 13. 
9 Es sind uns 46 Briefe erhalten, die der Heilige an diese Ordensfrau geschrieben hat, und zwar in 
den Jahren 1733-1761. Vgl. L I, 436-526. 
10 Vgl. L I, 439-523, wo insgesamt 53 Briefe enthalten sind. Im fünften Band der Briefedition 
(Rom 1977) sind weitere zwei Briefe enthalten. L V, 180-182. 
11 Es wäre an dieser Stelle zu erwähnen, daß Paul vom Kreuz etwa 500 Briefe an Rosa Calabresi 
geschrieben hat. Doch ist uns davon leider kein einziger Brief erhalten. Sie hatte alle Briefe des 



Ein Herz für die Menschen 131 

Man kann ohne Übertreibung sagen, daß Paul vom Kreuz neben seiner 
geistlich-religiösen Erfahrung den von ihm Geführten auch •sein Herz ver- 
schenkte". Eine Teil-Publikation seiner Briefe trägt daher mit Recht den Titel: 
•Worte, die vom Herzen kommen."12 Paul vom Kreuz war nicht nur ein großer 
Asket und Büßer, sondern ein noch größerer Liebender, der sich den Men- 
schen öffnete, ja ihnen sein Herz schenkte. 

Innerlichkeit und humane Aktivität 

Ein Weiteres, was Paul vom Kreuz auszeichnet, ist seine Ausgewogenheit, mit 
der er geistlich-religiöse Erfahrung und menschliches Tun verband. Für ihn 
standen Innerlichkeit und sittlich-moralisches Streben in polarer Einheit. Der 
Gang in die eigene Tiefe, die betende Verbundenheit mit Gott führen - nach 
seiner Auffassung und Erfahrung - zwangsläufig dazu, intensiver aus dem An- 
ruf der Gottes- und Nächstenliebe heraus zu leben; das wiederum ist nur mög- 
lich in jenen Grundhaltungen, die wir Tugenden nennen. Innerlichkeit und 
Tugend kommen bei Paul vom Kreuz zu einer einzigartigen Symbiose. 

Dies war in seinem geistes- und frömmigkeitsgeschichtlichen Raum durch- 
aus nicht selbstverständlich. Das religiöse Leben in Italien war gerade im 18. 
Jahrhundert von zwei einseitigen Bewegungen gekennzeichnet, dem Quietis- 
mus und dem Jansenismus13. Molinos lehrte, daß ausschließlich die •quies", 
die innere Ruhe und Passivität anzustreben sei; jegliches Streben und jegliche 
Aktivität des Menschen seien gefährlich, kämen sogar dem Bereich der Sünde 
nahe. Die Verurteilung der quietistischen Irrtümer verursachte im geistlich-re- 
ligiösen Leben der Kirche einen heftigen antimystischen Wellenschlag. Die 
Brandungen dieser Wellen waren zur Zeit des Heiligen noch stark spürbar. 

Einer anderen Bewegung wurde damals Vorschub geleistet, dem Jansenis- 
mus. Dieser ist - wenn auch nicht •nur" - ein extremer Gegenschlag gegen die 
Einseitigkeiten des Quietismus. Er überbetont die Aktivität des Menschen; 
das moralisch-sittliche Streben wird einseitig bewertet und gerät in die Nähe 
eines Pelagianismus, einer Bewegung zur Zeit des hl. Augustinus, die über dem 
menschlichen Tun die göttliche Gnade zu gering einschätzt. Der jansenistische 

Heiligen verbrannt. Beim Informativprozeß von Rom sagte sie hierzu: •Während einer schweren 
Krankheit, von der ich befallen war, verspürte ich den inneren Drang, jene Briefe, die ich besaß, zu 
verbrennen. Denn ich wollte nicht, daß deren Inhalt bekannt wird ... Deshalb veranlaßte ich, daß 
man alle Briefe, die ich von P. Paul erhalten habe, verbrenne. So habe ich jetzt keinen einzigen, 
den ich vorzeigen könnte" (/ Processi di Beatificazione [Anm. 5] IV, 135). Paul vom Kreuz war mit 
dieser jungen Frau von 1765 bis 1775, also in seinem letzten Lebensabschnitt, brieflich eng ver- 
bunden. Doch erst im April 1775 sind sie sich zum erstenmal persönlich begegnet. 
12 Words from the Heart, A Selection from the Personal Letters of St. Paul of the Cross, hrsg. v. Ed- 
mund Burker, Roger Mercurio, Silvan Rouse, Dublin 1976. 
13 Vgl. Martin Bialas, Das Leiden Christi beim hl. Paul vom Kreuz, Aschaffenburg 1978 (544 S.), 
Paragr. 4, 140-157; vgl. GuL 52, 1979, 78. 



Martin Bialas 132 

Fromme huldigt einem moralischen Rigorismus, er versucht, gleichsam mit zu- 
sammengebissenen Zähnen, doch noch eine weitere Sprosse auf der steilen 
Tugendleiter emporzuklimmen und beachtet dabei zu wenig die Hand der 
Gnade, die ihn stützen und emporheben will. 

In den Briefen reflektiert Paul vom Kreuz zwar nicht über diese Einseitig- 
keiten und Irrtümer. Aber er begegnet ihnen oftmals. Seine Ausgewogenheit 
zeigt sich in vielfältiger Weise. 

Im Zuge der antimystischen Welle, die das friedlich-stille Wasser echter, 
christlicher Religiosität in Bewegung und Unruhe brachte, gerieten zeitweise 
auch die Klassiker des geistlichen Lebens (Teresa, Johannes vom Kreuz, Tau- 
ler) in Mißkredit. Paul vom Kreuz schätzte jedoch diese Autoren sehr. Im rei- 
feren Alter (etwa 1748, also mit 54 Jahren) •entdeckt" er Tauler, dessen 
Schriften er wegen der tiefen Innerlichkeitsmystik las. Er ließ sich keineswegs 
von den Verdächtigungen gegen die Schriften des Dominikaners einschüch- 
tern14. Seine eigene geistlich-religiöse Erfahrung und seine Lektüre der •auc- 
tores probati" (klassischen Lehrer) des geistlichen Lebens gaben ihm die Kri- 
terien zu unterscheiden, was echte und was falsche Mystik sei. 

Vielleicht gaben sogar die Einseitigkeiten von Quietismus und Jansenismus 
Paul vom Kreuz indirekt eine Hilfe, die Ausgewogenheit und Einheit von In- 
nerlichkeit und Tugendübung in so vollkommener Weise zu verwirklichen15. 

Ein Brief, der exemplarisch für viele andere steht, soll dies verdeutlichen. Er 
wurde im August 1751 an Lucia Burlini geschrieben, eine Frau, die den Heili- 
gen während langer Jahre zu ihrem Seelenführer hatte. (Leider sind uns nur 
vier Briefe erhalten; doch sind diese von einzigartiger Tiefe und Schönheit.)16 

Paul vom Kreuz kommt zunächst auf die Verdemütigung, das •Zu-nichts- 
Werden" (anihilamento) zu sprechen. Dann beschreibt er die Notwendigkeit 
der Verinnerlichung: 

Doch bedenken Sie, daß sich dieses göttliche Werk im innersten Bereich 
des Geistes vollzieht, im verschwiegensten Raum Ihres Inneren usw. Auf 
diese Weise, nachdem Sie - im mystischen Sinn - tot sind für all das, was 
nicht Gott ist, und sich von allen geschaffenen Dingen vollkommen los- 
geschält haben, werden Sie ganz allein eintreten in den tiefsten Grund 
der heiligen, inneren Einsamkeit, in die heilige Wüste; dieser heilige 
Eintritt geschieht durch völliges Leerwerden, durch den Glauben und 
durch die Liebe; er geschieht ferner durch vollkommenes Losgeschält- 
sein von fühlbarer Freude, mag diese noch so heilig sein. Denn an ihr 

14 Vgl. hierzu: Der Einfluß Taulers auf Paul vom Kreuz, in: Martin Bialas, a. a. O., 219-246. 
15 Ein Kenner der Frömmigkeitsgeschichte schreibt hierzu: •Die mystische Theologie des heiligen 
Paul vom Kreuz ... kann man nur erklären, wenn man den vorangegangenen quietistischen Wel- 
lenschlag in Rechnung stellt, der Italien im 17. Jahrhundert überflutet hat." (Massimo Petrocchi, // 
Quietismo Italiano del Seicento, Roma 1948, 130). 
16 L II, 715-726. 



Ein Herz für die Menschen 133 

darf man kein Wohlgefallen haben, noch weniger darf man sich in ihr 
ausruhen. Jedesmal, wenn man diese Wendung nach innen oder diese 
innerliche Einkehr vollzieht und dabei im heiligen Schweigen des Glau- 
bens und der Liebe verharrt, wird die Seele jeden Augenblick wiederge- 
boren zu einem neuen Leben der Liebe im göttlichen Wort, das immer 
zuhört und liebt usw. Oh, wie vieles hätte ich noch zu sagen17! 

Damit stehen wir vor dem innersten Kern der Innerlichkeitsmystik des Heili- 
gen. Doch hier geschieht das Erstaunliche, daß der •Rufer zur Innerlichkeit" 
mit Nachdruck auf das menschliche Tun hinweist: 

Aber ich habe mich zu sehr vorgewagt, und wer weiß, ob Sie mich noch 
verstehen; aber was sage ich da? Die göttliche Majestät hätte mich nicht 
so schreiben lassen, wenn sie es Sie nicht verstehen lassen wollte; ich 
kenne ja Ihren Zustand. O Lucia! Welche Verpflichtung haben Sie Gott 
gegenüber! Bemühen Sie sich darum, demütig und voller Liebe zu allen 
zu sein, seien Sie sanftmütig, geduldig, haben Sie eine gute Meinung von 
allen, außer von sich selbst! Seien Sie eine Freundin der Stille und Zu- 
rückgezogenheit, meiden Sie das Nichtstun! Arbeiten Sie, schweigen 
Sie, und bleiben Sie mit Gott innerlich verbunden, wie ich es oben gesagt 
habe18! 

Dann greift er das Anliegen der Verinnerlichung nochmals auf: 
Dies ganze Werk vollzieht sich, wie ich es bereits oben andeutete, in der 
inneren Einsamkeit, im Tempel der Seele, im Reich Gottes, das die Seele 
selber ist. Hier lernt man durch Stillsein, durch heiliges Schweigen des 
Glaubens mehr als durch Reden19. 

Gebet,  Innerlichkeit  einerseits und  •Tugendübung",  sittlich-moralisches 
Streben andererseits sind untrennbar ineinander verwoben und verschränkt. 
Das Gebet, und sei es noch so innerlich, muß seine Auswirkungen auf das Le- 
ben haben, und umgekehrt wird ein christliches Leben nur in der personalen 
Begegnung mit Gott seinen eigentlichen Sinn erreichen. 

Über diese Wechselwirkung von Gebet und Tugend schreibt der erfahrene 
Seelenführer häufig. Er bringt dies in einem originellen Bild, in dem Beispiel 
vom •Fischen" zum Ausdruck. 

Und wenn Sie in solcher Einsamkeit zu dem neuen, Gott ähnlichen, das 
heißt heiligen Leben wiedergeboren sind, wird der göttliche Bräutigam 
Sie in dorn Meer seines heiligen Leidens fischen lassen; fischen Sie nur, 

17 LII, 724 f. vom 17.8.1751 an Lucia Burlini. (Dieser Brief ist bereits in deutscher Sprache publi- 
ziert: Vgl. M. Bialas, Im Zeichen des Kreuzes, Leben und Werk des heiligen Paul vom Kreuz, Leu- 
tesdorf 1974, 113-117). 
18 L II, 725. 
19 Ebd. (Wie sehr dem Heiligen die Verinnerlichung ein Anliegen war, wird näher beschrieben in: 
•Im Kreuz ist Heil", Paul vom Kreuz, Klassiker der Meditation, von M. Bialas, Zürich 1979, 
33-36.) 



Martin Bialas 134 

meine Tochter, lassen Sie sich ganz und gar von Liebe und Schmerz 
durchdringen, und machen Sie sich die Leiden Jesu zu eigen. In diesem 
großen Meer des heiligsten Leidens werden Sie die Perlen von allen Tu- 
genden Jesu Christi fischen. Diesen göttlichen Fischfang im großen Meer 
der Peinen des Gottessohnes kann man machen, ohne daß man sich von 
der Einsamkeit und vom inneren Schweigen entfernt. Jesus wird Sie alles 
lehren, wenn Sie nur demütig und allem abgestorben sind usw.20 

Die Betrachtung der Leiden Jesu 

Das Charisma, das den hl. Paul vom Kreuz auszeichnete, war der leidende und 
gekreuzigte Christus, der im Mittelpunkt seines Denkens und Lebens stand. 
Seine Liebe zum •Christus crucifixus" ließ ihn den Ordensnamen •vom 
Kreuz" annehmen und drängte ihn, eine neue Ordensgemeinschaft zu grün- 
den, die Kongregation der Passionisten. Für Paul vom Kreuz, diesen •Charis- 
matiker des Kreuzes", war das Leiden Jesu •das größte und erstaunlichste 
Werk der Liebe Gottes"21, und er wird nicht müde, den Menschen jenes 
•Wunder der Wunder der göttlichen Liebe"22 zu verkünden. 

Jede Gelegenheit, die sich ihm bot, nahm er wahr, um die Menschen zur Be- 
trachtung des Leidens Jesu zu ermuntern. Als vorzüglichsten Weg zur Heilig- 
keit sah er die Betrachtung der Passion des Herrn: 

Vor allem bitte ich den guten Jesus, daß er in Ihrem Herzen das bestän- 
dige, zarte und fromme Gedenken seines heiligsten Leidens einprägen 
möge. Das ist das wirksamste Mittel, um in ihrem Stand heilig zu wer- 
den23. 
Sie sagen mir, daß Sie über nichts anderes Ihre Betrachtung machen 
können als über "die Geheimnisse des Lebens, Leidens und Sterbens un- 
seres Erlösers. Setzen Sie dies mit dem Segen Gottes nur fort, denn in 
dieser heiligen Schule lernt man die wahre Weisheit: hier haben alle Hei- 
ligen gelernt24. 

Auf allen Stufen des •Weges zur Vollkommenheit" behält die Passionsmedita- 
tion ihre Aktualität, sie kann niemals •überholt" werden: 

Selbst wenn man zur tiefsten Sammlung gelangt wäre und eine hohe 
Gabe des Gebetes hätte, auch dann ist sie die Tür, durch die die Seele zur 
innigen Gottvereinigung, zur inneren Einkehr und zur tiefsten Kontem- 
plation gelangt25. 

20 Ebd. 
21 L II, 499 an Schw. Colomba Geltrude Gandolfi vom 21. 8. 1756. 
22 L II, 726 an Lucia Burlini vom 17. 8. 1751. 
23 L IV, 140 an Giulio Palomba vom 8. 7. 1770. 
24 L I, 43 an Marquese Marianna della Scala del Pozzo vom 3.1. 1729. 
25 L I, 582 an Tommaso Fossi vom 5. 7. 1749. 



Ein Herz für die Menschen 135 

Eine erste Wirkung der Betrachtung des Leidens Jesu ist die Erkenntnis der 
Sünde als des eigentlichen und tiefsten Übels der Welt. Der Gottmensch Jesus 
Christus ist •für unsere Sünden" gestorben. Bei seinem reichen apostolischen 
Wirken hatte der Heilige oft erfahren, daß gerade die Passionsmeditation den 
Menschen zur •Umkehr" und zum Meiden der Sünde führt. 

Groß waren die Früchte, übergroß die Bekehrungen: alles Wirkungen 
der Gnade Jesu Christi durch die unendlichen Verdienste seines hoch- 
heiligen Leidens. Man kann es mit den Händen greifen, daß die Betrach- 
tung über das Leiden Jesu auch die verstocktesten und härtesten Sünder 
zur Umkehr bringt26. 

Immer wieder ermuntert der Heilige zu dieser Gebetsform. Nicht nur Priestern 
und Ordensleuten legte er nahe, sich meditativ in das Geheimnis des Leidens 
Jesu zu vertiefen, sondern er empfahl Menschen verschiedenster Lebensfor- 
men, regelmäßig, ja täglich, das Leiden Jesu zu betrachten. Nicht wenige Fami- 
lien sind seiner Aufforderung nachgekommen. In einem Brief an eine be- 
freundete Familie äußerte er den Wunsch, 

daß in diesem frommen Haus eine solche Andacht zum heiligsten Leiden 
Jesu immer gut verwurzelt bleibt und daß kein Tag vorbeigeht (der Brief 
ist in der Fastenzeit geschrieben), ohne daß man ein Geheimnis wenig- 
stens eine Viertelstunde lang betrachtet27. 

Er empfiehlt sogar Eltern, daß sie ihre Kinder zu dieser •heiligen Übung" an- 
leiten - aber dies soll auf eine •leichte, einfache und kindgemäße Weise" ge- 
schehen und nicht zu lang dauern, •damit sie nicht überfordert werden und 
daran keinen Überdruß empfinden"28. 

Einem vielbeschäftigten und geplagten Generalvikar einer Diözese gibt er 
den Rat, inmitten der Arbeiten seinen Blick zum leidenden und gekreuzigten 
Herrn zu richten. Denn 

gerade dann ist es notwendig, den Geist zu Füßen der gekreuzigten 
Liebe zu stärken und zu festigen durch die Betrachtung der heiligen Pei- 
nen Jesu. Dort wird die Seele, wie eine fleißige Biene, die unsagbare Sü- 
ßigkeit der heiligen Liebe in sich aufnehmen29. 

Es besteht ein unlösbarer Zusammenhang zwischen der Erfahrung der Gott- 
verbundenheit, der liebenden Hinwendung zu den Menschen und der Medita- 
tion des Leidens Christi. Gott, der uns im Leiden Christi begegnet, ist ein lie- 
bender Gott, der sich ganz in die Sorgen der Menschen hineinbegibt •bis zum 
Tod, bis zum Tod am Kreuz" (Phil 2,8). Wie könnte aus einer solchen Erfah- 
rung keine Liebe zu den Menschen entspringen! 

26 L III, 72 an den Priester Don Cesare Macali vom 2. 10. 1750. 
27 L IV, 135 an Frau Agata Frattini vom 25. 3. 1770. 
28 L I, 566 an Tommaso Fossi vom 8. 6. 1748. 
29 L II, 364 an den Generalvikar von Alessandria, Abate Burgonzio, vom 5. 7. 1742. 



Martin Bialas 136 

Die Meditation des Leidens Christi stärkt nicht nur die Gottes- und Näch- 
stenliebe, sondern macht den Meditierenden sensibel für die Leiden der Welt. 
Wie sehr haben wir Menschen der reichen Industrieländer eine solche Sensibi- 
lität und Solidarität mit den Nöten der Menschen in der Dritten Welt oder den 
Ängsten derer, die am Rande der Gesellschaft leben, nötig. 

Das persönliche Leid 

Man holte sich damals bei Paul vom Kreuz besonders Rat und Hilfe, wenn man 
in körperlichem und seelischem Leid stand. Sehr oft also berührt der Heilige 
entsprechende Fragen. Leid hat eine läuternde, reinigende Kraft: 

Durch Ihr Leiden wird das Unvollkommene, das Sie nicht bemerken, ge- 
reinigt. Die Seele wird zu einem Kristall, in dem sich das Licht der göttli- 
chen Sonne sammelt. Sie werden dann ganz und gar in Gott umgewan- 
delt durch Liebe30. 

Wenn Paul vom Kreuz das Annehmen von Schmerz und Leiden als •Kreuz 
Jesu" empfiehlt, gebraucht er gern das Bild vom •Sichausruhen" am Kreuz: 

Nun, meine Tochter und Schwester in Christus, ruhen Sie sich nur gut auf 
dem Kreuz aus, ja noch mehr, schlafen Sie den Schlaf des Glaubens und 
der Liebe im Herzen des gekreuzigten Jesus. Leiden Sie, schweigen Sie, 
und singen Sie im Geist: •Ich will mich in nichts anderem rühmen außer 
im Kreuz meines guten Heilandes"(vgl. Gal 6,14)31. 

Bereits bei Paulus finden wir diese tiefe Christus- und Passionsmystik. Daher 
ist für Paul vom Kreuz das bekannte Wort aus dem Galaterbrief ein entschei- 
dender Leitsatz: •Ist euch Christus nicht deutlich als der Gekreuzigte vor Au- 
gen gestellt worden" (Gal 3,1). Verständlich, daß die Briefe des Völkerapo- 
stels zu den bevorzugten biblischen Schriften des Heiligen gehören. 

Diese mystisch-tiefe Einswerdung mit dem Gekreuzigten im Erleiden des 
eigenen Schmerzes ist sicher nicht leicht zu vollziehen. Der Mensch muß sich in 
solchen Leidens-Situationen immer wieder zum Glauben an Gottes liebende 
Vorsehung durchringen. Aber jeglicher Schmerz, der dem Menschen zu ertra- 
gen aufgegeben ist - ganz gleich, wie er geartet sein mag-, gründet letztlich im 
Willen Gottes. Auch im Leiden teilt sich Gott in seiner Liebe und Fürsorge 
dem Menschen mit, möchte ihm das Beste. Dieser unerschütterliche Glaube 
liegt der Passionsmystik des Paul vom Kreuz zugrunde. Das Leiden wird nicht 
in sich verherrlicht, aber der Heilige zeigt einen Weg, wie es aus der Tiefendi- 
mension des Glaubens angenommen und christlich bewältigt werden kann. 

30 L II, 719 an Lucia Burlini vom 9. 8. 1749. 
31 Ebd. 



Ein Herz für die Menschen 137 

An eine Person, die krank darniederlag, schreibt er: 
Betrachten Sie Ihre Krankheit und Ihre körperliche Schwäche als den 
göttlichen Willen, den Sie aus Liebe annehmen sollen. Gott will, daß Sie 
ihm als Kranke dienen und sich auf dem Krankenlager in schweigender 
Geduld üben, in Sanftmut und Ruhe des Herzens32. 

Im Glauben an die Vorsehung Gottes und in der Verbundenheit mit dem lei- 
denden und gekreuzigten Herrn kann ein Mensch konkretes Leid annehmen 
und bewältigen. In seiner lebendigen, bilderreichen Sprache ermuntert der 
Heilige dazu. An Agnese Grazi schreibt er: 

Bemühen Sie sich, der göttlichen Majestät gegenüber größtes Vertrauen 
und kindliche Zuversicht entgegenzubringen. Ruhen Sie sich mit gro- 
ßem Gleichmut auf dem heiligen Kreuz aus. Versuchen Sie, soweit Sie 
können, ruhig, heiter und gelassen zu sein, ohne sich zu beklagen. Trin- 
ken Sie nur sanft und ruhig jenen Kelch, den Jesus Christus selbst Ihnen 
reicht. Dieser Kelch erscheint zwar unseren Sinnen bitter, ist aber für 
den Geist äußerst süß, denn er kommt ihm sehr zugute ... Werfen Sie je- 
den kleinen Tropfen Ihres Leidens in das Meer der Leiden des göttlichen 
Bräutigams. Und siehe da, die Seele wird auf diese Weise ganz trunken 
vor Liebe; sie geht völlig unter in reiner Liebe und reinem Leiden und 
wird damit von innen und von außen ganz durchdrungen33. 

Auch in der meditativen Haltung eines Heiligen bleibt das Leid schmerzlich. 
Aber es verliert den Stachel des Sinnlosen, und die Gnade Gottes kann bewir- 
ken, daß Schmerz und Leiden •verwandelt werden", so daß sich der Mensch 
•im liebenden Schmerz freut" und •in schmerzender Liebe ein Fest feiert", 
wie der Heilige an Schwester Colomba Gandolfi schreibt34. 

Solche Sätze stammen nicht aus einer kühlen Reflexion, sind keine Theorie, 
sondern Ausdruck der existentiellen Verbundenheit mit dem leidenden Herrn, 
sind Niederschlag einer persönlichen Leidens-Erfahrung. 

Paul vom Kreuz hat selbst - seelisch und körperlich - vielfältig gelitten. Sein 
unerschütterlicher Glaube in die Liebe Gottes, seine liebende Verbundenheit 
mit dem leidenden Christus und der reiche Erfahrungsschatz seiner Leiden 
sind die Grundlagen seiner Passionsmystik. Seine Mystik ist •Teilnahme-My- 
stik", Teilnahme am Leiden Jesu. Oft ermunterte er vom Krankenlager aus 
andere, ihre Krankheit als das •Kreuz Jesu" anzunehmen: 

Nun, so möchte ich Ihnen sagen, daß es schon 42 Tage sind, da ich ans 
Bett gefesselt bin mit akuten Schmerzen, und diese sind für meine Eigen- 
liebe und meine übergroße Schwäche gar nicht so klein. Hinzu kommt 
immer wieder Fieber, das sicher kein gutes Zeichen ist. Wenn ich mich 

32 L II, 719 an eine Ordensschwester (Name unbekannt) vom 12. 3. 1765. 
33 L I, 299f. an Agnese Grazi vom 24. 8. 1743. 
34 L II, 440 vom 10. 7. 1743. 



Martin Bialas 138 

jetzt im Zimmer fortbewegen will, so nur auf Krücken, und dies nur we- 
nig und mit Schwierigkeit. • So fällt es mir schwer, Ihren Brief zu beant- 
worten. Doch ich freue mich sehr, von Ihnen zu hören, daß Sie mit Chri- 
stus gekreuzigt sind. Denn dies ist das wirksamste Mittel, um zur Voll- 
kommenheit der heiligen und reinen Liebe zu kommen. Und das wün- 
sche ich Ihnen lebhaft35. 

So bewußt nahm der Heilige Leiden und Schmerz aus der Kraft des Glaubens 
heraus an, und so sehr sah er darin eine Möglichkeit, •am Leiden Jesu teil- 
zunehmen", daß er das Leiden häufig einen •Schatz" nennt, es als •Geschenk 
Gottes" und eine •Gnade" betrachtet. 

Das konkrete, zu ertragende Leid ist eine Aufgabe, ein existentielles Problem, 
das sich jedem Menschen im Verlauf seines Lebens stellt. Paul vom Kreuz zeigt 
einen Weg der Leidensbewältigung, der auch in unserer Zeit gangbar ist. Ge- 
wiß bleibt es dem Menschen aufgegeben, Leiden zu vermindern und Leidens- 
ursachen zu beseitigen. Doch die geschichtliche Erfahrung - nicht zuletzt der 
gegenwärtigen Zeit • lehrt, daß Formen und Ursachen von Schmerz und Lei- 
den sich zwar ändern, daß aber die Tatsache menschlichen Leids in ihrer vollen 
Härte bleibt. 

Der im Glauben verwurzelte Christ unserer Tage wird bei Paul vom Kreuz 
zahlreiche Anregungen und Hilfen finden, die ihm helfen, das persönliche Leid 
anzunehmen, es aus der Kraft des Glaubens und aus der Verbundenheit mit 
dem leidenden und gekreuzigten Herrn zu tragen, es somit •christlich" zu be- 
wältigen. 

Und hier liegt wohl die drängendste Aktualität des heiligen Paul vom Kreuz: 
Er war Seelsorger, er war Menschenfreund, er war ein Gotterfahrener. All das 
aber hat seine Wurzel im Kreuz Jesu Christi, das der Heilige nicht nur mit den 
Lippen predigte, sondern auch am Leibe trug. Sein erfahrenes Einswerden mit 
Gott war ein leidendes Einswerden mit dem leidenden Gottmenschen und 
deshalb ein liebendes Einswerden mit den Sorgen und Nöten der Menschen. 

Ich bin mit Christus gekreuzigt worden. Nicht mehr ich lebe, sondern 
Christus lebt in mir (Gal 2,19f.). 

35 L II, 758 an Frau Marianna Girelli vom 25. 4. 1769. 




