
Die älteste Ostergeschichte 
Zur Jesusmystik des Apostels Paulus 

Eugen Biser*, München 

Ist die Suche nach einer ältesten Ostergeschichte (als Bericht - und nicht nur als 
Zeugnis: •Er ist mir erschienen!") nicht von vornherein dazu verurteilt, im 
Sande zu verlaufen? Zu schwer wiegen die Gründe, die sich ihr entgegenstel- 
len. Zwar steht heute für jedermann fest, daß es in diesem Fall gelingt, auf die 
den Evangelienberichten vorausliegenden Überlieferungen zurückzugreifen. 
Leitfaden dieses Rückgriffs ist der von Paulus im Ersten Korintherbrief mitge- 
teilte Katalog der grundlegenden Osterzeugnisse, den man als die ,Magna 
Charta' des christlichen Osterglaubens bezeichnen könnte. In fast vollkomme- 
ner Symmetrie führt der Apostel diese Zeugnisse in zwei Dreiergruppen auf, 
nachdem er zuvor versicherte, daß er nur das überliefere, was er •selbst über- 
kommen habe", daß nämlich Christus für unsere Sünden gestorben, begraben 
und am dritten Tag auf erweckt worden sei gemäß der Schrift: 

Und er ist dem Kephas erschienen, 
dann den Zwölfen. 
Danach erschien er mehr als fünfhundert Brüdern auf einmal ... 
Danach ist er dem Jakobus erschienen, 
dann allen Aposteln. 
Zuletzt erschien er mir, 
gleichsam einer Fehlgeburt. (1 Kor 15, 3-8) 

* Der Münchener Philosoph und Theologe hat in einer Monographie die neutestamentliche und 
spekulative Grundlage vorliegenden Beitrags niedergelegt: Der Zeuge. Eine Paulus-Befragung. 
Graz-Köln-Wien, Styria 1981. Ln., 336 S., DM 55,-. In vornehmer Auseinandersetzung mit der 
Forschung zeigt Biser, daß Paulus von einer dialogischen Mystik, von seiner Christus-Begegnung 
her verstanden werden muß. Die einzelnen Kapitel entfalten sich wie Kreise um eine Mitte: Beru- 
fung, Gestalt, Konzeption, Glaube ... bis zum Vermächtnis (der Pseudepigraphien) und den An- 
fragen. Biser zieht dabei ebenso die Fachliteratur heran (Wrede, Bultmann, Wikenhauser, Kuss) 
wie Kirchenväter, ebensosehr moderne Theologen (v. Balthasar, K. Rahner), wie Künstler und 
Philosophen (Nietzsche, Schubert, Cardenal). Das Buch ist verständlich geschrieben, aberfordert 
Mitarbeit. Sein Ergebnis führt in die Mitte des Christentums und seiner Erfahrung: Paulus, nicht 
primär der Theologe der Rechtfertigung, noch weniger der Naturmystiker, sondern der, der dem 
Auferstandenen begegnen durfte. 

In einer kleineren Schrift hat Biser seine Forschungen breit-verständlich dargestellt. Paulus - 
der letzte Zeuge der Auferstehung. Antworten für heute. Regensburg, Fr. Pustet. DM 9,80. Hier 
wird auf Grunderfahrungen des Menschen aufgebaut. B. Mayer, Eichstätt, schreibt dazu: •In ein- 
fühlender, der Sache sehr angemessener Sprache führt Biser den Leser zum Dialog mit Paulus, 
werden dessen Erfahrungen angedeutet oder beschrieben, um im Leser eine Horizontverschmel- 
zung zu bewirken." Biser erschließt jenes Geschehen, •in dem sich im unsagbaren Wort der Him- 
melsstimme der Auferstandene Paulus zusagte, ihn in die Verantwortung nahm, aber auch in jene 
tiefste Gemeinsamkeit führte, die jeder echten Christusmystik zu eigen ist."       Die Redaktion 



Eugen Biser 149 

In diesem Katalog öffnet sich eine Tür zu Zeugnissen, die den Berichten der 
Evangelien eindeutig vorausliegen und denen sich, erstaunlicher noch, Paulus 
zuletzt auch selber anreiht. Doch führt der damit eröffnete Weg insofern zu 
nichts, als in keinem Fall von der gesuchten,Geschichte' die Rede ist. Statt des- 
sen besteht das Zeugnis jeweils in dem Protokollsatz: ,Er ist ihm erschienen', 
der nach Ausweis der Schlußwendung, die der Apostel für sich selbst ge- 
braucht, auch lauten könnte: ,Ich habe den Herrn gesehen!' 

Von den Berichten zum Zeugnis 

Dieser Konsequenz kann man sich auch dadurch nicht entziehen, daß man auf 
die gelegentliche Entsprechung dieses Katalogs zu den Erscheinungsberichten 
der Evangelien verweist. So verweist die Nennung der ,fünfhundert Brüder' in 
einzelnen Zügen auf die das Mattäus-Evangelium beschließende Osterer- 
scheinung auf einem Berg in Galiläa, die in den Missionsbefehl und die ihn be- 
kräftigende Zusicherung ausmündet: •Seht, ich bin bei euch alle Tage bis ans 
Ende der Welt" (Mt 28, 20). Und noch deutlicher erinnert die an erster Stelle 
genannte Erscheinung vor dem mit seinem aramäischen Namen aufgeführten 
Petrus an das (21.) Nachtragskapitel des Johannes-Evangeliums, das von einer 
Erscheinung des Auferstandenen am See Tiberias berichtet und Petrus wie- 
derholt in den Vordergrund rückt. Doch handelt es sich dabei, wie ausdrück- 
lich vermerkt wird, um eine spätere Ostererscheinung, nicht jedoch um die, die 
der Katalog bewußt an erster Stelle aufführt. Dennoch könnte man versucht 
sein, Erzählungen dieser Art für das Modell der gesuchten ,Geschichte' zu hal- 
ten und dabei von der Annahme auszugehen, daß hier in aller Ausführlichkeit 
von dem Geschehen berichtet werde, das der Katalog nur in knappen Proto- 
kollsätzen anspricht. Doch dieser Weg ist, so verlockend er sich anbietet, nicht 
gangbar. Bei näherem Zusehen verhält es sich nämlich gerade umgekehrt. Die 
Osterberichte vermitteln keineswegs ein ausführliches Bild von dem, was der 
Katalog in protokollarischer Kürze zusammenfaßt. Vielmehr sagen sie genau- 
soviel und sowenig wie er. Das wird am Schluß der Emmaus-Geschichte deut- 
lich, die ebenfalls von einer Erscheinung vor Petrus weiß, sich aber mit dem 
überraschend kurzen Satz begnügt: •Der Herr ist wirklich auferstanden und 
dem Simon erschienen" (Lk 24, 34). Den klassischen Beleg dafür bietet aber 
die vom Johannes-Evangelium an erster Stelle aufgeführte Erscheinung vor 
Maria von Magdala. Bestürzt über den Anblick des offenen Grabes sucht sie 
weinend in seiner Umgebung nach dem Verbleib des Leichnams Jesu. Schließ- 
lich bittet sie einen Fremden, den sie für den Gärtner hält, um Auskunft. Da 
ruft sie der vermeintliche Gärtner beim Namen: •Maria!" Der schlichte Anruf 
genügt, um ihr zum Durchbruch in die volle Ostergewißheit zu verhelfen. Sie 
erkennt den Auferstandenen, fällt ihm zu Füßen und vernimmt sein Wort: 



Die älteste Ostergeschichte 141 

Halte mich nicht fest; denn ich bin noch nicht zum Vater hinaufgegan- 
gen. Geh aber zu meinen Brüdern und sag ihnen: Ich gehe hinauf zu 
meinem Vater und euerem Vater, zu meinem Gott und euerem Gott! 
(Joh 20, 16 f) 

Maria von Magdala entledigt sich ihres Auftrags, aber auf eine ganz unerwar- 
tete Weise. Anstatt in dramatischer Ausführlichkeit von der ihr widerfahrenen 
,Geschichte' zu berichten, faßt sie ihre Ostererfahrung in den einen Satz zu- 
sammen: •Ich habe den Herrn gesehen" (20, 18). Damit aber führt sich die 
Geschichte selbst auf den Protokollsatz zurück, in den der Katalog des Ersten 
Korintherbriefs die von ihm aufgeführten Osterzeugnisse zusammenfaßt. Das 
gilt aber nicht nur hier, sondern für sämtliche Ostererzählungen der Evange- 
lien. Ihrem ganzen Selbstverständnis nach wollen sie gar keine Berichte über 
Geschehnisabläufe und Ereignisse im Zusammenhang mit der Auferstehung 
Jesu sein, sondern bildhaft-suggestive Umschreibungen dessen, was mit dem 
grundlegenden Protokollsatz gesagt ist: ,,Ich habe den Herrn gesehen". 

Der ,letzte' Osterzeuge 

So scheint die Suche nach der ,ältesten Ostergeschichte' abgebrochen werden 
zu müssen, bevor sie erst richtig in Gang kam. Doch dieser Abbruch käme ent- 
schieden zu früh. Denn der Katalog des Ersten Korintherbriefs endet mit ei- 
nem Hinweis, der nicht unbeachtet bleiben darf. Abschließend versicherte 
Paulus: 

Zuletzt erschien er mir, gleichsam einer Fehlgeburt. Denn ich bin der ge- 
ringste unter den Aposteln, nicht wert, Apostel zu heißen, weil ich die 
Kirche Gottes verfolgt habe. (15, 8f) 

Das ist mit einer derart betonten Selbstverständlichkeit gesagt, daß man im er- 
sten Augenblick der Versuchung nachgeben möchte, dieses Zeugnis, wie es in 
der neueren Erörterung der Auferstehungsfrage auch tatsächlich nur zu oft ge- 
schah, auf sich beruhen zu lassen. Doch damit hätte man den Sinn dieser De- 
mutsgebärde gründlich mißverstanden. Seit wann, so muß man sich fragen, war 
die Selbstverdemütigung unter Christen ein Grund zu Geringschätzung und 
Mißachtung? Hat denn Paulus nicht mit vollem Bedacht zu Beginn seines 
Briefs auf die Auswahlkriterien' Gottes hingewiesen? Im Blick auf die mehr- 
heitlich aus ,Unterprivilegierten' zusammengesetzte Gemeinde hatte er dort 
versichert: 

Seht doch auf euere Berufung, Brüder! Da sind nicht viele Weise im irdi- 
schen Sinn, nicht viele Mächtige, nicht viele Vornehme; vielmehr hat 
Gott das Törichte in der Welt erwählt, um die Weisen zu beschränken, 
und das Schwache in der Welt hat er erwählt, um das Starke zuschanden 
zu machen. (1, 26 f) 



Eugen Biser 142 

Und dasselbe hatte er auch für sich selbst in Anspruch genommen, wenn er aus 
der ,Mimikry', mit der er sich einführte, plötzlich mit dem Zusatz hervortritt: 

Durch die Gnade Gottes aber bin ich, was ich bin, und sein gnädiges 
Handeln ist an mir nicht wirkungslos geblieben! (15, 10) 

Aber dreht sich die Suche nun nicht doch insofern im Kreis, als der Apostel 
auch von sich zunächst nur zu sagen hat: •Zuletzt erschien er mir"? Wer sich 
dadurch irremachen ließe, hätte freilich den Sinn seiner Aussage nur halb be- 
griffen und dadurch mißverstanden. Denn wenn Paulus für sich auch zunächst 
nur denselben Protokollsatz verwendet, bringt er ihn doch auf eine ganz neue 
Weise zur Sprache, indem er sein ganzes Geschick damit verknüpft. Im Unter- 
schied zu den übrigen Osterzeugen begnügt er sich nicht damit, sein Zeugnis 
,zu erstatten'; vielmehr ist er in ihm mit seiner ganzen Existenz präsent. Das 
kommt einem wichtigen Hinweis gleich. Zwar gründen auch alle anderen 
Osterzeugnisse auf persönliche Erfahrung; doch gibt nur Paulus darüber auch 
Auskunft. Seine Briefe eröffnen die einzigartige Chance, ihn nach Inhalt und 
Bedeutung des Erlebten zu befragen. Und er bleibt die Antwort auf diese Be- 
fragung nicht schuldig. Denn er ist der antwortende Zeuge', er allein! 

Das zugesprochene Geheimnis 

Wie aber antwortet Paulus auf die Frage nach seinem Auferstehungszeugnis? 
Dem ersten Eindruck nach führt diese Frage zu einem verwirrenden Bild. 
Denn es steht unzweifelhaft fest, daß die Antwort des Apostels mit seinem 
,Damaskuserlebnis' zu tun hat, das die Apostelgeschichte nicht weniger als 
dreimal - und in jeweils abgewandelter Berichterstattung - schildert. Soviel ihr 
aber an dieser Szene gelegen ist, beschreibt sie die Paulus widerfahrende 
Lichtvision doch so, daß sie nicht als Ostererscheinung gelten kann. Gerade 
darauf aber legt der Apostel alles Gewicht. Man kann sogar sagen, daß die 
Apostelgeschichte durch ihre Beschreibung der Damaskusvision Paulus be- 
wußt aus dem Kreis der Osterzeugen und damit der Apostel ausschließt, um 
ihn dafür desto kräftiger zum großen Heidenmissionar zu stilisieren. Bei aller 
Würdigung setzt sie sich damit in Widerspruch zu seinem innersten Selbstver- 
ständnis. Dennoch hat dieser Widerspruch auch eine instruktive Seite. Hier 
zeigt sich nämlich, wie es von den Protokollsätzen, die der Katalog des Ersten 
Korintherbriefs aufführt, zu den bildhaft-dramatischen Ostergeschichten der 
Evangelien kommen konnte. Sie gehen nicht, wie man meinen könnte, auf Be- 
richte der Zeugen zurück; vielmehr haben sie als das Werk nachträglicher 
Ausgestaltung zu gelten. Von den Zeugen hatte die Gemeinde, wie dies aus der 
Szene mit Maria von Magdala deutlich wurde, lediglich das Bekenntnis: •Ich 
habe den Herrn gesehen" erhalten; das aber war ihr Grund und Stoff genug, 
daraus ihre dramatischen Ostergeschichten zu entwickeln. 



Die älteste Ostergeschichte 143 

Aber haben wir von Paulus mehr? Obwohl er in seinem Briefwerk wieder- 
holt auf sein Damaskuserlebnis zu sprechen kommt, scheint das nicht der Fall 
zu sein. Denn seine Äußerungen sind von einer geradezu verblüffenden, the- 
senhaften Kürze. So sehr es sich dabei um die entscheidende ,Atemwende' sei- 
nes Lebens handelt, geht er darauf doch nur •wie im Vorübergehen" ein 
(Wilckens). Wer sich davon frustriert fühlt, hat es aber in erster Linie seinem 
modernen Leseverhalten, das auf großräumigen Konsum abgestellt ist, zuzu- 
schreiben. Nur deswegen findet er es befremdlich, daß sich der antike Autor 
besonders dort, wo es um Fragen der Selbstmitteilung geht, größte Zurückhal- 
tung auferlegt. Unter dem Eindruck einer exhibitionistischen ,Bekenntnislite- 
ratur' hat er auch völlig vergessen, daß Paulus zu den ersten gehört, die das zur 
,Weltorientierung' (Jaspers) geschaffene Instrument Sprache im Gegensinn zu 
ihrem primären Verwendungszweck gebrauchen und als Medium der Selbst- 
mitteilung nutzen lernten. Auch deshalb sind seine Aussagen von einer irritie- 
renden Kürze, die ein genaues Hinhören erzwingt. Doch wie lauten sie? 

Was Paulus am Schluß seines Zeugniskatalogs in den Satz zusammenfaßte: 
•Zuletzt erschien er mir" (1 Kor 15, 8), fächerte er zuvor in drei Fragen auf: 
•Bin ich nicht frei? Bin ich nicht Apostel? Habe ich nicht Jesus, unsern Herrn, 
gesehen?" (9, 1) Etwas ausführlicher klingen die Parallelstellen im Philipper- 
brief und im zweiten Korintherbrief. In Anspielung auf den Schöpfungsmor- 
gen erklärt er hier: •Denn Gott, der gesprochen hat: aus Finsternis erstrahle 
Licht, hat es auch in unseren Herzen tagen lassen zum strahlenden Aufgang 
der Gottherrlichkeit auf dem Antlitz Christi." (4, 6) Und der Lieblingsge- 
meinde von Philippi erläutert er die Dynamik seiner Christusbeziehung mit 
den Worten: •Nicht daß ich es schon erreicht hätte oder bereits vollendet wäre. 
Aber ich strebe danach, es zu ergreifen, wie ich von Christus Jesus ergriffen 
worden bin." (3, 12) Der Schlüsselsatz aber findet sich, fast versteckt, in der 
Aussage des Galaterbriefs, die von seiner Berufung zum Heidenapostel han- 
delt. Sie begründet er mit den Worten: 

Da gefiel es Gott in seiner Güte, seinen Sohn in mir zu offenbaren. 
(Gal 1, 16) 

Die Geschichte mit sich selbst 

Das ist zwar unverkennbar mehr als das, was der lapidare Protokollsatz besag- 
te, aber doch noch längst nicht das, was man unter einer,Ostergeschichte' ver- 
steht. Oder doch? Solange man sich unter einer Geschichte einen dramati- 
schen Ablauf vorstellt, sicher nicht. Wenn man den Ausdruck jedoch beim 
Wort nimmt und darunter ein Geschehen versteht, ergibt sich eine neue Per- 
spektive. Zwar ist nicht von einem äußeren Vorgang die Rede, wohl aber von 
einem Geschehen innerer Art. Unmißverständlich sagen das die Wendungen, 



Eugen Biser 144 

daß Gott es im Herzen des Apostels •tagen ließ", daß er •von Christus Jesus 
ergriffen" und daß ihm das Geheimnis des Gottessohnes •geoffenbart wurde". 
Das sind Aussagen, die auf je andere Weise von einem Gesinnungswandel, ja 
sogar von einer Lebenswende sprechen. Erfüllen sie aber auch den Tatbestand 
einer ,Geschichte'? 

Um dieser Sache grundsätzlich beizukommen, wird man sich fragen müssen, 
wie der Mensch überhaupt dazu kommt, an dem großen Drama, das wir Ge- 
schichte nennen, teilzunehmen, worin also seine ,Geschichtsfähigkeit' besteht. 
Denn in die Geschichte sind wir nicht im gleichen Sinn wie in die Welt hinein- 
geboren. Das Kind ist zwar Weltbürger, aber im Vollsinn des Wortes noch 
nicht ,geschichtsfähig'. Das wird der Mensch erst, wenn er begreifen lernte, 
daß er in eine ,Geschichte mit sich selbst' verwiesen ist, in der es darum geht, ob 
er sich annimmt oder verfehlt. Es ist die Geschichte seiner Identitäts- und 
Sinnsuche. Keine Gestalt der Antike hatte davon einen so deutlichen Begriff 
wie Paulus. Er kennt den Zwiespalt des Herzens, das sich zum Guten hingezo- 
gen fühlt und dennoch dem Bösen verfällt, und dies um so nachhaltiger, je 
deutlicher ihm die Vorschrift des Gesetzes vor Augen steht. Und er kennt die 
Hektik und Maßlosigkeit eines Willens, der sich einem falschen Ziel - in sei- 
nem Fall: der Verfolgung der Christen - verschrieb. Deshalb geht es wie ein 
Aufatmen durch seine Worte, wenn er von der Stunde spricht, in der ihm mit 
dem Geheimnis des Gottessohnes der Kristallisationskern der Selbstfindung 
ins Herz gesenkt wurde. In dieser Dimension heißt freilich ,finden' soviel wie 
,aufbrechen zu neuer Suche', während umgekehrt ,suchen', soviel wie heimge- 
sucht werden', besagt. Das meint das Philipperwort, das nunmehr in seiner er- 
staunlichen ,Modernität' lesbar wird: •Nicht daß ich es schon erreicht hätte 
oder bereits vollendet wäre. Aber ich strebe danach, es zu ergreifen, wie ich 
von Christus Jesus ergriffen worden bin." Hier ereignet sich wirklich Ge- 
schichte, wenn zunächst auch nur im Binnenraum eines ergriffenen Herzens. 
Daß Paulus durch diese Geschichte mit sich selbst aber wirklich ,geschichtsfä- 
hig' wird, tritt dann zutage, wenn dieser als schmächtig geschilderte und von 
mancherlei Leiden geplagte Mann darangeht, das weite römische Reich, das 
für ihn in religiöser Hinsicht ein Niemandsland ist, für den zu erobern, von dem 
er sich in Beschlag genommen weiß. 

Und doch ist diese Dynamik frei von jedem hektischen Umgetriebensein. 
Vielmehr gilt von Paulus das apokryphe Herrenwort: •Das Kennzeichen der 
Auserwählten ist Bewegung und Ruhe." In seinem stürmischen Aufbruch hat 
er zugleich den Frieden der Identität gefunden. Aber nicht so, daß sich der 
Ring seines Daseins schloß, sondern dadurch, daß er in einem andern - ,Ich' 
sagen lernte. Auch das gehört noch zum Selbstzeugnis des Galaterbriefs. 
Nachdem Paulus zunächst davon sprach, daß ihm in seiner Berufungsstunde 
das Geheimnis des Gottessohns ins Herz gesprochen wurde, kommt er kurz 



Die älteste Ostergeschichte 145 

danach - und wiederum fast beiläufig - nochmals auf diesen lebensentschei- 
denden Vorgang zurück. Jetzt aber spricht er nicht mehr von dem, was durch 
die Berufung ,aus ihm' geworden ist, sondern von ihrem Ertrag für seine 
Selbstwerdung. 

Mystische Selbstaneignung 

Die Aussage setzt dramatisch bei der Leiderfahrung des Apostels ein, um dann 
zum Innersten einer christlichen Lebensgeschichte vorzustoßen: 

Mit Christus bin ich gekreuzigt. Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir. 
Sofern ich aber noch im Fleisch lebe, lebe ich im Glauben an den Gottes- 
sohn, der mich geliebt und sich für mich hingegeben hat. (2, 19f) 

Daß ihm das Geheimnis des Gottessohnes ins Herz gesprochen wurde, war nur 
die eine Seite des Vorgangs, die ,Gottestat', die ihm widerfuhr (Wikenhauser). 
Die andere Seite besteht in einem Akt mystischer Selbstaneignung, die da- 
durch möglich wird, daß Paulus den Sinn seines Selbstseins in dem entdeckt 
und findet, von dem er sich bis zur Hingabe seiner selbst geliebt weiß. So gese- 
hen, greift der Ausdruck ,Selbstaneignung' zu kurz. Was ihm zur Identität ver- 
hilft, ist vielmehr eine gegenseitige Selbstübereignung, ein Herzenstausch, 
durch den er dem für immer angehört, der sich ihm zuwendet und schenkt. Das 
ist mehr als nur die Beschreibung jenes mystischen Erlebnisses, das die gewal- 
tige Lebensleistung des Apostolats erst verständlich macht. Es ist auch mehr 
als das Dokument einer Sprache, die lernte, von den Mysterien der christlichen 
Selbstwerdung zu reden. Es ist die Nachricht von der Geburt der christlichen 
Innerlichkeit. 

In der neueren Diskussion um die Auferstehung Jesu fiel ein seltsames 
Stichwort. Es wurde zunächst kritisch gegen Buhmann ausgespielt, der den 
Beitrag der Predigt zu hoch zu bewerten schien, dann aber nach einigem Zö- 
gern von diesem selbst akzeptiert. Christus, so lautet dieses Wort, sei für ihn 
•ins Kerygma auferstanden". Mit weit größerem Recht könnte man sagen, 
Christus sei für Paulus in die Innerlichkeit des von ihm ergriffenen Herzens 
auferstanden, wenn davon nur die Vorstellung ferngehalten würde, daß es sich 
dabei um einen rein psychischen Vorgang handelt. Davon kann bei Paulus 
keine Rede sein. Für ihn ist die Auferstehung Christi nicht nur ein historisches 
Vorkommnis, sondern jenes Ereignis, an dem sich die Menschheitsgeschichte 
entscheidet. Doch weiß er zugleich, daß mit dieser gegenständlichen' Sicht des 
Ereignisses nichts gewonnen wäre, wenn damit nicht auch die Geschichte des 
Menschen mit sich selbst entschieden würde. Sie ist für ihn sogar der primäre 
Ort der Auferstehung; denn diese Geschichte könnte nicht zugunsten der 
menschlichen Identität entschieden werden, wenn nicht der Auferstandene auf 
den Plan träte und sie durch sich zur Entscheidung brächte. Das aber geschieht 



Eugen Biser 146 

immer dann, wenn ein Mensch - wie Paulus - sein Ich in ihm finden und spre- 
chen lernt: Nicht mehr ich - er in mir! 

Ist das nun die ,älteste Ostergeschichte', wie sie erfragt und gesucht worden 
war? Wenn man davon ausgeht, daß von den im Katalog des Ersten Korinther- 
briefs aufgeführten Zeugen nur das Faktum einer Schau des Auferstandenen 
überliefert worden war, ist dies tatsächlich der Fall. Denn die Paulusbriefe ge- 
hen den Evangelien weit voran; sie bilden den Grundstock der neutestamentli- 
chen Schriften. Freilich: die von den Ostererzählungen der Evangelien ge- 
weckte Sinnerwartung wird enttäuscht. Da ist keine Rede von der liebenden 
Frau, die beim Klang ihres Namens in dem vermeintlichen Gärtner den Aufer- 
standenen erkennt, von den beiden Jüngern, die unter dem Eindruck der Kata- 
strophe von Golgotha auf und davon gehen, unterwegs aber von einem seltsa- 
men Begleiter ins Gespräch gezogen werden, bis sie, innerlich erglühend, ihn 
schließlich beim Brotbrechen erkennen; keine Rede von der verwegenen und 
trotz ihrer Verstiegenheit dann doch erfüllten Forderung des Thomas, die 
Wundmale des Auferstandenen zu berühren, von dem wunderbaren Fischzug, 
der den Jüngern auf Anraten des Auferstandenen gelingt, oder von seiner 
dreimaligen Befragung des Petrus, den er schließlich zum Hirten seiner Ge- 
meinde bestellt. Und doch erzählt auch Paulus eine Geschichte von zweifellos 
noch weit größerer Dramatik. Denn sie betrifft nicht nur den Wandel von 
Dunkel zu Klarheit, von Zweifel zu Gewißheit, sondern die Neuorientierung 
seines Daseins insgesamt. Dazu kam es, weil der Auferstandene in seine Le- 
bensgeschichte eintrat, weil ihm sein Geheimnis ins Herz gesprochen und da- 
mit die entscheidende Hilfe zur Selbstwerdung gegeben wurde. Um die ,älte- 
ste' Ostergeschichte handelt es sich dabei auch in dem Sinn, daß keine von al- 
len tiefer als sie in den menschlichen Lebensvollzug eindringt. Durch sie wird 
mit dem Menschsein des Apostels buchstäblich ein neuer Anfang gemacht. 
Nicht umsonst fühlt er sich in seiner Betroffenheit durch die Herrlichkeit des 
Auferstandenen an die Lichtwerdung am Schöpfungsmorgen erinnert. 

Widerspiegelung im Glauben 

Diese älteste Ostergeschichte ist aber zugleich die jüngste. Und man hätte sie 
so lange nicht voll begriffen, als man sie nicht auch in dieser Aktualität erfaßt. 
Was Paulus beschreibt, ist kein vergangenes und in diesem Sinn der ,Geschich- 
te' angehörendes Ereignis, sondern ein unabgeschlossener, offener Vorgang. 
Zwar zieht er eine klare Trennungslinie zwischen denen, die gleich ihm ins 
Gottesgeheimnis eingeweiht wurden, um es weltweit zu verkünden, und de- 
nen, die auf ihr Wort hin zum Glauben kommen. Unbeschadet dieses Unter- 
schieds besteht jedoch zwischen der Berufung zum Apostolat, wie sie ihm zu- 
teil wurde, und dem Glauben der Christen eine erstaunliche Gemeinsamkeit. 



Die älteste Ostergeschichte 147 

Wie ihm in seiner Berufungsstunde das Geheimnis des Gottessohnes ins Herz 
gesprochen wurde, heißt für ihn glauben soviel wie: sich auf das Ostergesche- 
hen begründen. Glaube ist für ihn Auferstehungsglaube; denn: 

Wenn du mit deinem Mund bekennst: Jesus ist der Herr, und in deinem 
Herzen glaubst, daß Gott ihn von den Toten erweckt hat, wirst du geret- 
tet werden. Wer mit dem Herzen glaubt und mit dem Mund bekennt, er- 
langt Gerechtigkeit und Heil. (Rom 10, 9) 

Zwar ist der Glaube nach diesem Römerwort ganz an die Verkündigung ver- 
wiesen, ohne die es ihn überhaupt nicht gäbe. Wenn er aber zustandekommt, 
spiegelt sich in ihm das, was dem Apostel in seiner Berufungsstunde widerfuhr. 
Das Menschenherz gewinnt eine neue Beziehungsmitte, in der es sich festma- 
chen und vor Anker gehen kann. Ein anderer nimmt von ihm Besitz, doch so, 
daß das Gegenteil von Selbstentfremdung geschieht. Denn in ihm lernt es sich 
erst verstehen und sich selbst bejahen; durch ihn erfährt es Bestätigung, Ge- 
wißheit und Festigkeit. So gilt auch für den Glaubenden: Nicht mehr ich - er in 
mir! Insofern ist noch eine weitere Abwandlung des Bultmann-Wortes denk- 
bar, wonach Christus ,ins Kerygma' auferstanden ist. Und in dieser Form 
müßte er lauten: er ist in den Glauben auferstanden. Denn das Auferstehungs- 
geschehen hat für Paulus stets zwei Dimensionen: eine historische und eine 
mystische. So sehr es der Geschichte angehört, die durch die Auferstehung 
Christi erst Sinn und Zukunft gewinnt, ist es zugleich auch Gestaltprinzip der 
inneren Geschichte, der ,Geschichte des Menschen mit sich selbst'. So ergibt es 
sich aus der Aussage des Ersten Korintherbriefs, die mit dem Katalog der 
grundlegenden Osterzeugnisse einsetzt. Darauf kam Paulus nur deshalb zu 
sprechen, weil er von der Gemeinde nach der Auferstehung der Toten gefragt 
worden war. Um sie unter Beweis zu stellen, ruft er seinen Adressaten die 
unumstößliche Tatsache der Auferstehung Christi in Erinnerung. Denn mit ihr 
macht Gott den Anfang jenes Geschehens, das zur Auferweckung der Toten 
und damit zur Vollendung der Welt führt. Umgekehrt gilt für ihn: 

Wenn die Toten nicht auferweckt werden, ist auch Christus nicht aufer- 
weckt worden. Wenn aber Christus nicht auferweckt worden ist, dann ist 
euer Glaube nutzlos, dann seid ihr noch in euren Sünden, und dann sind 
auch die in Christus Entschlafenen verloren. (15, 16ff) 

Doch fügt er dem unverzüglich die Gegenthese hinzu: •Nun ist aber Christus 
von den Toten auferweckt worden als Erster der Entschlafenen." (15, 20) Un- 
ausgesprochen bleibt in dieser Zusammenschau von Heils- und Endgeschehen 
die dritte Auferstehung, die sich im Herzen des Glaubenden ereignet. Davon 
brauchte Paulus nicht ausdrücklich zu sprechen, weil diese ,innere Auferste- 
hung' für ihn der spontane Reflex der Auferstehung Christi und die unabding- 
bare Voraussetzung der Auferstehung der Toten ist. Denn im äußeren Er- 
scheinungsbereich kann nichts geschehen, was nicht zuvor innerlich ergriffen 



Eugen Biser 148 

und in Besitz genommen wurde. Deshalb kommt alles darauf an, daß die von 
ihm erzählte älteste Ostergeschichte zugleich als die jüngste verstanden wird. 
Was ein für allemal geschah, als Gott, wie es die Apostelgeschichte ausdrückt, 
den Gekreuzigten von den •Wehen des Todes befreite" (2, 24), will und muß 
sich immerfort in denen erneuern, die auf ihn ihre Hoffnung setzen. In ihnen 
will er immerfort aufs neue auferstehen, damit sie in ihm den Halt, den Sinn, 
die Mitte ihres Daseins finden. Wie dem Apostel das Geheimnis des Gottes- 
sohnes geoffenbart wurde, ist er im Wort der Verkündigung auch ihnen zuge- 
sprochen. Nun ist alles daran gelegen, daß sie ihn als die Antwort auf ihre Sinn- 
frage begreifen, in ihm sich neu verstehen und aussprechen lernen. Wenn das 
geschieht, haben sie wirklich begriffen, daß das Auferstehungszeugnis des 
Apostels den Tatbestand einer Geschichte erfüllt und daß diese älteste Oster- 
geschichte zugleich die jüngste und aktuellste ist. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

•Kurskorrektur" in Sankt Georgen, Frankfurt/M. 

Zum zehnten Mal findet in diesem Jahr während der Karwoche die Kuko (/Kurskorrek- 
tur), Schülerexerzitien in Sankt Georgen statt.1 Was ist das für ein Kurs, der nun schon 
zu einer Institution der Jugendpastoral im Frankfurter Raum geworden ist?2 

Jugendpastoral. Hier geht es im Grunde nicht um Bestandsaufnahmen, Analysen, 
Konzepte, Programme etc. Viele Thesen zur Situation der Jugendlichen spiegeln weit- 
hin nur die Interessen bestimmter Gruppen von Erwachsenen. Entsprechende Unter- 
suchungen mit Forderungen und Appellen, meist am grünen Tisch formuliert, sind für 
Jugendliche weithin Makulatur. Die Vielzahl von Gremien und Ausschüssen ist Ju- 
gendlichen von vornherein verdächtig. Denn sie vermuten, meist nicht zu Unrecht, daß 
solche Institutionen nur sich suchen, sich ihre eigene Bedeutsamkeit durch Stöße von 
Papier und Berge von Akten dokumentieren. Was aber wirklich zählt, sind konkrete 
Initiativen für die Jugend, wie sie ist, mit ihren Fragen, Sorgen und Hoffnungen. Um 
eine solche Initiative handelt es sich in St. Georgen. 

In vielfacher Hinsicht ist diese Form von Exerzitien exemplarisch. Die Grundstruk- 
tur und manche Einzelelemente dieses Experiments sind für andere christliche Ge- 
meinschaften, große Pfarreien bzw. Dekanate, Ordensgemeinschaften und Priesterse- 
minare rezipierbar. Der Grundrhythmus dieser Tage wird durch die liturgischen Höhe- 

1 Phil.-theol. Hochschule St. Georgen, Offenbacher Landstraße 224, 6000 Frankfurt 70, Tel. 
0611/60611. 
2 Vgl. dazu: Ludwig Bertsch, Experiment: Mit anderen glauben, in: Entschluß 4/1981, 18f. 




