
Jesus bei den Heiden 177 

lichkeit des Kreuzesglaubens, die in Menschen, in Heiligen, je und je neue 
Wirklichkeit geworden ist, darf als ein christliches Argument gelten. Vielleicht 
ist sie das Argument fürs Christentum. 

Bringen wir den möglichen Beitrag des Kreuzesglaubens zu mehr Humani- 
tät in dieses gleitende, funktionale Verhältnis: Mit dem Maße der Orientierung 
am Gott Jesu des Gekreuzigten, mit Schwund oder Wachstum dieser letzten 
Orientierung steigt oder fällt die Anfälligkeit für Ideologien, fällt oder steigt 
die Freiheit von ideologischem Befangen- und Verfallensein. Das etwa hat Je- 
sus mit Ideologiekritik zu schaffen! Und Christen dürfen mit dem Apostel Pau- 
lus (laut Rom 8, 38) •überzeugt sein, daß weder Tod noch Leben, weder Engel 
noch Gewalten (!), weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges noch Mächte (!), 
weder Höhe noch Tiefe (von Zeitgeist, öffentlicher Meinung und dergleichen) 
noch irgendein anderes Geschöpf (!) uns zu trennen vermag von der Liebe 
Gottes in Christus Jesus unserem Herrn". 

Paulus ist nicht tot. Die trefflichste Kürzestformel christlichen Glaubens, die 
ich kenne - und ich stehe nicht an, sie theologisch zu nennen, und meine, kein 
Theologe habe das je besser gesagt -, hat in unseren Tagen ein Primaner oder 
eine Primanerin in folgende Worte gefaßt: •Gott hat Jesus vom Tod erweckt 
und darin unsere ewige Freiheit begründet." 

Jesus bei den Heiden 
Aktuelle Überlegungen zur Heilung der Syrophönizierin* 

Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt 

Die Geschichte der Syrophönizierin, die von Jesus die Heilung ihrer Tochter 
erbittet (Mk 7,24-30; Mt 15,21-28), aber zunächst einmal schroff zurückge- 
wiesen wird, ist ärgerlich. Was die Geschichte als ganze uns heute zu sagen hat, 
bleibt fragwürdig. Daß Gottes Heilswille sich auch auf die •Heiden" bezieht, 
ist (spätestens seit dem letzten Konzil) ausreichend bekannt. Wenn man dieses 
Evangelium trotzdem noch vorliest, werden zumindest offene Türen einge- 
rannt. Wie soll man Verständnis dafür aufbringen, daß Jesus sich gegen eine di- 
rekte Ausweitung seiner Tätigkeit sträubt und die heidnische Frau bis zum äu- 

* Benutzte Literatur: I. Hermann, Das Markusevangelium. KK 5. Düsseldorf 1965. R. Schnacken- 
burg, Das Evangelium nach Markus. Düsseldorf 1966. W. Trilling, Das wahre Israel. München 
1965. E. Schweizer, Das Evangelium nach Markus. NTD 1. Göttingen 1967. J. Ratzinger, Die 
christliche Brüderlichkeit. München 1960. W. Bühlmann, Wenn Gott zu allen Menschen geht. Für 
eine neue Erfahrung der Auserwählung. Freiburg 1981. 



Franz-Josef Steinmetz 178 

ßersten demütigt? Zumal es um einen schreienden Hilferuf geht, um eine arme 
Bettlerin am Wege! So handelt Jesus, der sonst von Feindesliebe und vom 
barmherzigen Samariter predigt? 

Die heilsgeschichtliche Rolle Israels und das Heil für alle 

Zur Entschuldigung könnte man wohlwollend sagen, Jesus konzentriere sich 
auf seine Aufgabe in Israel. Was man tue, das solle man ganz tun. Man solle 
sich nicht verzetteln und alles auf einmal beginnen. Solches Vorgehen führe 
nur zu halbherzigem Einsatz, und letztlich komme wenig dabei heraus. Aber 
diese Erklärung ist ungenügend, weil sie lediglich psychologisch argumentiert 
und das theologische Problem übersieht. 

Zuerst zeigt die Perikope von der Abweisung einer heidnischen Frau mit ge- 
radezu tragikomischer Anschaulichkeit, wie schwer es auch für Jesus war, ge- 
wisse traditionelle Vorstellungen bezüglich der Heils-Chancen von Nicht-Ju- 
den zu überwinden. Offenbar wollte er sich zunächst um Israel kümmern und 
das auserwählte Volk bekehren, dieses sollte sich danach erst an die übrige 
Welt wenden. Die Weise seines Vorgehens erscheint vielleicht wie Nationa- 
lismus, müßte aber vor allem als Strategie verstanden werden. Diese hatte sich 
seit langem bewährt. Es wird daher verständlich, daß Jesu Verhalten zu der Sy- 
rophönizierin in den späteren Diskussionen um die Heidenmission eine wich- 
tige Rolle spielte; denn auch er war zunächst einmal zurückhaltend. 

Jedoch schon im vorhergehenden Abschnitt, im Gespräch über rein und un- 
rein (Mk 7,1•23), hatte Jesus erklärt, daß nicht eine Gesetzeserfüllung rettet, 
auf die man sich berufen kann, sondern das •Herz", das alles von Gott erwar- 
tet. Er brauchte diese Lehre nur konsequent weiterzuführen und könnte der 
Heidin unmittelbar helfen. Trotzdem erinnert er an das wohl geläufige, un- 
wahrscheinlich hartherzige Wort von den •Hunden": •Es ist nicht recht, das 
Brot den Kindern wegzunehmen und den Hunden vorzuwerfen." (Mk 7,27) 
Daß die Heiden von manchen Juden •Hunde" genannt wurden, ist der bedeu- 
tungsvolle Hintergrund. Es ist auszuschließen, daß Jesus die Heiden verachtet 
und das gehässige Reden einfach übernommen hat. Aber die traditionellen 
Formeln und Bildworte spielen eine Rolle und müssen gesprengt werden, zu- 
mal sie eine gewisse Sorge ausdrücken. Nicht auf Kosten der Kinder sollen sich 
die Hunde sättigen. Wie unberechtigt solche Sorge ist, wird sofort klar; denn 
auf diese Bedingung kann sich die einfältig-schlagfertige Frau ohne weiteres 
einlassen: •Ja, du hast recht, Herr! Aber auch für die Hunde unter dem Tisch 
fällt etwas von dem Brot ab, das die Kinder essen." (Mk7,28) Und Jesus hilft. 

Ein gewisser Vorzug der Juden vor den Heiden bleibt deutlich, aber dieser 
ist streng heilsgeschichtlich zu sehen und darf nicht erstarren. Es ist richtig, daß 
Gott sich ein Volk erwählt hat, um ihm seine besondere Gunst und Sorge zu 



Jesus bei den Heiden 179 

erweisen. Dies geschieht jedoch im Blick auf alle Völker. Das Evangelium ist 
eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt, zuerst den Juden, aber ebenso 
den Griechen (vgl. Rom 1,16). Der Vorzug der Juden ist groß: •Ihnen sind die 
Worte Gottes anvertraut." (Rom 3,2) Sie wurden aber nicht erwählt zu einem 
Privileg, sondern zu einem Dienst. Sie sollten Gottes Zuneigung zu allen Völ- 
kern offenbaren und nicht vergessen, daß auch sie unter der Herrschaft der 
Sünde stehen und auf Gottes Barmherzigkeit angewiesen bleiben. In dieser 
Hinsicht haben sie als Juden keinerlei Vorzug (vgl. Rom 3,9). 

Wenn Jesus seine Tätigkeit praktisch auf das jüdische Volk •beschränkte", 
so hat er doch die Heiden niemals gezwungen, zuerst zu Juden zu werden, um 
das Heil zu gewinnen. In der Geschichte vom heidnischen Hauptmann erklärt 
er sogar: •Viele werden von Osten und Westen kommen und mit Abraham, 
Isaak und Jakob im Himmelreich zu Tisch sitzen; die aber, für die das Reich 
bestimmt war, werden hinausgeworfen in die äußerste Finsternis; dort werden 
sie heulen und mit den Zähnen knirschen." (Mt 8,llf) Im Markus-Evange- 
lium geschieht dieses Zusammenströmen der Heiden schon jetzt (vgl. 3,8). 
Die Syrophönizierin ist nur ein Beispiel, sie gibt Jesus Gelegenheit, die Univer- 
salität seiner Botschaft praktisch durchzuführen. Jesus konnte keineswegs 
wünschen, daß der Glaube der Heidin zu schwach sei, aber es kostete einiges 
an Mühe, sich gegen festgefahrene Strukturen und Traditionen auch wirklich 
durchzusetzen. Jesus war eben jüdischer Herkunft. 

Bei Mattäus scheint diese Geschichte noch um einiges härter formuliert. Da 
ist zwar jener Einwand der Jünger, der Jesu Verhalten entschuldigen würde: 
•Schick sie doch weg, denn sie schreit hinter uns her." (Mt 15,23) Und schon 
einige Kirchenväter bemerkten scharfsinnig die Doppeldeutigkeit des griechi- 
schen Ausdrucks: Entweder daß die Jünger gemeint hätten, Jesus solle die Ka- 
naanäerin heilen, oder daß sie ihn bedrängt hätten, die Frau ungeheilt fortzu- 
schicken. Die deutsche Einheitsübersetzung lautet daher nicht ohne Grund: 
•Befrei sie (von ihrer Sorge)." (vgl. den gleichen Ausdruck in 18,27; 27,15) 
Es ist nämlich keineswegs eindeutig, daß die Jünger die Frau ohne Erhörung 
verjagen wollten. 

Um so mehr springt nun die ablehnende Haltung Jesu in die Augen: •Ich bin 
nur zu den verlorenen Schafen Israels gesandt." (Mt 15,24) Woher kommt auf 
einmal diese Zurückhaltung, obwohl Jesus doch dem heidnischen Hauptmann 
ohne weiteres geholfen hat, wie wir schon sahen? •Sein Ruf verbreitete sich in 
ganz Syrien", heißt es in 4,24. •Scharen von Menschen aus Galiläa, der Deka- 
polis, aus Jerusalem und Judäa und aus dem Gebiet jenseits des Jordan folgten 
ihm." (Mt 4,25) Grundsätzlich macht er doch allen, Gerechten und Sündern, 
auch dem gesetzesunkundigen •Volk des Landes", sogar verachteten Grup- 
pen wie Steuereintreibern und Dirnen das Angebot der Frohbotschaft. Eine 
Zurücksetzung von Heiden ist nirgendwo zu spüren. Im Gegenteil: Jesus er- 



Franz-Josef Steinmetz 180 

klärt den Einwohnern von Chorazin, Bethsaida und Kafarnaum, daß die Ein- 
wohner von Tyrus und Sidon (also doch wohl Heiden), sogar die von Sodoma, 
längst in Sack und Asche Buße getan hätten, wären in ihren Städten die glei- 
chen Wunder geschehen wie am galiläischen See (vgl. Mt 11,21.23). Ähnlich 
werden auch die Männer von Ninive und die Königin von Saba ob ihres Glau- 
bens gelobt (Mt 12,41 f). Schließlich endet das Evangelium mit der Aussen- 
dung zu allen Völkern (Mt 28,19). 

Warum also erklärt Jesus nach Mattäus der kanaanäischen Frau, daß sein 
Auftrag nur beschränkt sei, und warum sagt er seinen Jüngern (im Grunde das 
gleiche Problem!) in 10,5f: •Geht nicht zu den Heiden, und betretet keine 
Stadt der Samariter, sondern geht zu den verlorenen Schafen des Hauses Isra- 
el"? Ich will nicht behaupten, Jesus habe niemals so etwas geäußert. Im Ge- 
genteil: Es ist wahrscheinlich, daß er seine Sendung zunächst so verstanden 
hat. Er konnte die Weite seines Auftrags und die Konsequenzen seiner Lehre 
erst allmählich entfalten und zur Geltung bringen. 

Es bleibt jedoch die Frage, warum der Evangelist Mattäus seinen Lesern so 
verschiedene Lehren zumutet, ohne die entstehenden Spannungen aufzulösen. 
Mit der traditionellen Erklärung •erst die Juden - dann die Heiden" kommt 
man hier nicht mehr weiter. Es steckt anderes dahinter. Der Evangelist Mat- 
täus möchte den Eindruck vermeiden (der in seiner Evangeliumsfassung stel- 
lenweise leicht entstehen kann), daß Jesus das Volk der Juden wegen seines 
Widerstandes fallengelassen habe. Er bleibt aber der Messias Israels. Er tut al- 
les, um die verirrten Schafe wieder zu sammeln, sie vor dem Hungertod zu er- 
retten und auf fruchtbare Weidegründe zu führen. Die Juden sind immer noch 
die ersten Anwärter für die Königsherrschaft Gottes. Man soll nicht behaupten 
können, daß Mattäus etwa zugunsten der Heiden eine Endbekehrung Israels 
geleugnet habe (wie man aus Mt 8,11 ff meinte folgern zu dürfen). Daher un- 
terstreicht er sozusagen das Geheimnis der Verwerfung Jesu durch gewisse jü- 
dische Gruppen, indem er Jesus wiederholen läßt: •Ich bin nur zu den verlore- 
nen Schafen des Hauses Israel gesandt." (Mt 15,24) 

•Gott hat alle in den Ungehorsam eingeschlossen, um sich aller zu erbar- 
men." (Rom 11,32) Diese Hoffnung gilt allen, Juden wie Heiden. Keimhaft 
wird diese Wahrheit auch in der Perikope vom Glauben einer Heidin deutlich. 
Ihre Tochter wird geheilt und vom Dämon befreit, wie sie es wünschte. Von ih- 
rem endgültigen Heil ist nicht ausdrücklich die Rede. Was aber bedeutet das 
Bild von der Heilung der Tochter anderes als Gottes Gnädigsein in Jesus! 

Das Heil für alle und der Dienst der Kirche 

Auf den ersten Blick scheint die Geschichte überholt zu sein, sie rennt tatsäch- 
lich offene Türen ein. Die heidnische Frau, die bei Jesus Erhörung findet, das 



Jesus bei den Heiden 181 

ist die Kirche selbst, die heute aus allen Völkern und nicht nur aus Judenchri- 
sten besteht. Schon die Kirchenväter haben diese Perikope so kommentiert, al- 
legorisch, wie sie es nannten, aber sie haben damit durchaus Wesentliches ge- 
troffen. Was damals wie ein winziger Hoffnungsfunke aufleuchtete, hat sich 
wunderbar erfüllt. Wir alle sind gewissermaßen jene Frau, die Jesus von quä- 
lenden Dämonen (Ängsten, Leiden, Sünden) befreit hat. Viele Grenzen wur- 
den überwunden, manche Vorurteile abgebaut. Bleibt nichts mehr zu tun, son- 
dern nur noch zu danken? 

Ich meine, daß zwar viele Türen offenstehen, aber dennoch neue Barrieren 
entstanden sind, die die alte Perikope höchst aktuell erscheinen lassen. In ihrer 
offiziellen Theologie erklärt die Kirche zwar ausdrücklich, nur an die Stelle je- 
ner heidnischen Frau gerufen zu sein, welche froh ist, daß sie etwas von dem 
Brot erhält, das die Kinder essen. In den Augen von Fernstehenden und 
Nicht-Christen hingegen spielt sie eher die Rolle dessen, der da sagt: •Laßt zu- 
erst die Kinder satt werden; denn es ist nicht recht, das Brot den Kindern weg- 
zunehmen und den Hunden vorzuwerfen." (Mk 7,27) Das alte Problem des 
Verhältnisses zwischen Juden und Heiden hat gewissermaßen neue Namen 
bekommen, aber es ist in analoger Weise dasselbe geblieben. Es spiegelt sich 
heute in dem Verhältnis zwischen Christen und NichtChristen, zwischen Nahen 
und Fernen, zwischen Kerngemeinden und Außenstehenden. Wohl jede Reli- 
gion hat die sublime Gefahr in sich, andere in negativer Weise auszuschließen. 

Es ist vor allem die Vergangenheit der Kirchengeschichte, die uns belastet 
und die auch die neueren Erklärungen noch überlagert und verdunkelt. Zu- 
mindest in den Ohren der Fernstehenden klang es so, als sei es Lehre der Kir- 
che, daß außerhalb der Grenzen der Christenheit nur Barbarei, Dunkelheit 
und Unglauben zu finden seien. Daher zögen die Missionare aus, um die nicht- 
christlichen Völker den Kräften der Hölle zu entreißen und in die Kirche zu 
führen, auf deren Tisch allein das Brot des Heiles läge. Von diesem Brot dürfte 
aber nur derjenige essen, der sich zuvor bekehrt hatte. Das hieß praktisch: Er 
mußte eine Fülle von Riten, Traditionen und Gesetzen übernehmen, die sich in 
der westlichen Welt um den Kern des Evangeliums gebildet hatten. Man er- 
laubte höchstens aus taktischen Gründen, in äußeren Dingen wie Gesängen, 
Kleidern, liturgischen Formen gewisse Abstriche zu machen. 

Statt Gottes grenzenlose Barmherzigkeit zu verkünden, habe die Kirche 
nicht selten sich selber verherrlicht und die anderen verurteilt. Das Brot des 
Heiles lag auf ihrem Tisch, aber sie hütete es ängstlich wie einen Vorrat, der 
nicht für alle reicht. Die fremden Völker wären wie Hunde, die nicht würdig 
waren, vom Tisch der Herren zu essen. Solange sie das Christentum nicht rest- 
los übernommen hätten, durften sie lediglich die Brotreste aufsammeln, die 
vom Tisch fielen. Ob sie davon satt wurden, blieb zweifelhaft. Ich sage das 
nicht, um anzuklagen, sondern um zu verdeutlichen, welchen Mißverständnis- 



Franz-Josef Steinmetz i 82 

sen die Frohbotschaft zum Opfer fallen kann. Ich meine die Mißverständnisse 
als solche, sei es nun, daß sie aufgrund tatsächlichen Verhaltens von Christen 
entstanden sind, oder sei es auch nur, daß sie lediglich in der Optik von Nicht- 
Christen - möglicherweise infolge von psychologischen Projektionen - beste- 
hen. 

In Wahrheit ist die Sorge, daß irgendjemand auf Kosten der auserwählten 
Gotteskinder satt werden könnte, im Grunde gegenstandslos und lächerlich. 
Das Brot des Heils, das auf den Tisch der Kirche liegt, reicht für alle, zweifellos 
auch für die •Hunde" oder für diejenigen, die wir als solche betrachten. Ei- 
gentlich müßten wir keine Angst haben, irgendwie zu kurz zu kommen. 

In den letzten Jahrzehnten hat sich dann auch vielerorts ein besseres Be- 
wußtsein gebildet. Die Kirche versteht sich gewiß als •Vortrupp" der Mensch- 
heit auf dem Weg zum Heil, sie ist und bleibt Verkünderin des allgemeinen 
Heilswillens Gottes. Aber sie darf und will keine exklusive •Sekte" von Heils- 
anwärtern sein, die vor allem ihre Rechte und Privilegien verteidigt. Sie fühlt 
sich vielmehr als Dienerin der Menschheit und Zeichen des Heils für alle. •Die 
Kirche als Gemeinschaft steht da wie das Kirchengebäude im Dorf: als Zei- 
chen, daß dieses Dorf, diese Menschheit, zu Jesus Christus gehört." (W. Bühl- 
mann) 

Dies alles schließt keineswegs aus, daß die Fernstehenden und Nicht-Chri- 
sten der geschichtlichen oder endzeitlichen Erfüllung in Christus bedürfen, um 
vollständig gerettet zu werden. Das darf und muß bei aller Anerkennung ihrer 
Möglichkeiten und Heils-Werte durchaus gesagt werden und entspricht dem 
Denken des Zweiten Vatikanums (z.B. Ad gentes Nr. 9; Lumen gentium Nr. 
5). Aber es ist etwas anderes, sich darunter vorzustellen, daß unbedingt alle 
Menschen sozusagen physisch am Tisch der Kirche sitzen müssen, um wahrhaft 
satt zu werden. Es genügt, wenn sie die Kirche als •Sakrament des Heiles für 
alle" erfahren und wenigstens keimhaft aus solcher Verkündigung leben. 

Dieser anerkannten Theologie entsprechend wird auch schon mancherorts 
gehandelt. Man konzentriert sich auf den •wesentlichen Kern des Evange- 
liums" und bemüht sich um •Inkulturation". Man versucht, im Dialog mit 
Fernstehenden und Nichtchristen deren eigene Heilserwartungen besser zu 
verstehen und gegebenenfalls zu bestätigen und zu bestärken. Man versucht 
sogar, voneinander zu lernen. 

Wenn diese Bemühungen trotz allem auf Widerstand stoßen, dann liegt das 
daran, daß man entweder an verkehrten Vorstellungen vom •auserwählten 
Volk" festhalten will oder diese Vorstellungen schlechthin negativ besetzt sind 
und eine positive Sicht des Christentums verdunkeln. Nur so kann es denn auch 
geschehen, daß die Perikope vom demütigen Glauben der Syrophönizierin wie 
ein ärgerliches Relikt aus vergangenen Zeiten wirkt. Dabei setzt diese Peri- 
kope - wie wir zu zeigen versuchten - letztlich jeden Auserwählungsdünkel ins 



Jesus bei den Heiden 183 

Unrecht, indem sie den Glauben der •gesetzesfreien" Heidin gegenüber aller 
bloßen •Gesetzlichkeit" ins rechte Licht rückt. Am Ende der Erzählung steht 
eindeutig die Ausweitung der Grenzen, genauer noch: deren Überwindung. 
Aber die zahlreichen Mißdeutungen der Lehre von der •Auserwählung" und 
deren verheerende Auswirkungen lassen diese Erkenntnis nicht genügend zur 
Geltung kommen. Es ist in der Tat nicht leicht, die positive Botschaft der Szene 
in Worte zu kleiden. Ich halte es trotzdem für notwendig. 

Gerade weil sich die Kirche als diejenige verstehen darf, die in der Gestalt 
jener heidnischen Frau ihr Vorbild hat, sollte es ihre vornehmste Aufgabe sein, 
ihre gequälten Brüder und Schwestern, d.h. die Heidenvölker in sich selbst 
darzustellen und so die Hoffnung für alle, die sie verkündet, auch tatsächlich 
vorzuleben. Daß auf diese Weise das Bild von der •leidenden Tochter" auf alle 
Völker bezogen wird, entspricht präzise dem Sinn der Erzählung. Jesus, der 
damals (wie auch in der Perikope vom heidnischen Hauptmann) eine •Fern- 
heilung" bewirken konnte, ist keineswegs darauf angewiesen, daß die Suchen- 
den ihren Ort verlassen und dorthin kommen, wo er in besonderer Weise ge- 
genwärtig ist, nämlich in der Kirche. Vielmehr gilt: •Was du willst, soll gesche- 
hen. Und von dieser Stunde an war ihre Tochter geheilt." (Mt 15,28) 

Auf diese Weise könnten wir viel sorgloser werden und dennoch aktiv sein. 
Zwar wurden wir wie zuerst das Volk Israel und dann jene heidnische Frau 
•auserwählt", um der ganzen Menschheit zu dienen. Die sogenannten •Aus- 
erwählten" stehen jedoch nicht gegen, sondern für das Ganze der Welt. •Im- 
mer ist die Erwählung des einen die Nicht-Erwählung des anderen. Aber im- 
mer ist der Erwählte auch um des Nichterwählten willen erwählt und hat des- 
sen Nichterwählung in seinem Schicksal stellvertretend zu tragen, so daß in 
Wahrheit der Nichterwählte der Erwählte und der Erwählte der Nichterwählte 
ist." (H. U. v. Balthasar) In diesem Sinne wird der diskriminierende Unter- 
schied zwischen •dem Volk" und den Völkern aufgehoben. 

Das bedeutet für die Verkündigung, daß sie ihre Bekehrungspredigt vor- 
nehmlich als Befreiung für alle verstehen darf. Dies freilich in kluger Diskre- 
tion, ohne jegliche Anbiederung und Überrumpelung. Ganz gewiß aber auch 
nicht mit der Vorstellung, daß nur der gerettet wird, der sich von seiner bishe- 
rigen rituellen Praxis abwendet. Es geht um die wirkliche Befreiung des Her- 
zens aus dem bloßen Gesetz. Entscheidend ist: •Frau, dein Glaube ist groß" 
(Mt 15,28); die rituelle Praxis wird zweitrangig. 

Mission bleibt nötig, aber wichtiger ist, daß wir die Frohbotschaft von Gottes 
Güte in Jesus nicht bloß verkünden, sondern danach handeln, damit sich als 
wahr erweist, was die Bergpredigt sagt: •Er läßt seine Sonne aufgehen über 
Bösen und Guten, und er läßt regnen über Gerechte und Ungerechte." (Mt 
5,45) Daraus folgt unmittelbar, daß wir nicht nur zu unseren Glaubensgenos- 
sen gut und freundlich sind: •Wenn ihr nämlich nur die liebt, die euch lieben, 



Franz-Josef Steinmetz 184 

welchen Lohn könnt ihr dafür erwarten? Tun das nicht auch die Zöllner1?" (Mt 
5,46) 

Es gilt also, auch denen Gutes zu tun, die vielleicht keine Antwort geben 
oder jeden Dank vergessen. Zumindest müßte eine Hilfeleistung davon unab- 
hängig sein können. In jedem, der hungrig, durstig, obdachlos, nackt, krank, 
im Gefängnis oder sonstwie hilfsbedürftig ist, sollen wir den Bruder Jesu Chri- 
sti erkennen (vgl. Mt 25,37-44) und ihn nicht zuerst nach seinem religiösen 
Bekenntnis fragen. Man versteht wirklich nicht, wie ein falsch verstandenes 
Erwählungsbewußtsein diese Grundsätze übersehen konnte, als ob Häretiker 
und Nicht-Christen mit prinzipieller Geringschätzung bestraft werden dürften. 

Der Fall der Syrophönizierin, die Jesus bewundert und demütig um Hilfe 
bittet, kann immer wieder eintreffen. Er müßte keinerlei Schwierigkeiten be- 
reiten; denn schon im Alten Testament heißt es: •Ein Segen sollst du sein. Ich 
will segnen, die dich segnen ... Durch dich sollen alle Geschlechter der Erde 
Segen erlangen." (Gen 12,3) Was aber gilt für den, der dich verwünscht? 

Im Alten Testament heißt es an der zitierten Stelle: •Wer dich verwünscht, 
den will ich verfluchen." Im Römerbrief hingegen lesen wir: •Segnet eure Ver- 
folger; segnet sie, verflucht sie nicht." (12,14) Diese höchste Aufgabe und 
letzte Möglichkeit des christlichen Glaubens bleibt keinem erspart. Es wäre 
naiv zu meinen, man könne in Zukunft alle Konflikte leidlos in Gesprächen 
klären. Unser Verhältnis zu den Fernstehenden und Nicht-Christen wird nie 
einfach problemlos sein. Das Gespräch zwischen den Religionen hat kaum be- 
gonnen. Selbst wenn es im Sinne des letzten Konzils (vgl. die Erklärung über 
das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen •Nostra aeta- 
te") tatsächlich gelänge, die Kontakte zwischen den Kulturen zu fördern, sind 
neue Konflikte nicht auszuschließen. •Der Jünger muß sich damit begnügen, 
daß es ihm geht wie seinem Meister." (Mt 10,25) •Seht, ich sende euch wie 
Schafe mitten unter die Wölfe; seid daher klug wie die Schlangen und arglos 
wie die Tauben!" (Mt 10,16) - Es ist kaum damit zu rechnen, daß die Kirche 
Jesu Christi in absehbarer Zeit eine allumfassende, große Herde sein wird. 
Jesu Jünger sind immer nur wenige. 

Wo aber alle anderen Wege der Verbrüderung und Versöhnung zwischen 
Menschen versagen, da bleibt immer noch das Geheimnis des Kreuzes und der 
Weg des stellvertretenden Leidens in der Nachfolge Jesu, dessen Blut das Blut 
des Bundes ist, das für viele vergossen wird (vgl. Mk 14,24), nicht bloß für die 
Kinder, sondern auch für die zahlreichen •Hunde", die ihn umlagern (vgl. Ps 
22,17). 




