Lothar Lies 196

1981, 396f; Lateinamerikanische Basisgemeinden. Basis einer neuen Form von Kirche hierzulan-
de?, in: Goldstein, H. (Hg.), Befreiungstheologie, Diisseldorf 1981, 1391f, Greinacher, Norbert:
Die Kirche der Armen, Miinchen 1980. Hartmann, Giinther: Christliche Basisgruppen und ihre
befreiende Praxis. Erfahrungen im Nordosten Brasiliens, Mainz/Miinchen 1980. Kestel, Donat
N.: Basisgemeinschaften und ihre Leitung, in: Brasilien Dialog 1, 1980, 32ff. Lange, Mar-
tin/Iblacker, Reinhold: Christenverfolgung in Siidamerika, Freiburg/Basel/Wien 1979. Biihi-
mann, Walbert: Wo der Glaube lebt. Einblicke in die Lage der Weltkirche, Freiburg/Basel/Wien
1974. Prien, Hans-Jiirgen: Die Geschichte des Christentums in Lateinamerika, Gottingen 1978,
bes. 1109ff. Rahner, Karl: Basisgemeinden, in: Schriften zur Theologie, Band X1V, Ziirich/Ein-
siedeln/Ko6in 1980, 2651f.

Die drei Weisen der Gegenwart Christi
in seiner Kirche

Lothar Lies, Innsbruck

Walter Kern
zum 60. Geburtstag

Es ist ilteste und beste Uberzeugung der Kirche, den erhthten Christus auf

mannigfache und damit auch verschiedene Weise in der Gemeinschaft der an

ihn Glaubenden gegenwirtig zu sehen. Das II. Vatikanische Konzil hat uns

diese Glaubenserfahrung wieder neu ins BewuBtsein gerufen:
Um dieses grole Werk (der Danksagung) voll zu verwirklichen, ist
Christus seiner Kirche immerdar gegenwirtig, besonders in den liturgi-
schen Handlungen. Gegenwirtig ist er im Opfer der Messe sowohl in der
Person dessen, der den priesterlichen Dienst vollzieht — denn ,,derselbe
bringt das Opfer jetzt dar durch den Dienst der Priester, der sich einst am
Kreuze selbst dargebracht hat*“ — wie vor allem unter den eucharisti-
schen Gestalten. Gegenwirtig ist er mit seiner Kraft in den Sakramen-
ten, so daB, wenn immer einer tauft, Christus selber tauft. Gegenwirtig
ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die heiligen Schriften in
der Kirche gelesen werden. Gegenwirtig ist er schlieBlich, wenn die Kir-
che betet und singt, er, der versprochen hat: ,,Wo zwei oder drei ver-
sammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen.** (Mt
18,20)

Liest man diesen Text genauer, zeigt sich eine Steigerung in der Schilderung

der Gegenwartsweisen Christi:

1. Christus ist seiner Kirche immerdar gegenwirtig (semper adest);
2. besonders ist Christus gegenwartig in den liturgischen Handlungen (prae-



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 197

sertim adest in actionibus liturgicis), weil Christus es ist, der tauft, der das eu-
charistische Opfer darbringt, wenn wir taufen, Eucharistie feiern usw.;

3. vor allem ist Christus gegenwirtig unter den eucharistischen Gestalten
von Brot und Wein (tum maxime adest sub speciebus eucharisticis).

Die Steigerung fiihrt von einem undifferenzierten ,,immerdar‘‘ (semper)
iiber ein ,,besonders‘‘ (praesertim) bis zu einem ,,vor allem (tum maxime) ge-
genwirtig**. — Vor einem Irrtum sei schon hier gewarnt. Das Konzil will auf
keinen Fall eine Steigerung in der Realitdt und Wirklichkeit der Anwesenheit
behaupten, als ob etwa die bleibende Anwesenheit Christi in der Kirche weni-
ger wirklich sei als in den eucharistischen Gestalten. Es ist eher eine Verdeutli-
chung der Anwesenheitsweisen Christi, wobei keine die andere aufheben soll.

Im folgenden Beitrag bemiihen wir uns — wie dies nicht nur jede wissen-
schaftliche Theologie, sondern auch alle Spiritualitit tun mufl — um eine
Zuordnung der Gegenwartsweisen Christi zu dem Kirchen-Bekenntnis des
Credo. So konnen wir die verschiedenen Anwesenheitsweisen Christi in den
Rahmen unseres GlaubensbewuBtseins stellen und erhellen damit beides — un-
ser Taufcredo und die Konzilsaussagen iiber dic Weisen der Gegenwart Chri-
sti. Es handelt sich um die Elemente des Satzes: ,,Ich glaube an die eine, heili-
ge, katholische und apostolische Kirche*. Dabei wird auch verstindlich wer-
den, wie unsinnig der Slogan ,,Jesus ja — Kirche nein‘‘ ist.

Wie die vier Bekenntnisse zu der einen, heiligen, katholischen und apostoli-
schen Kirche nicht vier verschiedene Kirchen meinen, sondern als Aspekte ein
und derselben Kirche gesehen werden miissen, so diirfen wir auch die ver-
schiedenen Gegenwartsweisen Christi nicht als sich gegenseitig ausschlieBend
verstehen, sondern miissen sie als Aspekte der einen umfassenden Gegenwart
des Auferstandenen erkennen. Wir wollen also nicht nur eine Interpretation
des Artikels 7 der Liturgiekonstitution, sondern die Aussagen iiber die Gegen-
wart Christi in den Zusammenhang unseres kirchlichen Glaubens stellen.

Die Katholizitdt der Kirche —
,,Christus ist seiner Kirche immerdar gegenwirtig*

Das Bekenntnis ,,Christus ist immerdar seiner Kirche gegenwirtig‘ antwortet
der Frage des Menschen, die sich schon die Emmausperikope bei Lukas stellte:
Wo begegnen wir heute dem Auferstandenen? Die schlichte Antwort des
Glaubens lautet: Wir begegnen dem Auferstandenen in der Kirche, weil ihr
Christus immerdar gegenwirtig ist.

Die Kirche galt und gilt als die Arche, die den neuen Noah birgt. Diese
Glaubensiiberzeugung hatte aber da und dort zur Folge, daB sich die Kirche
triumphalistisch vor den Herrn stellte; wenigstens erweckte sie den Anschein,
mit ihrem Glanz Christus zu verdunkeln.



Lothar Lies 198

So wabhr es ist, daB die Kirche Christus birgt, so wahr ist es aber auch, daf§
nicht sie die bleibende Gegenwart Christi selbstherrlich aus sich heraussetzt.
Sondern: Christus, der fiir alle Menschen gestorben und auferstanden ist und
alle Menschen liebt, formt durch seine immerwihrende Gegenwart die Kirche.
Um diese Wirklichkeit des Auferstandenen herum erwichst Kirche, so wie die
Urkirche sich um den Auferstandenen und seine bleibende Nidhe sammelte.
», Wir haben den Herin gesehen‘ — war das kirchenbildende Wort der Jiinger.
,,Ich bleibe bei euch‘‘ — ist kirchenbildendes Wort Christi.

Und damit stehen wir bei der zentralen Frage, die in dem Bekenntnis ,,Chri-
stus ist seiner Kirche immerdar gegenwirtig“ eingeschlossen ist: Zu welcher
Kirche formt die Gegenwart Christi die Gemeinschaft der Glaubigen?

Der extensive Sinn der Gegenwart Christi in der Kirche

Wir sprechen von einer immerwidhrenden Gegenwart Christi in der Kirche.
Diese stete Gegenwart bestimmt die Kirche zu einer immerwéhrenden Kirche,
zu einer allzeitigen Kirche, zu einer Kirche, die der Zeit nach umfassend ist.
Der gegenwiirtige Christus gibt der Kirche teil an seinem ,,Jmmer*‘. Er treibt
die Kirche von der Vergangenheit in die Gegenwart. Er eroffnet ihr die Zu-
kunft. Christus ist der Herr der Zeit. In menschlichen Vorstellungen sagen wir:
Christus ist der Kirche gegenwiirtig. In Wirklichkeit muf3 man sagen: Die Kir-
che wird von Christus in seine Gegenwart, in sein ,,Immer‘‘ hineingenommen,
besteht aus und in seinem ,,Immer. Seine Gegenwart und Ewigkeit bilden den
Existenzgrund der Kirche. Das heiBt aber auch, daB die Kirche sich in dieser
Gegenwart erst bildet. Somit gilt: Nicht die Kirche ,,schafft® die Gegenwart
Christi, sondern die ewige Gegenwart Christi ,,schafft* und erwirkt die Kirche.
Und zwar iiber den Tod hinaus.

Wenn in diesem Sinne von Zeit gesprochen wird, ist auch die Vorstellung des
Raumes eingeschlossen. Man muf3 daher auch sagen, daf8 das Bekenntnis
,,Christus ist immer in seiner Kirche gegenwartig das Bekenntnis einschlieBt:
Christus ist iiberall in seiner Kirche gegenwirtig.

Und wiederum gilt: wenn wir in menschlichen Vorstellungen sagen, Christus
ist iberall in der Kirche gegenwirtig, dann ist dies von Gott und Christus her
gesehen: Christus hat die Initiative; Christus macht die Orte, wo er gegenwir-
tig ist, zur Kirche. Das ,,Schaffen‘‘ Christi ist somit dem Jetztbestand der Kir-
che weit voraus, weit liberlegen.

Hinzu kommt eine weitere Einsicht. Da Christus das Heil aller Menschen
und des gesamten Kosmos will, bestimmt er letztlich die ganze Welt zum Raum
seiner Gegenwart. Diese universelle Gegenwart driickte die frithe und mittel-
alterliche Kirche in dem Bild des Pantokrator aus. Christus, der iiberall ist, be-
stimmt auch die Kirche, an allen Orten zu sein. Die universelle Gegenwart
Christi weitet die Kirche zur Kirche an allen Orten.



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 199

Kurzum: Die bleibende Gegenwart Christi in der Kirche macht die Kirche
zu einer alle Zeit und allen Raum umfassenden Kirche. Und genau das versteht
man seit der Friihzeit des Christentums unter ,,katholisch*‘. Katholisch ist ja
nicht eine Bezeichnung fiir eine Konfession im Unterschied zu ,,evangelisch*
oder ,,orthodox* (die letztlich auch keine ,,konfessionellen Termini sind).
Katholisch meint ,,umfassend dem Raum und der Zeit nach. Die dauernde
Gegenwart Christi in der Kirche, eine Gegenwart, die allen Raum und alle Zeit
iibersteigt, zwingt die Kirche zur Katholizitit, schafft die Kirche als katholi-
sche.

Damit haben wir eine Erkenntnis des 11. Vatikanums nachvollzogen, die sich
so ausdriicken 14Bt: Je tiefer man das ,,Christus ist in seiner Kirche immer ge-
genwirtig ‘ versteht, um so mehr und besser versteht man auch, dafl dieses,,in**
niemals in einem ausschlieBlichen, wohl aber in einem einschlieBenden und
iiberragenden Sinn verstanden werden muf.

Denn wiirde man sagen: Christus ist nur in der Kirche anwesend, dann
wiirde die Kirche iiber Christus stehen. Sagt man: ,,Christus ist immer in der
Kirche anwesend®, dann sprengt man die Grenzen unserer Vorstellung von
Kirche, macht die Kirche zur katholischen, das heit dem Raum und der Zeit
nach umfassenden Kirche. Das schlief3t, wie das 11. Vaticanum ebenfalls be-
tont, die Einsicht ein: ,,Christus steht {iber und gegeniiber der Kirche*, an allen
Orten und zu allen Zeiten. Oft anonym, unerkannt, eben wie damals der
Fremde, dem die Emmausjiinger begegnet sind; wie auch heute in fremden
Kulturen, Erdteilen und Sozialstrukturen; wie jener Rufer, der Paulus von
Kleinasien nach Europa rief.

Damit haben wir den extensiven Sinn des Bekenntnisses zur katholischen
Kirche gefunden: Christus ist immerdar in seiner Kirche gegenwartig.

Der intensive Sinn der Gegenwart Christi in der Kirche

Das II. Vaticanum betont die Gegenwart Christi in der Kirche und unterschei-
det sie von der Gegenwart Christi in den liturgischen Feiern und von seiner
Gegenwart unter den eucharistischen Gestalten. Die Gegenwart Christi ereig-
net sich also innerhalb der Kirche nicht nur in der Liturgie, nicht nur in der Eu-
charistie. Sie ereignet sich an allen Orten und zu allen Zeiten, wo Christi Ge-
genwart Kirche ,,schafft*. Die Gegenwart Christi bildet Kirche in den alltagli-
chen Situationen, in der Familie, in allen Dunkelheiten menschlicher Existenz.
Besonders in den Situationen, in denen wir wie die Emmausjiinger — ohne
Christus zu erkennen — fragen: ,,Bist Du der einzige Fremdling in Jerusalem,
der nicht weif, was dort geschehen ist*, der nicht weil3, wie es mir geht? Auch
dort ,,schafft* Christus Kirche. Das Wissen: ,,Christus ist immer in seiner Kir-
che anwesend** — ist uns Hinweis dafiir, daB unsere Fragen, Schwierigkeiten



Lothar Lies 200

und Klagen, unser Leiden und Seufzen schon immer begleitet sind von dem
fremden, unerkannten Christus, der gestorben und auferstanden ist, der uns
aber nicht verlassen hat, sondern mit uns auf dem Weg ist. Christus formt so
eine Kirche auf dem Wege.

Es gelingt aber selbst Menschen, die glauben und die Gegenwart Christi im
Alltag suchen, nicht immer, diese Gegenwart auch zu finden. Sie spiiren seine
begleitende Nihe nicht. Unser Auge ist zu blind, unser Herz zu wenig bereitet,
um Christus zu erkennen, wie er sich um uns miiht.

Wir brauchen die verdeutlichte und sich verdeutlichende Gegenwart Christi
in den liturgischen Feiern. Wir brauchen das Erlebnis, ihn in der Eucharistie
am Brotbrechen zu erkennen, um seine nicht minder wirkliche Gegenwart im
Alltag, die uns dort oft fremd ist, zu entdecken. Wir brauchen die verdeutli-
chenden Gegenwartsweisen Christi, um sagen zu kénnen: ,,Brannte nicht un-
ser Herz, als er mit uns auf dem Weg war?“ Es wiire ein verkiirztes Verstiandnis
der Gegenwart Christi in der Kirche, sie nur in der Messe zu suchen. Es wiirde
aber dem Glauben an die katholische Kirche ebenfalls widersprechen, ihn nur
in den liturgischen Feiern anwesend zu meinen. Vielmehr gilt es, die intensive
Seite der Katholizitit der Kirche zu entdecken: Uberall und an allen Orten, wo
Christus uns begegnet, wird Kirche. Richtiger: Ist Kirche! Es widerspricht der
Gegenwart Christi zu sagen: Jesus ja — Kirche nein. Vielmehr ist richtig: Weil
und wo Christus — darum und dort Kirche.

Die Heiligkeit der Kirche —
»Besonders ist Christus gegenwirtig in den liturgischen Handlungen*

Durch die immerwihrende Gegenwart Christi in der Kirche ist diese Kirche
dem Raum und der Zeit nach umfassend, d.h. katholisch; denn Christus gibt
ibr teil an seiner Raum und Zeit sprengenden, d. h. katholischen Gegenwart.

Gegenwart in den liturgischen Handlungen

Diese Gegenwart Christi, die die eine katholische Kirche bildet, ist nun real,
aber sozusagen noch unartikuliert. Es muB weiter gefragt werden, was diese
immerwihrende Gegenwart Christi und die so als katholisch bestimmte Kirche
bedeuten.

In der erneuten Charakteristik der Gegenwart Christi durch das Konzil liegt
die Antwort: ,,Besonders ist Christus gegenwiirtig in den liturgischen Hand-
lungen.* Beachten wir: Die universelle Gegenwart Christi in den liturgischen
Feiern. Beide Gegenwartsweisen sind wirkliche Gegenwartsweisen, stehen
nicht nebeneinander, sondern ineinander. Die zweite spezifiziert, verdichtet,
verdeutlicht die erste. Und damit stehen wir vor der Frage, was fiir eine im-



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 201

merwihrende Gegenwart Christi gemeint ist, die in den liturgischen Feiern be-
sonders deutlich wird.

a) Anamnese oder Geddchtnis
Jede Liturgie ist zundchst und duBerlich sichtbar eine Feier derer, die an Chri-
stus und an seine in der Kirche anwesende Gegenwart glauben. Sie kommen ja
zusammen im Glauben an Christus. Dieser Glaube beinhaltet das, was Gott in
Christus fiir uns und an uns getan hat und noch immer tut. Alle Liturgie, jeder
Wortgottesdienst, jedes Anhoren der Predigt, jede Tauffeier ist also zunéchst
und vor allem gldubiges Gedéichtnis der Heilstaten Gottes in Christus. Unser
Glaube bekennt hier, daf3 alles, was wir glauben, alles, um was wir bitten, in
Christus vom Vater herabsteigt. Christus ist der Austeiler und Spender der
Heilsgaben Gottes.

In den liturgischen Feiern wird der Glaube an die universelle Gegenwart
Christi in der Kirche aktuiert und spezifiziert zum gldubigen Gedéichtnis der
Heilstaten Gottes in Christus. Liturgie und liturgische Handlungen sind also
vor allem Gedéachtnisfeier der Heilstaten Gottes in Christus. Damit wird das li-
turgische Gedenken, die feierliche Anamnese (An-Denken) zum Raum, in
dem sich der Mensch des Heilswerkes Gottes in Christus erinnert, dieses
Heilswerk sich verinnerlicht. Christus wird uns mit seiner Heilswirksamkeit
innerlich. Die Theologen nennen diese Gegenwart: Aktualprasenz Christi mit
seinem Heilswerk.

Je nach dem besonderen Charakter der liturgischen Feier und ihres Ge-
ddchtnisinhaltes wirkt sich auch eine besondere Heilswirksamkeit Christi an
uns aus: Beim Buflgottesdienst wird uns die Gegenwart Christi zur Versth-
nung. Bei der Tauffeier offenbart sich der seiner Kirche immer gegenwirtige
Christus als der, der uns in seinem Tod das Leben schenkt. In der Feier der
Krankensakramente offenbart er sich als der uns iiber den Tod hinaus beglei-
tende Gott und Arzt zu diesem oder zum jenseitigen Leben.

b) Epiklese oder Flehgebet
Da diese Wirksamkeit Christi, ebenso wie die dauernde Gegenwart Christi in
der Kirche immer Geschenk sind, freies, gnadenhaftes Gegenwirtigsein und
Wirksamwerden Christi an und in uns, hat jede liturgische Feier, vom Men-
schen, von der Kirche her gesehen, Bittcharakter. Wir flehen Maranatha:
Komm, Herr Jesus, komm! Und damit vollzichen wir ,,neben‘ und in dem er-
sten Element jeder Liturgie und jeder kirchlichen Feier—eben ,,neben‘ und in
dem Andenken an das Heilswerk Christi — das zweite Element, die Bitte, die
Epiklese. Wir rufen Gott den Vater an, daf} er den seiner Kirche immer und
iiberall gegenwirtigen Christus nun mit seiner besonderen Heilswirksamkeit,
der wir jetzt gedenken, gegenwirtig und wirksam werden lasse. So bitten wir in



Lothar Lies 202

einem BuBgottesdienst um die verséhnende und heilende Gegenwart Christi,
so in der Trauung um seine Treue in dieser Ehe, in dem Anhéren der Predigt
um seine Gegenwart als Lehrer unseres Lebens.

¢) Prdsenz oder Heilsgegenwart
Und damit stehen wir beim dritten Element der liturgischen Feier. Aufgrund
der bleibenden und dauernden Gegenwart Christi in der Kirche ist die Kirche
liberzeugt, daf} ihre Bitten unfehlbar erhort werden. Christus wird mit seinem
Heilswerk, mit seiner Versdhnung, mit seinem Tod und seiner Auferstehung,
mit seiner Heilskraft in den gedenkenden Bittfeiern gegenwiirtig. Das dritte
Element der liturgischen Feier ist also die Gegenwart Christi in diesen Feiern;
sein Heil wird wirksam geméiB unserem gldubig bittenden Gedenken. Mit an-
deren Worten: Der immer in seiner Kirche gegenwiirtige Christus aktuiert in
der Liturgie seine Gegenwart mit und in jener Heilskraft, die wir in unserem
Bitten und Gedenken besonders herausstellen.

Wiéhlen wir zur Verdeutlichung ein heute vielleicht unpopuliires Beispiel! In
einer Litanei zum Namen Jesu beten wir darum, daB die Titel, die in den ver-
schiedenen Anrufungen genannt werden, in und an uns heilswirksam werden.
Christus soll in und an uns seine Gegenwart in jenen Aspekten seines Heils-
wirkens entfalten, die in der Litanei genannt, in Erinnerung gerufen werden.
Es sind Aspekte unserer Unheilssituation. Wenn es in der Anrufung etwa
heiBt: ,,Dusanftmiitiger Jesus*‘, gilt dies auch uns: wir sind es nicht! Wandle du
uns!

d) Wandelnde Gegenwart
Christi Gegenwart ist also in einem gewissen Sinn nicht von der Art, wie wir
Menschen uns gegenwirtig sind. Wir stehen nimlich trotz aller Nihe noch im-
mer distanziert dem Partner gegeniiber. Wir miissen uns vor dem Herzen des
anderen verabschieden. Die heilswirksame Néhe Christi in den liturgischen
Feiern ist aber aktiv. Sie gestaltet uns um. Sie wandelt uns. Und damit dndert
sich die Perspektive: Nicht Christus kommt uns nahe, sondern wir werden ihm
mehr und mehr gegenwirtig. An ihm, mit ihm, durch ihn und in ihm werden wir
erst wirklich, werden so wirklich, wie einer nur von Gott her wirklich sein kann.
Der hl. Paulus konnte rufen: ,,Wer kann uns trennen von der Liebe Christi!
Weder Michte noch Gewalten, weder Himmel noch Holle!*

Diese Gegenwart Christi in den liturgischen Feiern ist also eine aktive, eine
uns umwandelnde, verwandelnde Gegenwart. So wird verstindlich: Christus
wird selbst zur Mitte unserer Gemeinschaft und zur Mitte des einzelnen Men-
schen. Deshalb kdnnen wir bekennen: Christus ist es, der tauft, wenn jemand
tauft. Christus ist es, der verzeiht, wenn jemand verzeiht. Christus ist es, der
uns zu einer neuen Schépfung wandelt.



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 203

e) Eucharistie oder Danksagung

Weil wir die Gegenwart Christi als heilend, uns wandelnd und neugestaltend
erfahren, deshalb danken wir. Dieser Dank betrifft nicht nur uns als aktiv
Dankende. Vielmehr ergreift uns in den liturgischen Feiern Christus selbst in
dieser unserer Danksagung und fiihrt uns zu Gott, zum Vater. Christus bringt
uns ihm zum Opfer. Wir geben uns in ihm an Gott. Das besagt wahre Danksa-
gung. Daher ist jede Heilsgegenwart Gottes in Christus, wie sie in den liturgi-
schen Vollziigen gefeiert wird, zugleich auch Gottes Ausgriff nach uns. Unser
Dank fiir die Gegenwart Christi ist unser Einschwingen in Gott. Wir strecken
die Hand aus in Danksagung, damit Gott sie ergreife und uns annehme zum
Opfer. Und dies in, durch und mit Christus.

Gegenwart in der Heiligkeit der Kirche

In unserem Gedenken der Heilstaten Gottes in Christus, in unserm Bitten um
die heilende und wandelnde Gegenwart Christi, in unserem Danken fiir diese
Gegenwart ist Christus also in besonderer Weise anwesend und formt seine
Kirche. Die Tradition hat dies in eine Kurzformel gegossen: »Ich glaube an die
heilige Kirche.” Und da dies nicht mythologisch oder als stolze Uberheblich-
keit der Kirche auszulegen ist, besagt es: Ich glaube, daB Christus alle Men-
schen in den liturgischen Feiern in seine Gegenwart hineinwandelt und damit
heiligt. Das Bekenntnis des II. Vaticanums zur besonderen Gegenwart Christi
in der Liturgie besagt demnach: Ich glaube an die heilige Kirche. Und umge-
kehrt gilt: Der Satz: ,,Ich glaube an die heilige Kirche* bekennt die besondere,
wirksame, uns von Siindern zu Heiligen wandelnde Gegenwart Christi in den
liturgischen Vollziigen der Kirche, in ihren géttlichen, heiligen und heiligen-
den liturgischen Feiern.

Wie wir das ,,Christus ist immerdar seiner Kirche gegenwiirtig** als Aussage
iber die Katholizitit der Kirche gedeutet haben, so haben wir nun das ,,Chri-
stus ist besonders gegenwirtig in den liturgischen Handlungen** als Bekenntnis
zur heiligen Kirche gedeutet. Wie sich ,,katholisch‘‘ und ,,heilig* gegenseitig
verdeutlichen, so auch die beiden Gegenwartsweisen Christi.

Die Apostolizitat der Kirche —
,» Yor allem ist Christus gegenwirtig unter den eucharistischen Gestalten.*

In der Eucharistiefeier, die Quelle und Hohepunkt des kirchlichen Lebens ist,
wird uns auch Quelle und Hohepunkt der Gegenwart Christi geschenkt. In der
MeBfeier offenbaren die verschiedenen Gegenwartsweisen Christi ihren tief-
sten Grund. Nicht von ungefihr kommt das II. Vatikanische Konzil auf die
Gegenwartsweisen im Zusammenhang mit der Eucharistiefeier zu sprechen.



Lothar Lies 204

Die Frage, warum Christus nun auch noch unter den Gestalten von Brot und
Wein gegenwirtig wird, entspricht der anderen nach dem letzten Grund der
Katholizitdt und Heiligkeit der Kirche. Reicht es hin, dafiir einfach auf die Ge-
genwart Christi zu verweisen?

Die Kirche wurzelt in Christus,
der in die Allgegenwart (Katholizitdt) Gottes hineinstarb.

Die Kirche ist katholisch; denn Christus ist in ihr iiberall, an allen Orten und zu
allen Zeiten gegenwirtig und macht sie so zu einer Gro3e, die an allen Orten
und zu allen Zeiten lebt, also ,,katholisch* ist. Und warum? Weil Christus in
seinem Tod Raum und Zeit, also alles das, was die menschliche Existenz an
eine bestimmte Zeit und einen bestimmten Ort bindet, hinter sich gelassen hat.
Christus hat das, was dem ,,Immer und Uberall*“ entgegensteht — eben das
einmalige Damals und Dort zur Zeitenwende — in seinem Tod durchbrochen.
Christus ist dem Ort und der Zeit nach gestorben. Dennoch hat Jesus sich in
seinem Tod nicht in das Nichts hinein aufgeldst, vielmehr ist er in Gott hinein-
gestorben. Dieses ,,in Gott hineinsterben‘‘ heiflt, er ist in das ,,Immer und
Uberall“ Gottes hineingestorben. Anders gesagt: Wer in das ,,Immer und
Uberall*“ Gottes hineinstirbt, wer sich dem ,,Immer und Uberall*“ Gottes hin-
gibt, der lebt in Gottes ,,Immer und Uberall*“. Und genau das meinen wir,
wenn wir sagen: Christus ist auferstanden und lebt. Er ist immer und iiberall,
weil er von Gott her immer und iiberall ist. Diese immer und iiberall herr-
schende Gegenwart Christi macht jede Gemeinschaft, die diese Gegenwart im
Glauben aufnimmt, zur katholischen Kirche, zur Gemeinschaft von Menschen,
die in und aus dieser Gegenwart Christi immer und iiberall leben.

Die Antwort auf das Fragen, warum Christus immer und iiberall gegenwiir-
tig sein kann, und warum es eine katholische Kirche geben kann, lautet: Weil
Christus gestorben und auferstanden ist. Tod und Auferstehung Christi sind
der Grund, daB die Kirche katholisch ist.

Die Eucharistiefeier begeht nun in ausdriicklicher Weise den Tod und die
Auferstehung Christi. Die katholische Kirche feiert im eucharistischen Ge-
heimnis den Grund ihrer Katholizitdt. Christus ist immer und iiberall gegen-
wiirtig, weil er gestorben und auferstanden ist und nun von Gott her lebt und
uns nahe bleibt. Vordergriindig gedenken wir in der Eucharistiefeier des Todes
und der Auferstehung Christi; aber der von uns als immer und iiberall wirksam
gegenwartig geglaubte Christus schenkt in unserem Gedenken seines Todes
und seiner Auferstehung — also in der liturgischen Handlung — auch den Grund
seiner Gegenwart, néimlich seinen Tod und seine Auferstehung, die gegenwiir-
tig sind in den eucharistischen Gestalten. Das Brot und der Wein werden zu
seinem Leib, der gelitten hat und auferstanden ist. ,,Deinen Tod verkiinden wir



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 205

und Deine Auferstehung preisen wir‘, 148t die eucharistische Liturgie uns sa-
gen. Von der Kirche her gesehen und formuliert, besagt dies: Die Eucharistie-
feier 146t den Grund der Katholizitit der Kirche greifbar anwesend sein. Denn
der mit seinem gestorbenen und auferstandenen Leib in den eucharistischen
Gestalten gegenwirtige Christus ist der Grund der Katholizitit der Kirche.

Der gegenwirtige Tod Christi, aufgehoben in dem verklédrten Leib Christi
unter den eucharistischen Gestalten, bezeugt das ,,Hingegeben fiir alle Men-
schen®. Die Gegenwart des verklarten Leibes Christi unter den eucharisti-
schen Gestalten bezeugt das ,,Ich bin bei euch alle Tage**. Der immer in seiner
Kirche gegenwirtige Christus bezeugt und bewirkt in der Gegenwart seines ge-
storbenen und auferstandenen Leibes unter den eucharistischen Gestalten die
Katholizitat der Kirche und den Grund dieser Katholizitit. Deshalb kann auch
Augustinus verkiinden: Die Kirche, der mystische, der ,katholische* Leib
Christi liegt auf dem Altar, wenn der wahre Leib Christi dort liegt.

Die Kirche lebt aus der Gegenwart Christi,
der Heiligkeit bringt

In der Eucharistiefeier als Quelle und Hohepunkt des kirchlichen Lebens voll-
zieht sich auch jene Gegenwart Christi, die die liturgische Konstitution des II.
Vaticanums mit ,,besonders‘‘ (praesertim) charakterisiert. Christus ist es, der
in den Deute-Worten (,,Das ist mein Leib. Das ist mein Blut.*“) die eucharisti-
schen Gaben wandelt. Diese Gegenwartsweise Christi heiligt die Kirche. Der
Abschnitt 7 der Liturgiekonstitution bekennt, ,,vor allem ist Christus anwe-
send unter den eucharistischen Gestalten‘, und weist damit auf die innerste
Weise hin, in der Christus in einer Kirche seinem Tod und seiner Auferstehung
gegenwirtig wird. Diese seine Gegenwart greift nach den Symbolen von Brot
und Wein aus, die die Gldubigen und ihre Gemeinschaft darstellen. Sie voll-
zieht ihre heiligende Kraft an ihnen in der Weise, da die Zeichen aus ihrer in-
nerweltlichen Wirklichkeit herausgenommen, von Christus her gewandelt
werden und so sein in den Tod gegebener und auferstandener Leib und sein
Blut sind. Diese Gegenwart Christi ist das deutlichste Zeichen der heiligenden
und wandelnden Kraft Christi. In der eucharistischen Wandlung erfahren wir
jene Kraft der Heiligung und Wandlung in ihrem Kern, mit der Christus auf
uns ausgreifen, uns heiligen und wandeln will zu einer neuen Schopfung. Die
reale Gegenwart Christi in den Gestalten von Brot und Wein ist die Verdich-
tung der heiligenden Wirksamkeit Christi.

Der letzte Grund der Heiligkeit der Kirche und der heiligenden Gegenwart
Christi in dieser Kirche ist der Tod und die Auferstehung Christi selbst. In sei-
nem Tod vergeht alles Irdische, dem Tod Geweihte. Und seine Auferstehung
verbindet alles mit Gott, 148t uns ewig leben und macht uns heilig. Somit setzt



Lothar Lies 206

sich Christus in der Eucharistiefeier als Urgrund der Heiligkeit der Kirche ge-
genwirtig. Wenn wir also beten: ,,Deinen Tod, o Herr, verkiinden wir, Deine
Auferstehung preisen wir*, dann preisen wir Christus wegen seiner die Kirche
heiligenden und uns wandelnden Gegenwart, die in den eucharistischen Ge-
stalten ihren heutigen und damaligen Grund findet.

Die Kirche ruht
auf dem Glauben der Apostel an Jesus Christus

Aber damit nicht genug. Die Gegenwart des Todes und der Auferstehung
Christi in den eucharistischen Gestalten seines Leibes und Blutes bezeugt auch
noch den letzten Grund des Glaubens der Kirche und den letzten Grund des
Glaubens der Apostel: Der vordsterliche Jesus hat gelitten und ist auferstan-
den. Die Kirche ist in ihrem Glauben an Tod und Auferstehung immer und
bleibend an die Erfahrung und den Glauben der Apostel gebunden. So ist sie
auf die Apostel gegriindet. Deshalb ist sie apostolisch. ,,Apostolisch* im ei-
gentlichen Sinne des Wortes besagt nicht zuerst apostolisches Tun, sondern auf
die Apostel und ihren Glauben gegriindet sein. Und dieser Glaube der Apostel
lautet: Der vordsterliche Jesus, der gelitten hat — er ist auferstanden. Der in der
Kirche immer und iiberall gegenwirtige Christus —er bezeugt den Glauben der
Apostel noch heute, da er seinen gestorbenen und auferstandenen Leib ge-
genwirtig setzt. Er ist der Grund des apostolischen Glaubens der Kirche und
legt ihn stets neu aus. Er bezeugt, daB die Kirche in ihrem Wesen apostolisch
ist. Es ist nicht nur ein Bezeugen von etwas, das war; vielmehr ist Jesus selbst in
seinem gestorbenen und auferstandenen Leib anwesend und bezeugt sich
selbst als den Urzeugen der Zeugenschaft der Apostel. Christus macht mit der
Realpriisenz seines Leibes und Blutes die Kirche heute und immer in ihrem
Wesen apostolisch. Die Eucharistiefeier ist der Raum, in dem Christus als der
Urapostel durch seinen gestorbenen und auferstandenen Leib den Glauben
der Apostel ermdglicht, realisiert und ihn heilsbedeutsam erfiillt. Das I1. Vati-
kanum, das die Gegenwart Christi ,,immer in der Kirche*, ,,besonders in den
liturgischen Vollziigen*, ,,vor allem aber unter den eucharistischen Gestalten*
erkennt, meint dies: Die Gegenwart Christi ist der Grund der einen Kirche;
ihre Ziige der Katholizitt, der Heiligkeit und der Apostolizitit werden in der
einen Eucharistiefeier verdeutlicht und real verwirklicht durch die leibhaftige
Gegenwart des gestorbenen und verklirten Leibes und Blutes Christi. Daher
ist die Eucharistiefeier Quelle und Gipfel des kirchlichen Lebens, der Katholi-
zitdt, Heiligkeit und Apostolizitit, aber auch Zentrum und Grund, wie Chri-
stus in dieser Kirche auf verschiedene Weise anwesend ist.





