
Lothar Lies 196 

1981, 396f; Lateinamerikanische Basisgemeinden. Basis einer neuen Form von Kirche hierzulan- 
de?, in: Goldstein, H. (Hg.), Befreiungstheologie, Düsseldorf 1981, 139ff. Greinacher, Norbert: 
Die Kirche der Armen, München 1980. Hartmann, Günther: Christliche Basisgruppen und ihre 
befreiende Praxis. Erfahrungen im Nordosten Brasiliens, Mainz/München 1980. Kestel, Donat 
N.: Basisgemeinschaften und ihre Leitung, in: Brasilien Dialog 1, 1980, 32ff. Lange, Mar- 
Xm/lblacker, Reinhold: Christenverfolgung in Südamerika, Freiburg/Basel/Wien 1979. Bühl- 
mann, Walbert: Wo der Glaube lebt. Einblicke in die Lage der Weltkirche, Freiburg/Basel/Wien 
1974. Prien, Hans-Jürgen: Die Geschichte des Christentums in Lateinamerika, Göttingen 1978, 
bes. 1109ff. Rahner, Karl: Basisgemeinden, in: Schriften zur Theologie, Band XIV, Zürich/Ein- 
siedeln/Köln 1980, 265ff. 

Die drei Weisen der Gegenwart Christi 
in seiner Kirche 
Lothar Lies, Innsbruck 

Walter Kern 
zum 60. Geburtstae 

Es ist älteste und beste Überzeugung der Kirche, den erhöhten Christus auf 
mannigfache und damit auch verschiedene Weise in der Gemeinschaft der an 
ihn Glaubenden gegenwärtig zu sehen. Das II. Vatikanische Konzil hat uns 
diese Glaubenserfahrung wieder neu ins Bewußtsein gerufen: 

Um dieses große Werk (der Danksagung) voll zu verwirklichen, ist 
Christus seiner Kirche immerdar gegenwärtig, besonders in den liturgi- 
schen Handlungen. Gegenwärtig ist er im Opfer der Messe sowohl in der 
Person dessen, der den priesterlichen Dienst vollzieht • denn •derselbe 
bringt das Opfer jetzt dar durch den Dienst der Priester, der sich einst am 
Kreuze selbst dargebracht hat" - wie vor allem unter den eucharisti- 
schen Gestalten. Gegenwärtig ist er mit seiner Kraft in den Sakramen- 
ten, so daß, wenn immer einer tauft, Christus selber tauft. Gegenwärtig 
ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die heiligen Schriften in 
der Kirche gelesen werden. Gegenwärtig ist er schließlich, wenn die Kir- 
che betet und singt, er, der versprochen hat: •Wo zwei oder drei ver- 
sammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen." (Mt 
18,20) 

Liest man diesen Text genauer, zeigt sich eine Steigerung in der Schilderung 
der Gegenwartsweisen Christi: 

1. Christus ist seiner Kirche immerdar gegenwärtig (semper adest); 
2. besonders ist Christus gegenwärtig in den liturgischen Handlungen (prae- 



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 197 

sertim adest in actionibus liturgicis), weil Christus es ist, der tauft, der das eu- 
charistische Opfer darbringt, wenn wir taufen, Eucharistie feiern usw.; 

3. vor allem ist Christus gegenwärtig unter den eucharistischen Gestalten 
von Brot und Wein (tum maxime adest sub speciebus eucharisticis). 

Die Steigerung führt von einem undifferenzierten •immerdar" (semper) 
über ein •besonders" (praesertim) bis zu einem •vor allem (tum maxime) ge- 
genwärtig". • Vor einem Irrtum sei schon hier gewarnt. Das Konzil will auf 
keinen Fall eine Steigerung in der Realität und Wirklichkeit der Anwesenheit 
behaupten, als ob etwa die bleibende Anwesenheit Christi in der Kirche weni- 
ger wirklich sei als in den eucharistischen Gestalten. Es ist eher eine Verdeutli- 
chung der Anwesenheitsweisen Christi, wobei keine die andere aufrieben soll. 

Im folgenden Beitrag bemühen wir uns - wie dies nicht nur jede wissen- 
schaftliche Theologie, sondern auch alle Spiritualität tun muß • um eine 
Zuordnung der Gegenwartsweisen Christi zu dem Kirchen-Bekenntnis des 
Credo. So können wir die verschiedenen Anwesenheitsweisen Christi in den 
Rahmen unseres Glaubensbewußtseins stellen und erhellen damit beides - un- 
ser Taufcredo und die Konzilsaussagen über die Weisen der Gegenwart Chri- 
sti. Es handelt sich um die Elemente des Satzes: •Ich glaube an die eine, heili- 
ge, katholische und apostolische Kirche". Dabei wird auch verständlich wer- 
den, wie unsinnig der Slogan •Jesus ja - Kirche nein" ist. 

Wie die vier Bekenntnisse zu der einen, heiligen, katholischen und apostoli- 
schen Kirche nicht vier verschiedene Kirchen meinen, sondern als Aspekte ein 
und derselben Kirche gesehen werden müssen, so dürfen wir auch die ver- 
schiedenen Gegenwartsweisen Christi nicht als sich gegenseitig ausschließend 
verstehen, sondern müssen sie als Aspekte der einen umfassenden Gegenwart 
des Auferstandenen erkennen. Wir wollen also nicht nur eine Interpretation 
des Artikels 7 der Liturgiekonstitution, sondern die Aussagen über die Gegen- 
wart Christi in den Zusammenhang unseres kirchlichen Glaubens stellen. 

Die Katholizität der Kirche • 
•Christus ist seiner Kirche immerdar gegenwärtig" 

Das Bekenntnis •Christus ist immerdar seiner Kirche gegenwärtig" antwortet 
der Frage des Menschen, die sich schon die Emmausperikope bei Lukas stellte: 
Wo begegnen wir heute dem Auferstandenen? Die schlichte Antwort des 
Glaubens lautet: Wir begegnen dem Auferstandenen in der Kirche, weil ihr 
Christus immerdar gegenwärtig ist. 

Die Kirche galt und gilt als die Arche, die den neuen Noah birgt. Diese 
Glaubensüberzeugung hatte aber da und dort zur Folge, daß sich die Kirche 
triumphalistisch vor den Herrn stellte; wenigstens erweckte sie den Anschein, 
mit ihrem Glanz Christus zu verdunkeln. 



Lothar Lies 198 

So wahr es ist, daß die Kirche Christus birgt, so wahr ist es aber auch, daß 
nicht sie die bleibende Gegenwart Christi selbstherrlich aus sich heraussetzt. 
Sondern: Christus, der für alle Menschen gestorben und auferstanden ist und 
alle Menschen liebt, formt durch seine immerwährende Gegenwart die Kirche. 
Um diese Wirklichkeit des Auferstandenen herum erwächst Kirche, so wie die 
Urkirche sich um den Auferstandenen und seine bleibende Nähe sammelte. 
•Wir haben den Herrn gesehen" - war das kirchenbildende Wort der Jünger. 
•Ich bleibe bei euch" - ist kirchenbildendes Wort Christi. 

Und damit stehen wir bei der zentralen Frage, die in dem Bekenntnis •Chri- 
stus ist seiner Kirche immerdar gegenwärtig" eingeschlossen ist: Zu welcher 
Kirche formt die Gegenwart Christi die Gemeinschaft der Gläubigen? 

Der extensive Sinn der Gegenwart Christi in der Kirche 

Wir sprechen von einer immerwährenden Gegenwart Christi in der Kirche. 
Diese stete Gegenwart bestimmt die Kirche zu einer immerwährenden Kirche, 
zu einer allzeitigen Kirche, zu einer Kirche, die der Zeit nach umfassend ist. 
Der gegenwärtige Christus gibt der Kirche teil an seinem •Immer". Er treibt 
die Kirche von der Vergangenheit in die Gegenwart. Er eröffnet ihr die Zu- 
kunft. Christus ist der Herr der Zeit. In menschlichen Vorstellungen sagen wir: 
Christus ist der Kirche gegenwärtig. In Wirklichkeit muß man sagen: Die Kir- 
che wird von Christus in seine Gegenwart, in sein •Immer" hineingenommen, 
besteht aus und in seinem •Immer". Seine Gegenwart und Ewigkeit bilden den 
Existenzgrund der Kirche. Das heißt aber auch, daß die Kirche sich in dieser 
Gegenwart erst bildet. Somit gilt: Nicht die Kirche •schafft" die Gegenwart 
Christi, sondern die ewige Gegenwart Christi •schafft" und erwirkt die Kirche. 
Und zwar über den Tod hinaus. 

Wenn in diesem Sinne von Zeit gesprochen wird, ist auch die Vorstellung des 
Raumes eingeschlossen. Man muß daher auch sagen, daß das Bekenntnis 
•Christus ist immer in seiner Kirche gegenwärtig" das Bekenntnis einschließt: 
Christus ist überall in seiner Kirche gegenwärtig. 

Und wiederum gilt: wenn wir in menschlichen Vorstellungen sagen, Christus 
ist überall in der Kirche gegenwärtig, dann ist dies von Gott und Christus her 
gesehen: Christus hat die Initiative; Christus macht die Orte, wo er gegenwär- 
tig ist, zur Kirche. Das •Schaffen" Christi ist somit dem Jetztbestand der Kir- 
che weit voraus, weit überlegen. 

Hinzu kommt eine weitere Einsicht. Da Christus das Heil aller Menschen 
und des gesamten Kosmos will, bestimmt er letztlich die ganze Welt zum Raum 
seiner Gegenwart. Diese universelle Gegenwart drückte die frühe und mittel- 
alterliche Kirche in dem Bild des Pantokrator aus. Christus, der überall ist, be- 
stimmt auch die Kirche, an allen Orten zu sein. Die universelle Gegenwart 
Christi weitet die Kirche zur Kirche an allen Orten. 



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 199 

Kurzum: Die bleibende Gegenwart Christi in der Kirche macht die Kirche 
zu einer alle Zeit und allen Raum umfassenden Kirche. Und genau das versteht 
man seit der Frühzeit des Christentums unter •katholisch". Katholisch ist ja 
nicht eine Bezeichnung für eine Konfession im Unterschied zu •evangelisch" 
oder •orthodox" (die letztlich auch keine •konfessionellen" Termini sind). 
Katholisch meint •umfassend" dem Raum und der Zeit nach. Die dauernde 
Gegenwart Christi in der Kirche, eine Gegenwart, die allen Raum und alle Zeit 
übersteigt, zwingt die Kirche zur Katholizität, schafft die Kirche als katholi- 
sche. 

Damit haben wir eine Erkenntnis des II. Vatikanums nachvollzogen, die sich 
so ausdrücken läßt: Je tiefer man das •Christus ist in seiner Kirche immer ge- 
genwärtig" versteht, um so mehr und besser versteht man auch, daß dieses •in" 
niemals in einem ausschließlichen, wohl aber in einem einschließenden und 
überragenden Sinn verstanden werden muß. 

Denn würde man sagen: Christus ist nur in der Kirche anwesend, dann 
würde die Kirche über Christus stehen. Sagt man: •Christus ist immer in der 
Kirche anwesend", dann sprengt man die Grenzen unserer Vorstellung von 
Kirche, macht die Kirche zur katholischen, das heißt dem Raum und der Zeit 
nach umfassenden Kirche. Das schließt, wie das II. Vaticanum ebenfalls be- 
tont, die Einsicht ein: •Christus steht über und gegenüber der Kirche", an allen 
Orten und zu allen Zeiten. Oft anonym, unerkannt, eben wie damals der 
Fremde, dem die Emmausjünger begegnet sind; wie auch heute in fremden 
Kulturen, Erdteilen und Sozialstrukturen; wie jener Rufer, der Paulus von 
Kleinasien nach Europa rief. 

Damit haben wir den extensiven Sinn des Bekenntnisses zur katholischen 
Kirche gefunden: Christus ist immerdar in seiner Kirche gegenwärtig. 

Der intensive Sinn der Gegenwart Christi in der Kirche 

Das II. Vaticanum betont die Gegenwart Christi in der Kirche und unterschei- 
det sie von der Gegenwart Christi in den liturgischen Feiern und von seiner 
Gegenwart unter den eucharistischen Gestalten. Die Gegenwart Christi ereig- 
net sich also innerhalb der Kirche nicht nur in der Liturgie, nicht nur in der Eu- 
charistie. Sie ereignet sich an allen Orten und zu allen Zeiten, wo Christi Ge- 
genwart Kirche •schafft". Die Gegenwart Christi bildet Kirche in den alltägli- 
chen Situationen, in der Familie, in allen Dunkelheiten menschlicher Existenz. 
Besonders in den Situationen, in denen wir wie die Emmausjünger - ohne 
Christus zu erkennen - fragen: •Bist Du der einzige Fremdling in Jerusalem, 
der nicht weiß, was dort geschehen ist", der nicht weiß, wie es mir geht? Auch 
dort •schafft" Christus Kirche. Das Wissen: •Christus ist immer in seiner Kir- 
che anwesend" - ist uns Hinweis dafür, daß unsere Fragen, Schwierigkeiten 



Lothar Lies 200 

und Klagen, unser Leiden und Seufzen schon immer begleitet sind von dem 
fremden, unerkannten Christus, der gestorben und auferstanden ist, der uns 
aber nicht verlassen hat, sondern mit uns auf dem Weg ist. Christus formt so 
eine Kirche auf dem Wege. 

Es gelingt aber selbst Menschen, die glauben und die Gegenwart Christi im 
Alltag suchen, nicht immer, diese Gegenwart auch zu finden. Sie spüren seine 
begleitende Nähe nicht. Unser Auge ist zu blind, unser Herz zu wenig bereitet, 
um Christus zu erkennen, wie er sich um uns müht. 

Wir brauchen die verdeutlichte und sich verdeutlichende Gegenwart Christi 
in den liturgischen Feiern. Wir brauchen das Erlebnis, ihn in der Eucharistie 
am Brotbrechen zu erkennen, um seine nicht minder wirkliche Gegenwart im 
Alltag, die uns dort oft fremd ist, zu entdecken. Wir brauchen die verdeutli- 
chenden Gegenwartsweisen Christi, um sagen zu können: •Brannte nicht un- 
ser Herz, als er mit uns auf dem Weg war?" Es wäre ein verkürztes Verständnis 
der Gegenwart Christi in der Kirche, sie nur in der Messe zu suchen. Es würde 
aber dem Glauben an die katholische Kirche ebenfalls widersprechen, ihn nur 
in den liturgischen Feiern anwesend zu meinen. Vielmehr gilt es, die intensive 
Seite der Katholizität der Kirche zu entdecken: Überall und an allen Orten, wo 
Christus uns begegnet, wird Kirche. Richtiger: Ist Kirche! Es widerspricht der 
Gegenwart Christi zu sagen: Jesus ja - Kirche nein. Vielmehr ist richtig: Weil 
und wo Christus - darum und dort Kirche. 

Die Heiligkeit der Kirche - 
•Besonders ist Christus gegenwärtig in den liturgischen Handlungen" 

Durch die immerwährende Gegenwart Christi in der Kirche ist diese Kirche 
dem Raum und der Zeit nach umfassend, d.h. katholisch; denn Christus gibt 
ihr teil an seiner Raum und Zeit sprengenden, d. h. katholischen Gegenwart. 

Gegenwart in den liturgischen Handlungen 

Diese Gegenwart Christi, die die eine katholische Kirche bildet, ist nun real, 
aber sozusagen noch unartikuliert. Es muß weiter gefragt werden, was diese 
immerwährende Gegenwart Christi und die so als katholisch bestimmte Kirche 
bedeuten. 

In der erneuten Charakteristik der Gegenwart Christi durch das Konzil liegt 
die Antwort: •Besonders ist Christus gegenwärtig in den liturgischen Hand- 
lungen." Beachten wir: Die universelle Gegenwart Christim den liturgischen 
Feiern. Beide Gegenwartsweisen sind wirkliche Gegenwartsweisen, stehen 
nicht nebeneinander, sondern ineinander. Die zweite spezifiziert, verdichtet, 
verdeutlicht die erste. Und damit stehen wir vor der Frage, was für eine im- 



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 201 

merwährende Gegenwart Christi gemeint ist, die in den liturgischen Feiern be- 
sonders deutlich wird. 

a) Anamnese oder Gedächtnis 
Jede Liturgie ist zunächst und äußerlich sichtbar eine Feier derer, die an Chri- 
stus und an seine in der Kirche anwesende Gegenwart glauben. Sie kommen ja 
zusammen im Glauben an Christus. Dieser Glaube beinhaltet das, was Gott in 
Christus für uns und an uns getan hat und noch immer tut. Alle Liturgie, jeder 
Wortgottesdienst, jedes Anhören der Predigt, jede Tauffeier ist also zunächst 
und vor allem gläubiges Gedächtnis der Heilstaten Gottes in Christus. Unser 
Glaube bekennt hier, daß alles, was wir glauben, alles, um was wir bitten, in 
Christus vom Vater herabsteigt. Christus ist der Austeiler und Spender der 
Heilsgaben Gottes. 

In den liturgischen Feiern wird der Glaube an die universelle Gegenwart 
Christi in der Kirche aktuiert und spezifiziert zum gläubigen Gedächtnis der 
Heilstaten Gottes in Christus. Liturgie und liturgische Handlungen sind also 
vor allem Gedächtnisfeier der Heilstaten Gottes in Christus. Damit wird das li- 
turgische Gedenken, die feierliche Anamnese (An-Denken) zum Raum, in 
dem sich der Mensch des Heilswerkes Gottes in Christus erinnert, dieses 
Heilswerk sich verinnerlicht. Christus wird uns mit seiner Heilswirksamkeit 
innerlich. Die Theologen nennen diese Gegenwart: Aktualpräsenz Christi mit 
seinem Heilswerk. 

Je nach dem besonderen Charakter der liturgischen Feier und ihres Ge- 
dächtnisinhaltes wirkt sich auch eine besondere Heilswirksamkeit Christi an 
uns aus: Beim Bußgottesdienst wird uns die Gegenwart Christi zur Versöh- 
nung. Bei der Tauffeier offenbart sich der seiner Kirche immer gegenwärtige 
Christus als der, der uns in seinem Tod das Leben schenkt. In der Feier der 
Krankensakramente offenbart er sich als der uns über den Tod hinaus beglei- 
tende Gott und Arzt zu diesem oder zum jenseitigen Leben. 

b) Epiklese oder Flehgebet 
Da diese Wirksamkeit Christi, ebenso wie die dauernde Gegenwart Christi in 
der Kirche immer Geschenk sind, freies, gnadenhaftes Gegenwärtigsein und 
Wirksamwerden Christi an und in uns, hat jede liturgische Feier, vom Men- 
schen, von der Kirche her gesehen, Bittcharakter. Wir flehen Maranatha: 
Komm, Herr Jesus, komm! Und damit vollziehen wir •neben" und in dem er- 
sten Element jeder Liturgie und jeder kirchlichen Feier • eben •neben" und in 
dem Andenken an das Heilswerk Christi - das zweite Element, die Bitte, die 
Epiklese. Wir rufen Gott den Vater an, daß er den seiner Kirche immer und 
überall gegenwärtigen Christus nun mit seiner besonderen Heilswirksamkeit, 
der wir jetzt gedenken, gegenwärtig und wirksam werden lasse. So bitten wir in 



Lothar Lies 202 

einem Bußgottesdienst um die versöhnende und heilende Gegenwart Christi, 
so in der Trauung um seine Treue in dieser Ehe, in dem Anhören der Predigt 
um seine Gegenwart als Lehrer unseres Lebens. 

c) Präsenz oder Heilsgegenwart 
Und damit stehen wir beim dritten Element der liturgischen Feier. Aufgrund 
der bleibenden und dauernden Gegenwart Christi in der Kirche ist die Kirche 
überzeugt, daß ihre Bitten unfehlbar erhört werden. Christus wird mit seinem 
Heilswerk, mit seiner Versöhnung, mit seinem Tod und seiner Auferstehung, 
mit seiner Heilskraft in den gedenkenden Bittfeiern gegenwärtig. Das dritte 
Element der liturgischen Feier ist also die Gegenwart Christi in diesen Feiern; 
sein Heil wird wirksam gemäß unserem gläubig bittenden Gedenken. Mit an- 
deren Worten: Der immer in seiner Kirche gegenwärtige Christus aktuiert in 
der Liturgie seine Gegenwart mit und in jener Heilskraft, die wir in unserem 
Bitten und Gedenken besonders herausstellen. 

Wählen wir zur Verdeutlichung ein heute vielleicht unpopuläres Beispiel! In 
einer Litanei zum Namen Jesu beten wir darum, daß die Titel, die in den ver- 
schiedenen Anrufungen genannt werden, in und an uns heilswirksam werden. 
Christus soll in und an uns seine Gegenwart in jenen Aspekten seines Heils- 
wirkens entfalten, die in der Litanei genannt, in Erinnerung gerufen werden. 
Es sind Aspekte unserer Unheilssituation. Wenn es in der Anrufung etwa 
heißt: •Du sanftmütiger Jesus", gilt dies auch uns: wir sind es nicht! Wandle du 
uns! 

d) Wandelnde Gegenwart 
Christi Gegenwart ist also in einem gewissen Sinn nicht von der Art, wie wir 
Menschen uns gegenwärtig sind. Wir stehen nämlich trotz aller Nähe noch im- 
mer distanziert dem Partner gegenüber. Wir müssen uns vor dem Herzen des 
anderen verabschieden. Die heilswirksame Nähe Christi in den liturgischen 
Feiern ist aber aktiv. Sie gestaltet uns um. Sie wandelt uns. Und damit ändert 
sich die Perspektive: Nicht Christus kommt uns nahe, sondern wir werden ihm 
mehr und mehr gegenwärtig. An ihm, mit ihm, durch ihn und in ihm werden wir 
erst wirklich, werden so wirklich, wie einer nur von Gott her wirklich sein kann. 
Der hl. Paulus konnte rufen: •Wer kann uns trennen von der Liebe Christi! 
Weder Mächte noch Gewalten, weder Himmel noch Hölle!" 

Diese Gegenwart Christi in den liturgischen Feiern ist also eine aktive, eine 
uns umwandelnde, verwandelnde Gegenwart. So wird verständlich: Christus 
wird selbst zur Mitte unserer Gemeinschaft und zur Mitte des einzelnen Men- 
schen. Deshalb können wir bekennen: Christus ist es, der tauft, wenn jemand 
tauft. Christus ist es, der verzeiht, wenn jemand verzeiht. Christus ist es, der 
uns zu einer neuen Schöpfung wandelt. 



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 203 

e) Eucharistie oder Danksagung 
Weil wir die Gegenwart Christi als heilend, uns wandelnd und neugestaltend 
erfahren, deshalb danken wir. Dieser Dank betrifft nicht nur uns als aktiv 
Dankende. Vielmehr ergreift uns in den liturgischen Feiern Christus selbst in 
dieser unserer Danksagung und führt uns zu Gott, zum Vater. Christus bringt 
uns ihm zum Opfer. Wir geben uns in ihm an Gott. Das besagt wahre Danksa- 
gung. Daher ist jede Heilsgegenwart Gottes in Christus, wie sie in den liturgi- 
schen Vollzügen gefeiert wird, zugleich auch Gottes Ausgriff nach uns. Unser 
Dank für die Gegenwart Christi ist unser Einschwingen in Gott. Wir strecken 
die Hand aus in Danksagung, damit Gott sie ergreife und uns annehme zum 
Opfer. Und dies in, durch und mit Christus. 

Gegenwart in der Heiligkeit der Kirche 

In unserem Gedenken der Heilstaten Gottes in Christus, in unserm Bitten um 
die heilende und wandelnde Gegenwart Christi, in unserem Danken für diese 
Gegenwart ist Christus also in besonderer Weise anwesend und formt seine 
Kirche. Die Tradition hat dies in eine Kurzformel gegossen: »Ich glaube an die 
heilige Kirche." Und da dies nicht mythologisch oder als stolze Überheblich- 
keit der Kirche auszulegen ist, besagt es: Ich glaube, daß Christus alle Men- 
schen in den liturgischen Feiern in seine Gegenwart hineinwandelt und damit 
heiligt. Das Bekenntnis des II. Vaticanums zur besonderen Gegenwart Christi 
in der Liturgie besagt demnach: Ich glaube an die heilige Kirche. Und umge- 
kehrt gilt: Der Satz: •Ich glaube an die heilige Kirche" bekennt die besondere, 
wirksame, uns von Sündern zu Heiligen wandelnde Gegenwart Christi in den 
liturgischen Vollzügen der Kirche, in ihren göttlichen, heiligen und heiligen- 
den liturgischen Feiern. 

Wie wir das •Christus ist immerdar seiner Kirche gegenwärtig" als Aussage 
über die Katholizität der Kirche gedeutet haben, so haben wir nun das •Chri- 
stus ist besonders gegenwärtig in den liturgischen Handlungen" als Bekenntnis 
zur heiligen Kirche gedeutet. Wie sich •katholisch" und •heilig" gegenseitig 
verdeutlichen, so auch die beiden Gegenwartsweisen Christi. 

Die Apostolizität der Kirche - 
•Vor allem ist Christus gegenwärtig unter den eucharistischen Gestalten." 

In der Eucharistiefeier, die Quelle und Höhepunkt des kirchlichen Lebens ist, 
wird uns auch Quelle und Höhepunkt der Gegenwart Christi geschenkt. In der 
Meßfeier offenbaren die verschiedenen Gegenwartsweisen Christi ihren tief- 
sten Grund. Nicht von ungefähr kommt das II. Vatikanische Konzil auf die 
Gegenwartsweisen im Zusammenhang mit der Eucharistiefeier zu sprechen. 



Lothar Lies 204 

Die Frage, warum Christus nun auch noch unter den Gestalten von Brot und 
Wein gegenwärtig wird, entspricht der anderen nach dem letzten Grund der 
Katholizität und Heiligkeit der Kirche. Reicht es hin, dafür einfach auf die Ge- 
genwart Christi zu verweisen? 

Die Kirche wurzelt in Christus, 
der in die Allgegenwart (Katholizität) Gottes hineinstarb. 

Die Kirche ist katholisch; denn Christus ist in ihr überall, an allen Orten und zu 
allen Zeiten gegenwärtig und macht sie so zu einer Größe, die an allen Orten 
und zu allen Zeiten lebt, also •katholisch" ist. Und warum? Weil Christus in 
seinem Tod Raum und Zeit, also alles das, was die menschliche Existenz an 
eine bestimmte Zeit und einen bestimmten Ort bindet, hinter sich gelassen hat. 
Christus hat das, was dem •Immer und Überall" entgegensteht - eben das 
einmalige Damals und Dort zur Zeitenwende - in seinem Tod durchbrochen. 
Christus ist dem Ort und der Zeit nach gestorben. Dennoch hat Jesus sich in 
seinem Tod nicht in das Nichts hinein aufgelöst, vielmehr ist er in Gott hinein- 
gestorben. Dieses •in Gott hineinsterben" heißt, er ist in das •Immer und 
Überall" Gottes hineingestorben. Anders gesagt: Wer in das •Immer und 
Überall" Gottes hineinstirbt, wer sich dem •Immer und Überall" Gottes hin- 
gibt, der lebt in Gottes •Immer und Überall". Und genau das meinen wir, 
wenn wir sagen: Christus ist auferstanden und lebt. Er ist immer und überall, 
weil er von Gott her immer und überall ist. Diese immer und überall herr- 
schende Gegenwart Christi macht jede Gemeinschaft, die diese Gegenwart im 
Glauben aufnimmt, zur katholischen Kirche, zur Gemeinschaft von Menschen, 
die in und aus dieser Gegenwart Christi immer und überall leben. 

Die Antwort auf das Fragen, warum Christus immer und überall gegenwär- 
tig sein kann, und warum es eine katholische Kirche geben kann, lautet: Weil 
Christus gestorben und auferstanden ist. Tod und Auferstehung Christi sind 
der Grund, daß die Kirche katholisch ist. 

Die Eucharistiefeier begeht nun in ausdrücklicher Weise den Tod und die 
Auferstehung Christi. Die katholische Kirche feiert im eucharistischen Ge- 
heimnis den Grund ihrer Katholizität. Christus ist immer und überall gegen- 
wärtig, weil er gestorben und auferstanden ist und nun von Gott her lebt und 
uns nahe bleibt. Vordergründig gedenken wir in der Eucharistiefeier des Todes 
und der Auferstehung Christi; aber der von uns als immer und überall wirksam 
gegenwärtig geglaubte Christus schenkt in unserem Gedenken seines Todes 
und seiner Auferstehung - also in der liturgischen Handlung - auch den Grund 
seiner Gegenwart, nämlich seinen Tod und seine Auferstehung, die gegenwär- 
tig sind in den eucharistischen Gestalten. Das Brot und der Wein werden zu 
seinem Leib, der gelitten hat und auferstanden ist. •Deinen Tod verkünden wir 



Die drei Weisen der Gegenwart Christi in seiner Kirche 205 

und Deine Auferstehung preisen wir", läßt die eucharistische Liturgie uns sa- 
gen. Von der Kirche her gesehen und formuliert, besagt dies: Die Eucharistie- 
feier läßt den Grund der Katholizität der Kirche greifbar anwesend sein. Denn 
der mit seinem gestorbenen und auferstandenen Leib in den eucharistischen 
Gestalten gegenwärtige Christus ist der Grund der Katholizität der Kirche. 

Der gegenwärtige Tod Christi, aufgehoben in dem verklärten Leib Christi 
unter den eucharistischen Gestalten, bezeugt das •Hingegeben für alle Men- 
schen". Die Gegenwart des verklärten Leibes Christi unter den eucharisti- 
schen Gestalten bezeugt das •Ich bin bei euch alle Tage". Der immer in seiner 
Kirche gegenwärtige Christus bezeugt und bewirkt in der Gegenwart seines ge- 
storbenen und auferstandenen Leibes unter den eucharistischen Gestalten die 
Katholizität der Kirche und den Grund dieser Katholizität. Deshalb kann auch 
Augustinus verkünden: Die Kirche, der mystische, der •katholische" Leib 
Christi liegt auf dem Altar, wenn der wahre Leib Christi dort liegt. 

Die Kirche lebt aus der Gegenwart Christi, 
der Heiligkeit bringt 

In der Eucharistiefeier als Quelle und Höhepunkt des kirchlichen Lebens voll- 
zieht sich auch jene Gegenwart Christi, die die liturgische Konstitution des II. 
Vaticanums mit •besonders" (praesertim) charakterisiert. Christus ist es, der 
in den Deute-Worten (•Das ist mein Leib. Das ist mein Blut.") die eucharisti- 
schen Gaben wandelt. Diese Gegenwartsweise Christi heiligt die Kirche. Der 
Abschnitt 7 der Liturgiekonstitution bekennt, •vor allem ist Christus anwe- 
send unter den eucharistischen Gestalten", und weist damit auf die innerste 
Weise hin, in der Christus in einer Kirche seinem Tod und seiner Auferstehung 
gegenwärtig wird. Diese seine Gegenwart greift nach den Symbolen von Brot 
und Wein aus, die die Gläubigen und ihre Gemeinschaft darstellen. Sie voll- 
zieht ihre heiligende Kraft an ihnen in der Weise, daß die Zeichen aus ihrer in- 
nerweltlichen Wirklichkeit herausgenommen, von Christus her gewandelt 
werden und so sein in den Tod gegebener und auferstandener Leib und sein 
Blut sind. Diese Gegenwart Christi ist das deutlichste Zeichen der heiligenden 
und wandelnden Kraft Christi. In der eucharistischen Wandlung erfahren wir 
jene Kraft der Heiligung und Wandlung in ihrem Kern, mit der Christus auf 
uns ausgreifen, uns heiligen und wandeln will zu einer neuen Schöpfung. Die 
reale Gegenwart Christi in den Gestalten von Brot und Wein ist die Verdich- 
tung der heiligenden Wirksamkeit Christi. 

Der letzte Grund der Heiligkeit der Kirche und der heiligenden Gegenwart 
Christi in dieser Kirche ist der Tod und die Auferstehung Christi selbst. In sei- 
nem Tod vergeht alles Irdische, dem Tod Geweihte. Und seine Auferstehung 
verbindet alles mit Gott, läßt uns ewig leben und macht uns heilig. Somit setzt 



Lothar Lies 206 

sich Christus in der Eucharistiefeier als Urgrund der Heiligkeit der Kirche ge- 
genwärtig. Wenn wir also beten: •Deinen Tod, o Herr, verkünden wir, Deine 
Auferstehung preisen wir", dann preisen wir Christus wegen seiner die Kirche 
heiligenden und uns wandelnden Gegenwart, die in den eucharistischen Ge- 
stalten ihren heutigen und damaligen Grund findet. 

Die Kirche ruht 
auf dem Glauben der Apostel an Jesus Christus 

Aber damit nicht genug. Die Gegenwart des Todes und der Auferstehung 
Christi in den eucharistischen Gestalten seines Leibes und Blutes bezeugt auch 
noch den letzten Grund des Glaubens der Kirche und den letzten Grund des 
Glaubens der Apostel: Der vorösterliche Jesus hat gelitten und ist auferstan- 
den. Die Kirche ist in ihrem Glauben an Tod und Auferstehung immer und 
bleibend an die Erfahrung und den Glauben der Apostel gebunden. So ist sie 
auf die Apostel gegründet. Deshalb ist sie apostolisch. •Apostolisch" im ei- 
gentlichen Sinne des Wortes besagt nicht zuerst apostolisches Tun, sondern auf 
die Apostel und ihren Glauben gegründet sein. Und dieser Glaube der Apostel 
lautet: Der vorösterliche Jesus, der gelitten hat - er ist auferstanden. Der in der 
Kirche immer und überall gegenwärtige Christus - er bezeugt den Glauben der 
Apostel noch heute, da er seinen gestorbenen und auferstandenen Leib ge- 
genwärtig setzt. Er ist der Grund des apostolischen Glaubens der Kirche und 
legt ihn stets neu aus. Er bezeugt, daß die Kirche in ihrem Wesen apostolisch 
ist. Es ist nicht nur ein Bezeugen von etwas, das war; vielmehr ist Jesus selbst in 
seinem gestorbenen und auferstandenen Leib anwesend und bezeugt sich 
selbst als den Urzeugen der Zeugenschaft der Apostel. Christus macht mit der 
Realpräsenz seines Leibes und Blutes die Kirche heute und immer in ihrem 
Wesen apostolisch. Die Eucharistiefeier ist der Raum, in dem Christus als der 
Urapostel durch seinen gestorbenen und auferstandenen Leib den Glauben 
der Apostel ermöglicht, realisiert und ihn heilsbedeutsam erfüllt. Das II. Vati- 
kanum, das die Gegenwart Christi •immer in der Kirche", •besonders in den 
liturgischen Vollzügen", •vor allem aber unter den eucharistischen Gestalten" 
erkennt, meint dies: Die Gegenwart Christi ist der Grund der einen Kirche; 
ihre Züge der Katholizität, der Heiligkeit und der Apostolizität werden in der 
einen Eucharistiefeier verdeutlicht und real verwirklicht durch die leibhaftige 
Gegenwart des gestorbenen und verklärten Leibes und Blutes Christi. Daher 
ist die Eucharistiefeier Quelle und Gipfel des kirchlichen Lebens, der Katholi- 
zität, Heiligkeit und Apostolizität, aber auch Zentrum und Grund, wie Chri- 
stus in dieser Kirche auf verschiedene Weise anwesend ist. 




