
Das Brot des Himmels 
Zur eucharistischen Gegenwart Christi* 

Paul Imhof, München 

Jesus Christus tritt in Galiläa (hebr. = Distrikt) auf. Der Wortsinn von Galiläa 
(äthiop. gel = Körper) bedeutet nach einer judenchristlichen Überlieferung 
soviel wie •Dimension des Körperlichen", •Gestaltwelt des Unterwegs- 
seins", •Ort des Leidens", der auf Golgata, dem Ort des höchsten, des erhöh- 
ten Leidens seinen Gipfel und seine Quelle hat. Inmitten von Kapharnaum, 
dem Ort des Trostes (kephr = Dorf, Bleibe; naham = Trost), lehrt Jesus das 
Wort vom Brot des Himmels: Er selbst, das ewige Wort, das in Betlehem (= 
Haus des Brotes) geboren wurde. In der Synagoge, wo sich gläubige Juden und 
gottesfürchtige Menschen zum Hören des Wortes Gottes und zum Gebet ver- 
sammeln, predigt der Messias, das wahre Brot des Himmels. 

Die Not des schwachen Glaubens 

Dieses Wort vom Brot des Himmels ist auch uns zugesprochen, die wir zuwei- 
len in schlechter Trostlosigkeit und in verbittertem Mißmut, arm an Hoffnung 
inmitten der Welt und ihres Leidens dahinleben. Sind wir selbst nicht allzuoft 
dem wirklichen Leben aus der eucharistischen Gegenwart Christi, die uns lie- 
bend danken läßt und so befreit, entfremdet? Versinken wir nicht törichter- 
weise manchmal in einen schwachen, schattenhaften, ohnmächtigen Glauben? 
Hören wir uns nicht heimlich sagen: Irgendwie erinnere die Eucharistiefeier 
schon an Jesus von Nazareth, der es mit uns Menschen gut meinte. Dieses Brot 
bedeute wohl seine Gegenwart. Es verweise auf Ihn, sei ein Zeichen, das den 
Richtungssinn unseres Lebens versinnbildlicht. Aber es sei besser, darüber 
nicht weiter nachzudenken. Möglicherweise zerstöre solches Überlegen den 
letzten Rest an noch vorhandener •Sicherheit". Lassen wir also die Sache auf 
sich selbst beruhen, um nicht unnötig verwirrt zu werden - so sagen wir uns 
selbst ins Ohr; machen wir uns nichts vor: Brot bleibe Brot - und da die Sache 

* Vorabdruck aus: Eucharistie in der Einen Kirche. Regensburger Ökumenisches Symposion 
1981. Hrsg. von Albert Rauch und Paul Imhof, München 1982. Mit Anmerkungen versehene, 
überarbeitete und ergänzte Predigt vom 25. 7. 1981 in St. Matthias (Ostkirchliches Institut Re- 
gensburg) bei der röm.-kath. Eucharistiefeier anläßlich des Regensburger Ökumenischen Sympo- 
sions 1981. Vieles, was beim Thema und zum Terminus •Transsubstantiation" zu entfalten wäre, 
war nicht Gegenstand der folgenden Überlegungen. 

Vgl. zum Ganzen: Eucharistie - Zeichen der Einheit, Erstes Regensburger Ökumenisches 
Symposion. Hrsg. von Ernst Chr. Suttner, Regensburg 1970. 



Paul Imhof 208 

in einem religiösen Kontext betrachtet werde, könne ein wenig verklärende 
Symbolik nicht schaden. 

Wenn wir aber einer solchen Haltung in uns Raum geben, sind wir dann ge- 
genüber dem Geheimnis der Eucharistie nicht fast blind geworden? Hören wir 
so noch auf seine wirkliche, leibhaftige Sprache? Schwanken wir dann nicht 
zwischen der bloßen Feststellung des Tatsächlichen (Brot ist Brot) und einer 
schlechten Re-aktualisierung der verlorenen Sinntiefe durch die Akrobatik 
theologischer Überlegungen hin und her, indem wir von Transsubstantiation 
und Transfinalisation in abstrakter Buchstäblichkeit reden? Nehmen wir die 
Sprache der liturgischen Tradition noch ernst genug?1 Sind wir so nicht selbst 
vom Zeitgeist des Unglaubens und den Mächten der sinnlosen Zerstörung an- 
gesteckt? In vielfacher Weise wird in unseren Tagen die Grundsubstanz des 
Glaubens in Frage gestellt. Aber liegen die Gründe, die uns hindern, z. B. an 
die Heilige Wandlung zu glauben, nicht selten schon im menschlichen Bereich, 
in uns selbst, etwa weil wir uns - aus welchen Motiven auch immer - nicht wan- 
deln wollen oder meinen, es nicht zu können? Dies mag durchaus zuweilen der 
Fall sein (und ist in diesem Sinne eine Folge des Sündenfalles). Aber wir Men- 
schen sind im Grunde keine fertigen Fälle oder unveränderlichen Tatsachen. 
Wir brauchen uns und die anderen nicht als Fälle zu behandeln, sondern kön- 
nen je neu, befreiend und liebend mit uns selbst und unseren Mitmenschen an- 
fangen, in Wandlungen aufbrechen, ohne fatalistisch dem Ich =Ich, Er=Er, 
Sie=Sie ausgeliefert zu sein. Der Versuch, die lebendigen Beziehungen zwi- 
schen den Menschen und zu sich selbst gemäß der platten, bloßen Verstan- 
des-Identität von A=A, B=B, C=C usw. zu konstruieren oder sich auszuden- 
ken, ist unmenschlich und darüber hinaus • unchristlich. 

Brot und Wort des Lebens 

Es ist gut, sich immer wieder zu bemühen, vor dem •Brot-brechen" den 
unendlichen Reichtum der Eucharistie ein wenig zu Wort kommen zu lassen, 
das eine Wort der Wahrheit in Menschenworten zu brechen, durch die sie sich 
selbst austeilt. Dann vollziehen wir - Ihm nachfolgend - in unserer menschli- 

1 Vgl. dazu: Papst Johannes Paul II., Über das Geheimnis und die Verehrung der Heiligsten Eucha- 
ristie, 24. Febr. 1980, S. 33: •Wir sprechen vom .göttlichen Geheimnis', vom ,Allerheiligsten' oder 
,höchsten Gut', d. h. vom ,Sakralen' und,Heiligen' schlechthin. Die Ostkirchen nennen die Messe 
ihrerseits ,raza' oder ,Mysterion', hagiamos, ,quddasa', ,qudasse', d.h. ,Weihe' schlechthin. Hinzu 
kommen die liturgischen Riten, die, um den Sinn für das Heilige zu steigern, Schweigen fordern, 
Stehen oder Knien, das jeweilige Glaubensbekenntnis, Beweihräucherung des Evangelienbuches, 
des Altars, des Priesters und der heiligen Gestalten. Ja, die Riten rufen die Hilfe der Engelwesen 
an, die zum Dienst vor Gott, dem Heiligen, geschaffen wurden, so im Sanktus unserer lateinischen 
Kirchen sowie im ,Trisagion' und im ,Sancta sanctis' der östlichen Liturgien." 

Ausführlich dazu: Jean Corbon, Liturgie aus dem Urquell, (Theologia Romanica XII) übertr. u. 
eingel. v. Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln 1981. 



Das Brot des Himmels 209 

chen Schwachheit, was das Wort Gottes selbst je schon von sich her tut und 
heilsmächtig getan hat. Das Zerbrechen des wahren und lebendigen Wortes in 
die Vielheit von Menschenworten soll geschehen, damit wir tiefer darin leben 
können. Im Brechen des Wortes strömt seine Lebensfülle über, und wir erken- 
nen im Glauben, daß unsere Menschenworte in sich selbst für mehr und ande- 
res Raum haben als nur für sich selbst. Ein lebendiges Wort kann gehört wer- 
den in der Tiefe seines Sinnes, als Metapher, als Gestalt, die hilft, den Mittei- 
lenden und sein Wort zu übertragen. Und nicht nur dies, sondern im Wort ist 
mehr als nur Raum für den Sprechenden und die Hörenden, wie im Brot der 
Gebende und der Nehmende nicht nur sich finden. Im Menschen wort kann 
Gottes Geist wirken, verwandeln und heiligen. Analog wirkt sich im eucharisti- 
schen Brot die Gegenwart Christi aus. 

Es geht darum, über die buchstäbliche Eindeutigkeit hinaus, in einer je 
neuen •Ursprünglichkeit" den göttlichen Sinn der lebendigen Worte, des le- 
bendigen Brotes zu hören. Lassen wir uns daher aus der toten Gleichförmig- 
keit unserer vorgefaßten Begriffssysteme befreien, die nur zulassen, was ihnen 
•paßt"; nehmen wir dieses Opfer auf uns, um durch die Abbruche und Um- 
brüche selbst aufzubrechen, ins je größere Leben hinein zu sterben, um der ab- 
gründigen Nähe Gottes im Brot des lebendigen Wortes teilhaftig zu sein. Wir 
müssen nicht der Knechtschaft der linearen Grammatik und unseren gramma- 
tikalischen Sturheiten erliegen. Die Bruchstellen der lebendigen Worte sind 
nicht tote Grenzen, an und in denen es mit Einsicht und Verstehen nicht wei- 
tergeht, kein zu Ende, das uns blind zurückläßt, sondern Bereiche des Auf- 
bruchs, der Rückkehr in den Sinngrund der wahren Zukunft unseres Lebens, 
des Vorangehens ins je größere Leben. Eine solche Bruchstelle kann der An- 
fang sein, in neuer Selbständigkeit auf Gott hin zu leben, der uns von sich her 
liebend entgegenkommt. 

Der Sinn des Brotes liegt darin, verzehrt zu werden. Das Brot soll wirkliche 
Nahrung sein, nicht für sich bleiben, sondern anderen Gabe, Stärkung und 
Kräftigung werden und im Leben nähren. Restlos ist es für die Menschen da. 
Diese Nahrung soll nicht unberührt bleiben, sondern innerlich aufgenommen 
werden. - Und dies dürfen wir auch mit dem Brot der Eucharistie tun. Der 
Gläubige nimmt es in sich auf; es wird ihm inwendig. Und er wird Gottes, der 
sich hingebenden Liebe, inne. Bei diesem Tun findet Er-innerung Jesu Christi 
statt, in der wirkliche, gläubige Innerlichkeit neue Nahrung findet. Hören wir 
ihn selbst: 

•Ich bin das lebendige Brot" (Joh 6, 51) 

Mit diesem Wort - wie mit jedem lebendigen Wort - kommen wir nie an ein 
Ende, an dem man sagen könnte: Jetzt bin ich damit fertig; die Sache ist durch- 
schaut und abgeschlossen. Denn der andere, der da •Ich" sagt und sich im 



Paul Imhof 210 

Menschenwort mitteilt, bleibt als absolute, unerschöpfliche Freiheit uner- 
gründlich, immer neu und überraschend, nicht auf ein Ich reduzierbar, das 
starr und gleichgültig mit sich zusammengeschlossen ist. Er selbst - nicht nur 
Seine Wirkungsgeschichte, bzw. Seine •Sache" - ist unendlich wirksam. Der 
Versuch, Ihn als leibhaftig sich austeilendes Leben festnageln (kruzi-fixieren) 
zu wollen, ist ein für allemal gescheitert. Der •Sieg", in dem Menschen Ihn 
eindeutig zu haben meinten, wurde der Durchbruch Seiner Unverfügbarkeit, 
die uns innerlicher ist als wir uns selbst. Die Tat der Kruzifixation ist der An- 
fang der endgültigen Offenbarung, wer Er in Seiner Herzmitte ist: der Aufer- 
standene, den der Kreuzestod nicht festhalten konnte. Denn Er ist absolute, 
un-bedingte Liebe; Er, der die Bedingung der Weltzeit mit ihrem Auf und Ab 
auf Ewigkeit hin ein für allemal durchbrochen hat: Er, der ewige Logos. Je 
mehr wir uns auf Ihn, Sein Wort und Sein Leben einlassen, desto mehr er- 
schließt Er sich uns. Und wir verstehen je mehr den Sinn Seiner Worte, weil Er 
sich in ihnen von sich her offenbart. Wer Ihm nachfolgt, auf Ihn hört und so ge- 
horsam ist, wird wohl eher verstehen, was zu glauben und leibhaftig zu beken- 
nen ist: Er ist das lebendige Brot- das dem Menschen Leben schenkt, ihn nährt, 
für ihn restlos da ist; Nahrung, die nicht für sich bleiben, sondern weggegeben 
sein will. Er will auf die Seite dessen treten, der Ihn empfängt; Er selbst, der 
Sich-Schenkende, wird mit dem Nehmenden eins. Er ist Speise, die ihren Sinn 
darin enthüllt, daß sie verzehrt wird und darin den Nehmenden in einen Ge- 
benden verwandelt, d. h. ihn in das verwandelt, was die Gabe ist: Brot des Le- 
bens. Der Gläubige nimmt teil an der Metamorphose des Lebens. Christus ist 
das lebendige Brot, wie ja auch die Kirche nicht aus toten Steinen, sondern aus 
lebendigen, leibhaftigen Gläubigen den Leib Christi bildet, in dem die Men- 
schen einander lebendiges Brot sind und sein sollen. Nicht nur an Leben, son- 
dern an göttlichem Leben, an Seinem Leben erhalten wir Anteil, wir werden 
•Sein Teil". Denn Er sagt: 

•Wer mein Fleisch ißt und mein Blut trinkt, hat ewiges Leben" 
(Joh 6, 54) 

Das Essen ist eine Weise der Einswerdung und des Einsseins mit dem, was man 
ißt. Trennen wir nicht den Geber von der Gabe, die Nahrung von ihrem Ur- 
sprung ab, denn der Geber präsentiert sich als Gabe. Essen wir die Gabe un- 
getrennt vom Geber und unvermischt mit dem Geber, d. h. nehmen wir die 
Gabe als Gabe und den Geber als Geber (als Ihn selbst: in Seiner Gottheit und 
Menschheit, unvermischt und ungetrennt) in uns auf. Glauben wir diese Ein- 
heit und Unterschiedenheit in ihrer lebendigen Einheit. Er ist nicht neben Sei- 
nem Fleisch und Seinem Blut; Er ist Sein Leib, ganz und gar Gott-Mensch, der 
sich mitteilt bis zum Tod; einer, der sich opfert, der ganz Gabe, ganz Hingabe 



Das Brot des Himmels 211 

ist2. In der Weise Seiner auferstandenen Abwesenheit ist Er ganz und gar als 
Er selbst anwesend - wie der Geber in der Gabe geistigerweise und so zugleich 
ganz konkret anwesend ist. Und nicht etwa nur in einem allgemeinen Sinn ist 
Er bei seiner Gemeinde bis ans Ende der Welt, sondern in der besonderen 
Konkretheit des Sakramentes, das uns leibhaftig gegeben wird. Es ist die reale 
Gegenwart Christi (die mehr als ein transsymbolisches Verständnis impliziert), 
die in den Gestalten von Brot und Wein als konkrete Weise der heiligenden 
Wirksamkeit Christi uns zukommt. 

•Nehmt hin und esset, das ist mein Leib" (Mt 26, 26) 

Dabei zeigt Er auf das Brot, die Realität des Brotes. Wir spüren den Bruch, das 
Dunkel, die Leere des Nichtverstehens: Brot als Leib? Wein als Blut? Es gibt 
verschiedene Weisen, an den Abbruchen, den Bruchstellen der Worte zu ver- 
weilen. Etwa dadurch, daß wir Leib und Brot, Wein und Blut, Wort und Hand- 
lung nicht vorschnell scheiden, als disparate •Dinge" festhalten und einander 
entgegensetzen. Oder dadurch, daß wir das Gesprochene nicht in einem 
gleichförmigen, linearen Bewußtsein gemäß •normalen", üblichen, starren 
Ordnungen kombinieren und sie nicht ungehörig (in einer stummen, automati- 
schen Hörigkeit, in schlechtem Gehorsam) zusammenpressen und ineinander 
denken; dadurch, daß wir sie wz>A>lich hören, d. h. in einer wirksamen Weise 
der Offenheit aufnehmen, in der für die scheinbare Widersprüchlichkeit des 
Gesprochenen Raum ist und das vom Menschen her gesehen •Unmögliche" 
als Gottes •Mögen" (Gott mag uns) sich erweist. Denn wie es unnütz ist, •Wi- 
dersprüche" durch andere •Sprüche", die oft eine noch schlechtere Form der 
alten Widersprüche sind, zu ersetzen, so ist es sinnvoll, sich inmitten solcher 
Widersprüche die Mitte der Wahrheit sagen zu lassen, in der die Widersprüche 
sich auflösen. Anstatt der •zwingenden" Notwendigkeit, den A-porien3 (z. B. 
aufgrund eines künstlich inszenierten Mangels und einer Scheindemut des 
Nichtverstehens) zu erliegen, um dadurch sich selbst und die (in einer unguten 
Weise widersprüchlich gedeutete) Welt vor dem Anspruch der Wahrheit zu 
•retten", gilt es, die Deuteworte wie Anakoluthe (Brüche) zu er-leben, auszu- 
tragen und auszuleiden: •Dies (Brot) ist mein Leib". 

2 Vgl. z.B. Synode von Konstantinopel gegen Sotericus (Januar 1156 und Mai 1157) in: Angelo 
Mai, Spicilegium Romanum, Bd. X, Rom 1844, 77: •Das heutige Opfer - so hat vor Jahrhunder- 
ten die griechische Kirche erklärt - ist jenem gleich, das einmal der Eingeborene, das menschge- 
wordene Wort, dargebracht hat; es wird von ihm (heute wie damals) dargebracht, da es das eine 
identische ist." In einzigartiger Weise setzte Er sich mit dem eschatologischen Heilszeichen, dem 
Passahmysterium, im Abendmahlssaal in eins. 
3 Vgl. dazu Julius Pokorny, Indogermanisches Etymologisches Wörterbuch, Bd. I, Bern/München 
1959, 808-817. Indog. pent; gr. porös (Furt), pontos (Meerespfad, Meer); lat. pons (Brücke), 
portus (Zugang), pontifex (Oberpriester), probus (gut); alb. sh-puay (durchbrechen);russ. poröm 
(Fähre); ahd. fram (vorwärts); nhd. fromm, finden, Pfad, Furt etc. A-porien sind je spezifisch nega- 
tive Ausweglosigkeiten. 



Paul Imhof 212 

Seien wir, jeder auf seine Weise, bei und in den Wandlungsworten schwei- 
gend und verweilend anwesend: leibhaftig, als Fleisch und Blut, als Brot un- 
terwegs, das sich mitteilt und mitteilen will. Leben wir die Liebe in uns und 
durch uns, die als Weg und als unser ewiges Ziel schon anwesend ist. Nicht nur 
im Wort, sondern als Fleisch und Blut ist sie zu uns gekommen. Sie ist aus dem 
unendlich verborgenen Geheimnis Gottes gemäß Seiner eigenen Logik, als 
Logos der Liebe, als leibhaftige Urhandlung in und unter uns erschienen, wes- 
wegen wir in allen Worten und Taten lieben dürfen und können. So ist die leib- 
haftige Liebe immer neu; sie lebt im Geben, im Wandeln, in der Verwandlung. 
Sie ist uns der Weg und die Wandlung. Sie ist da im Aufbruch und im Zerbro- 
chenwerden zur Vielheit in unteilbarer Einheit des je größeren Lebens. Es ist 
der ganze Herr im Fragment, vor dem wir in schweigender Anbetung aushar- 
ren; der uns verwandeln will; auf dessen Wort hin wir im Brot der Eucharistie 
Ihn leibhaftig aufnehmen dürfen4. 

Das ewige Wort Gottes, die absolute Liebe selbst wurde in der Welt leibhaf- 
tig zerbrochen. War sie deswegen weniger die göttliche Liebe? Ganz im Ge- 
genteil. Gerade daran wurde die Liebe Gottes zu den Menschen offen-kundig. 
- Gebrochenes Brot ist nicht weniger wirkliches Brot. An seinem Zerbrochen- 
sein wird offensichtlich, daß es Brot ist. Jesus Christus ist das Brot, das nicht in 
unzerbrochener Weise an sich festhielt; Er ließ sich zerbrechen, teilte sich mit, 
gab sich im Zeichen des Brotes hin. Er selbst ist die Gabe, das Heilsgeschenk, 
die Gnade. Seine Liebe fragte nicht •warum", sondern tat den Willen des Va- 
ters, tat Ihn. Liebe tut Du. Sie ist umsonst, warumlos für die anderen da, be- 
sonders für die Armen, denen wir nicht nur das Brot des Lebens, sondern Brot 
zum Leben und Überleben geben sollen. Wie der Auferstandene am Brechen 
des Brotes erkannt wurde, so sollen wir Christen am Brechen des Brotes für die 
Armen erkannt werden. 

Die liturgische Wiederholung 

Die freiwillige, restlose Hingabe und Entäußerung Christi, das im Gehorsam 
gegenüber Seinem Vater vollbrachte Opfer, ist der Höhepunkt der Sendung 
des Sohnes. Am aufgerichteten Kreuz vollendet sich Seine heilige Eucharistie. 
Sein Opfertod soll gegenwärtig in der Liturgie der Kirche feierlich wiederholt 
werden. Dazu schreibt Johannes Paul II.: •Die Eucharistie ist heilig und sa- 
kral, weil in ihr Christus bleibend gegenwärtig und tätig ist, ,der Heilige Got- 
tes', ,gesalbt mit heiligem Geist', ,den der Vater geheiligt hat', um in Freiheit 

4 Zum liturgisch-dogmatischen Hintergrund vgl.: Hans-Joachim Schulz, Eucharistie und Einheit 
der Kirche nach Basilius dem Großen, in: Basilius - Heiliger der Einen Kirche. Regensburger 
Ökumenisches Symposion 1979, hrsg. von Albert Rauch und Paul Imhof, München 1981, 
199-215. 



Aus dem Leben der Kirche 213 

sein Leben hinzugeben und es wieder zu nehmen, ,Hoherpriester des neuen 
Bundes'. Er ist es, der, vom Zelebranten dargestellt, ins Heiligtum eintritt und 
sein Evangelium verkündet. Er ist es, der zugleich ,Opferpriester und Opfer- 
gabe, Konsekrator und Konsekrierter' ist. Es handelt sich um eine heilige und 
sakrale Handlung, weil sie für die heiligen Gestalten konstitutiv ist, für das 
,Sancta sanctis', d. h. für die ,heiligen Dinge - Christus, den Heiligen -, die den 
Heiligen anvertraut sind', wie alle Liturgien des Ostens in dem Augenblick sin- 
gen, wenn das eucharistische Brot erhoben wird, um die Gläubigen zum Mahl 
des Herrn einzuladen."5 

In der Gemeinschaft der erlösten Sünder - die zuweilen erst radikaler Be- 
kehrung bedürfen - wird das Brot des Lebens gebrochen. Sie ist Seine Kirche, 
für die (und für die ganze Menschheit) Er inmitten der Nacht des Verrats das 
Mahl des Neuen und Ewigen Bundes stiftete. Im Glauben wird erkannt, daß Er 
derselbe ist: in der Fülle der Zeit in Betlehem geboren, in Galiläa aufgetreten, 
in Jerusalem gekreuzigt und auferstanden. Er bleibt gegenwärtig in der Hostie 
(lat. hostia = Opfer), für uns Gast und Gastgeber (russ. gospodin = Herr; go- 
spod = Gott) zugleich6. Jesus Christus ist das wahre Brot vom Himmel, die 
Mitte unseres Lebens. Vor Ihm wird bekannt: Herr, ich bin nicht würdig. Er 
schenkt uns Vergebung, Hoffnung und Freude, die uns danken läßt: sich 
selbst. 

5 Papst Johannes Paul II., a.a.O., 14. •Das ,sacrum' der Messe stellt nicht eine ,Sakralisierung' dar, 
etwas, das der Mensch dem Tun Christi im Abendmahlssaal hinzugefügt hätte, vielmehr ist das 
Abendmahl des Gründonnerstags selber ein heiliger Ritus, die ursprüngliche und grundlegende 
Liturgie, in der Christus, da er sich anschickte, sein Leben für uns hinzugeben, selber auf sakra- 
mentale Weise das Geheimnis seines Leidens und seiner Auferstehung, das Herzstück jeder Messe 
feierte." (14) 
6 Gast und gospod sind etymologisch verwandt. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die Gesellschaft Jesu auf dem Prüfstand 
Vom 23. Februar bis 3. März 1982 hielten in der Villa Cavalletti, einem Tagungs- und 
Exerzitienhaus der Jesuiten in der Nähe Frascatis bei Rom die 86 Provinziale der ver- 
schiedenen Ordensprovinzen der Gesellschaft Jesu zusammen mit den Beratern der 
Generalskurie und der derzeitigen Ordensleitung eine Klausurtagung ab. 

Die Tagung erregte ein ungewohnt großes öffentliches Interesse. Agenturen, Zei- 
tungen und Fernsehanstalten hatten Korrespondenten und Reporter geschickt. War 
Sensationelles zu erwarten? 




