Das Brot des Himmels
Zur -eucharistischen Gegenwart Christi*

Paul Imhof, Miinchen

Jesus Christus tritt in Galilda (hebr. = Distrikt) auf. Der Wortsinn von Galilia
(dthiop. gel = Korper) bedeutet nach einer judenchristlichen Uberlieferung
soviel wie ,,Dimension des Korperlichen*, ,,Gestaltwelt des Unterwegs-
seins*, ,,Ort des Leidens*, der auf Golgata, dem Ort des hichsten, des erhdh-
ten Leidens seinen Gipfel und seine Quelle hat. Inmitten von Kapharnaum,
dem Ort des Trostes (kephr = Dorf, Bleibe; naham = Trost), lehrt Jesus das
Wort vom Brot des Himmels: Er selbst, das ewige Wort, das in Betlehem (=
Haus des Brotes) geboren wurde. In der Synagoge, wo sich glidubige Juden und
gottesfiirchtige Menschen zum Horen des Wortes Gottes und zum Gebet ver-
sammeln, predigt der Messias, das wahre Brot des Himmels.

Die Not des schwachen Glaubens

Dieses Wort vom Brot des Himmels ist auch uns zugesprochen, die wir zuwei-
len in schlechter Trostlosigkeit und in verbittertem MiBmut, arm an Hoffnung
inmitten der Welt und ihres Leidens dahinleben. Sind wir selbst nicht allzuoft
dem wirklichen Leben aus der eucharistischen Gegenwart Christi, die uns lie-
bend danken 148t und so befreit, entfremdet? Versinken wir nicht térichter-
weise manchmal in einen schwachen, schattenhaften, ohnmaéchtigen Glauben?
Hoéren wir uns nicht heimlich sagen: Irgendwie erinnere die Eucharistiefeier
schon an Jesus von Nazareth, der es mit uns Menschen gut meinte. Dieses Brot
bedeute wohl seine Gegenwart. Es verweise auf Ihn, sei ein Zeichen, das den
Richtungssinn unseres Lebens versinnbildlicht. Aber es sei besser, dariiber
nicht weiter nachzudenken. Méglicherweise zerstére solches Uberlegen den
letzten Rest an noch vorhandener ,,Sicherheit*“. Lassen wir also die Sache auf
sich selbst beruhen, um nicht unnétig verwirrt zu werden — so sagen wir uns
selbst ins Ohr; machen wir uns nichts vor: Brot bleibe Brot — und da die Sache

* Vorabdruck aus: Eucharistie in der Einen Kirche. Regensburger Okumenisches Symposion
1981. Hrsg. von Albert Rauch und Paul Imhof, Miinchen 1982. Mil Anmerkungen verschene,
liberarbeitete und erginzte Predigt vom 25. 7. 1981 in St. Matthias (Ostkirchliches Institut Re-
gensburg) bei der rom.-kath. Eucharistiefeier anlaBlich des Regensburger Okumenischen Sympo-
sions 1981. Vieles, was beim Thema und zum Terminus ,, Transsubslanliation zu entfalen wiire,
war nicht Gegenstand der folgenden Uberlegungen.

Vgl. zum Ganzen: Eucharistic — Zeichen der Einheit, Erstes Regensburger Okumenisches
Symposion. Hrsg. von Ernsl Chr. Sullner, Regensburg 1970.



Paul Imhof 208

in einem religidsen Kontext betrachtet werde, konne ein wenig verkliarende
Symbolik nicht schaden.

Wenn wir aber einer solchen Haltung in uns Raum geben, sind wir dann ge-
geniiber dem Geheimnis der Eucharistie nicht fast blind geworden? Héren wir
so noch auf seine wirkliche, leibhaftige Sprache? Schwanken wir dann nicht
zwischen der bloBen Feststellung des Tatsdchlichen (Brot ist Brot) und einer
schlechten Re-aktualisierung der verlorenen Sinntiefe durch die Akrobatik
theologischer Uberlegungen hin und her, indem wir von Transsubstantiation
und Transfinalisation in abstrakter Buchstiblichkeit reden? Nehmen wir die
Sprache der liturgischen Tradition noch ernst genug??! Sind wir so nicht selbst
vom Zeitgeist des Unglaubens und den Michten der sinnlosen Zerstérung an-
gesteckt? In vielfacher Weise wird in unseren Tagen die Grundsubstanz des
Glaubens in Frage gestellt. Aber liegen die Griinde, die uns hindern, z. B. an
die Heilige Wandlung zu glauben, nicht selten schon im menschlichen Bereich,
in uns selbst, etwa weil wir uns — aus welchen Motiven auch immer — nicht wan-
deln wollen oder meinen, es nicht zu konnen? Dies mag durchaus zuweilen der
Fall sein (und ist in diesem Sinne eine Folge des Siindenfalles). Aber wir Men-
schen sind im Grunde keine fertigen Fille oder unverinderlichen Tatsachen.
Wir brauchen uns und die anderen nicht als Fille zu behandeln, sondern kén-
nen je neu, befreiend und liebend mit uns selbst und unseren Mitmenschen an-
fangen, in Wandlungen aufbrechen, ohne fatalistisch dem Ich =Ich, Er=Er,
Sie=Sie ausgeliefert zu sein. Der Versuch, die lebendigen Beziehungen zwi-
schen den Menschen und zu sich selbst gemdf3 der platten, bloBen Verstan-
des-Identitit von A=A, B=B, C=C usw. zu konstruieren oder sich auszuden-
ken, ist unmenschlich und dariiber hinaus — unchristlich.

Brot und Wort des Lebens

Es ist gut, sich immer wieder zu bemiihen, vor dem ,,Brot-brechen‘ den
unendlichen Reichtum der Eucharistie ein wenig zu Wort kommen zu lassen,
das eine Wort der Wahrheit in Menschenworten zu brechen, durch die sie sich
selbst austeilt. Dann vollziehen wir — IThm nachfolgend — in unserer menschli-

1 Vgl. dazu: Papst Johannes Paul 11., Uber das Geheimnis und die Verehrung der Heiligsten Eucha-
ristie, 24. Febr. 1980, S. 33:,,Wir sprechen vom ,gottlichen Geheimnis‘, vom ,Allerheiligsten‘ oder
,hochsten Gut', d. h. vom ,Sakralen‘ und ,Heiligen‘ schlechthin. Die Ostkirchen nennen die Messe
ihrerseits ,raza‘ oder ,Mysterion‘, hagiamos, ,quddasa‘, ,qudasseé‘, d.h. ,Weihe‘ schlechthin. Hinzu
kommen die liturgischen Riten, die, um den Sinn fiir das Heilige zu steigern, Schweigen fordern,
Stehen oder Knien, das jeweilige Glaubensbekenntnis, Beweihrducherung des Evangelienbuches,
des Altars, des Priesters und der heiligen Gestalten. Ja, die Riten rufen die Hilfe der Engelwesen
an, die zum Dienst vor Gott, dem Heiligen, geschaffen wurden, so im Sanktus unserer lateinischen
Kirchen sowie im ,Trisagion‘ und im ,Sancta sanctis‘ der &stlichen Liturgien.*

Ausfiihrlich dazu: Jean Corbon, Liturgie aus dem Urquell, (Theologia Romanica XII) iibertr. u.
eingel. v. Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln 1981.



Das Brot des Himmels 209

chen Schwachheit, was das Wort Gottes selbst je schon von sich her tut und
heilsméichtig getan hat. Das Zerbrechen des wahren und lebendigen Wortes in
die Vielheit von Menschenworten soll geschehen, damit wir tiefer darin leben
konnen. Im Brechen des Wortes stromt seine Lebenstfiille iiber, und wir erken-
nen im Glauben, da3 unsere Menschenworte in sich selbst fiir mehr und ande-
res Raum haben als nur fiir sich selbst. Ein lebendiges Wort kann gehort wer-
den in der Tiefe seines Sinnes, als Metapher, als Gestalt, die hilft, den Mittei-
lenden und sein Wort zu iibertragen. Und nicht nur dies, sondern im Wort ist
mehr als nur Raum fiir den Sprechenden und die Horenden, wie im Brot der
Gebende und der Nehmende nicht nur sich finden. Im Menschenwort kann
Gottes Geist wirken, verwandeln und heiligen. Analog wirkt sich im eucharisti-
schen Brot die Gegenwart Christi aus.

Es geht darum, iiber die buchstibliche Eindeutigkeit hinaus, in einer je
neuen ,,Urspriinglichkeit** den gottlichen Sinn der lebendigen Worte, des le-
bendigen Brotes zu horen. Lassen wir uns daher aus der toten Gleichformig-
keit unserer vorgefa3ten Begriffssysteme befreien, die nur zulassen, was ihnen
,»paBt; nehmen wir dieses Opfer auf uns, um durch die Abbriiche und Um-
briiche selbst aufzubrechen, ins je groBere Leben hinein zu sterben, um der ab-
griindigen Nihe Gottes im Brot des lebendigen Wortes teilhaftig zu sein. Wir
miissen nicht der Knechtschaft der linearen Grammatik und unseren gramma-
tikalischen Sturheiten erliegen. Die Bruchstellen der lebendigen Worte sind
nicht tote Grenzen, an und in denen es mit Einsicht und Verstehen nicht wei-
tergeht, kein zu Ende, das uns blind zurlickldt, sondern Bereiche des Auf-
bruchs, der Riickkehr in den Sinngrund der wahren Zukunft unseres Lebens,
des Vorangehens ins je grolere Leben. Eine solche Bruchstelle kann der An-
fang sein, in neuer Selbsténdigkeit auf Gott hin zu leben, der uns von sich her
liebend entgegenkommt.

Der Sinn des Brotes liegt darin, verzehrt zu werden. Das Brot soll wirkliche
Nahrung sein, nicht fiir sich bleiben, sondern anderen Gabe, Stirkung und
Kriaftigung werden und im Leben nihren. Restlos ist es fiir die Menschen da.
Diese Nahrung soll nicht unberiihrt bleiben, sondern innerlich aufgenommen
werden. — Und dies diirfen wir auch mit dem Brot der Eucharistie tun. Der
Gldubige nimmt es in sich auf; es wird ihm inwendig. Und er wird Gottes, der
sich hingebenden Liebe, inne. Bei diesem Tun findet Er-innerung Jesu Christi
statt, in der wirkliche, gldubige Innerlichkeit neue Nahrung findet. Horen wir
ihn selbst:

,»Ich bin das lebendige Brot” (Joh 6, 51)

Mit diesem Wort — wie mit jedem lebendigen Wort — kommen wir nie an ein
Ende, an dem man sagen konnte: Jetzt bin ich damit fertig; die Sache ist durch-
schaut und abgeschlossen. Denn der andere, der da ,,Ich* sagt und sich im



Paul Imhof 210

Menschenwort mitteilt, bleibt als absolute, unerschopfliche Freiheit uner-
griindlich, immer neu und iiberraschend, nicht auf ein Ich reduzierbar, das
starr und gleichgiiltig mit sich zusammengeschlossen ist. Er selbst — nicht nur
Seine Wirkungsgeschichte, bzw. Seine ,,Sache‘ — ist unendlich wirksam. Der
Versuch, Ihn als leibhaftig sich austeilendes Leben festnageln (kruzi-fixieren)
zu wollen, ist ein fiir allemal gescheitert. Der »ieg, in dem Menschen Thn
eindeutig zu haben meinten, wurde der Durchbruch Seiner Unverfiigbarkeit,
die uns innerlicher ist als wir uns selbst. Die Tat der Kruzifixation ist der An-
fang der endgiiltigen Offenbarung, wer Er in Seiner Herzmitte ist: der Aufer-
standene, den der Kreuzestod nicht festhalten konnte. Denn Er ist absolute,
un-bedingte Liebe; Er, der die Bedingung der Weltzeit mit ihrem Auf und Ab
auf Ewigkeit hin ein fiir allemal durchbrochen hat: Er, der ewige Logos. Je
mehr wir uns auf Thn, Sein Wort und Sein Leben einlassen, desto mehr er-
schlieBt Er sich uns. Und wir verstehen je mehr den Sinn Seiner Worte, weil Er
sichin ihnen von sich her offenbart. Wer Ihm nachfolgt, auf Thn hért und so ge-
horsam ist, wird wohl eher verstehen, was zu glauben und leibhaftig zu beken-
nen ist: Er ist das lebendige Brot— das dem Menschen Leben schenkt, ihn niihrt,
fiir ihn restlos da ist; Nahrung, die nicht fiir sich bleiben, sondern weggegeben
sein will. Er will auf die Seite dessen treten, der Ihn empfingt; Er selbst, der
Sich-Schenkende, wird mit dem Nehmenden eins. Fr ist Speise, die ihren Sinn
darin enthiillt, daf sie verzehrt wird und darin den Nehmenden in einen Ge-
benden verwandelt, d. h. ihn in das verwandelt, was die Gabe ist: Brot des Le-
bens. Der Gliubige nimmt teil an der Metamorphose des Lebens. Christus ist
das lebendige Brot, wie ja auch die Kirche nicht aus toten Steinen, sondern aus
lebendigen, leibhaftigen Glaubigen den Leib Christi bildet, in dem die Men-
schen einander lebendiges Brot sind und sein sollen. Nicht nur an Leben, son-
dern an géttlichem Leben, an Seinem Leben erhalten wir Anteil, wir werden
,»oein Teil“. Denn Er sagt:

,»» Wer mein Fleisch ifit und mein Blut trinkt, hat ewiges Leben
(Joh 6, 54)

Das Essen ist eine Weise der Einswerdung und des Einsseins mit dem, was man
i3t. Trennen wir nicht den Geber von der Gabe, die Nahrung von ihrem Ur-
sprung ab, denn der Geber présentiert sich als Gabe. Essen wir die Gabe un-
getrennt vom Geber und unvermischt mit dem Geber, d. h. nehmen wir die
Gabe als Gabe und den Geber als Geber (als [hn selbst: in Seiner Gottheit und
Menschheit, unvermischt und ungetrennt) in uns auf. Glauben wir diese Ein-
heit und Unterschiedenheit in ihrer lebendigen Einheit. Er ist nicht neben Sei-
nem Fleisch und Seinem Blut; Er ist Sein Leib, ganz und gar Gott-Mensch, der
sich mitteilt bis zum Tod; einer, der sich opfert, der ganz Gabe, ganz Hingabe



Das Brot des Himmels 211

ist?. In der Weise Seiner auferstandenen Abwesenheit ist Er ganz und gar als
Er selbst anwesend — wie der Geber in der Gabe geistigerweise und so zugleich
ganz konkret anwesend ist. Und nicht etwa nur in einem allgemeinen Sinn ist
Er bei seiner Gemeinde bis ans Ende der Welt, sondern in der besonderen
Konkretheit des Sakramentes, das uns leibhaftig gegeben wird. Es ist die reale
Gegenwart Christi (die mehr als ein transsymbolisches Verstindnis impliziert),
die in den Gestalten von Brot und Wein als konkrete Weise der heiligenden
Wirksamkeit Christi uns zukommt.

,,Nehmt hin und esset, das ist mein Leib* (Mt 26, 26)

Dabei zeigt Er auf das Brot, die Realitit des Brotes. Wir spiiren den Bruch, das
Dunkel, die Leere des Nichtverstehens: Brot als Leib? Wein als Blut? Es gibt
verschiedene Weisen, an den Abbriichen, den Bruchstellen der Worte zu ver-
weilen. Etwa dadurch, da wir Leib und Brot, Wein und Blut, Wort und Hand-
lung nicht vorschnell scheiden, als disparate ,,Dinge** festhalten und einander
entgegensetzen. Oder dadurch, daBl wir das Gesprochene nicht in einem
gleichférmigen, linearen BewuBtsein gemif ,,normalen‘, iiblichen, starren
Ordnungen kombinieren und sie nicht ungehorig (in einer stummen, automati-
schen Horigkeit, in schlechtem Gehorsam) zusammenpressen und ineinander
denken; dadurch, daB wir sie wirk-lich héren, d. h. in einer wirksamen Weise
der Offenheit aufnehmen, in der fiir die scheinbare Widerspriichlichkeit des
Gesprochenen Raum ist und das vom Menschen her gesehen ,,Unmdogliche
als Gottes ,,Mogen*‘ (Gott mag uns) sich erweist. Denn wie es unniitz ist, ,, Wi-
derspriiche** durch andere ,,Spriiche*, die oft eine noch schlechtere Form der
alten Widerspriiche sind, zu ersetzen, so ist es sinnvoll, sich inmitten solcher
Widerspriiche die Mitte der Wahrheit sagen zu lassen, in der die Widerspriiche
sich auflésen. Anstatt der ,,zwingenden‘‘ Notwendigkeit, den A-porien® (z. B.
aufgrund eines kiinstlich inszenierten Mangels und einer Scheindemut des
Nichtverstehens) zu erliegen, um dadurch sich selbst und die (in einer unguten
Weise widerspriichlich gedeutete) Welt vor dem Anspruch der Wahrheit zu
»retten®, gilt es, die Deuteworte wie Anakoluthe (Briiche) zu er-leben, auszu-
tragen und auszuleiden: ,,Dies (Brot) ist mein Leib*.

2 Vgl. z.B. Synode von Konstantinopel gegen Sotericus (Januar 1156 und Mai 1157) in: Angelo
Mai, Spicilegium Romanum, Bd. X, Rom 1844, 77: ,,Das heutige Opfer —so hat vor Jahrhunder-
ten die griechische Kirche erklért —ist jenem gleich, das einmal der Eingeborene, das menschge-
wordene Wort, dargebracht hat; es wird von ihm (heute wie damals) dargebracht, da es das eine
identische ist.* In einzigartiger Weise setzte Er sich mil dem eschatologischen Heilszeichen, dem
Passahmysterium, im Abendmabhlssaal in eins.

3 Vgl. dazu Julius Pokorny, Indogermanisches Etymologisches Worterbuch, Bd. 1, Bern/Miinchen
1959, 808-817. Indog. pent; gr. poros (Furtl), ponios (Meerespfad, Meer); lat. pons (Briicke),
portus (Zugang), pontifex (Oberpriesier), probus (gut); alb. sh-puay (durchbrechen); russ. porém
(Fihre); ahd. fram (vorwirts); nhd. fromm, finden, Pfad, Furt etc. A-porien sind je spezifisch nega-
tive Ausweglosigkeiten.



Paul Imhof 212

Seien wir, jeder auf seine Weise, bei und in den Wandlungsworten schwei-
gend und verweilend anwesend: leibhaftig, als Fleisch und Blut, als Brot un-
terwegs, das sich mitteilt und mitteilen will. Leben wir die Liebe in uns und
durch uns, die als Weg und als unser ewiges Ziel schon anwesend ist. Nicht nur
im Wort, sondern als Fleisch und Blut ist sie zu uns gekommen. Sie ist aus dem
unendlich verborgenen Geheimnis Gottes gemifl Seiner eigenen Logik, als
Logos der Liebe, als leibhaftige Urhandlung in und unter uns erschienen, wes-
wegen wir in allen Worten und Taten lieben diirfen und kénnen. So ist die leib-
haftige Liebe immer neu; sie lebt im Geben, im Wandeln, in der Verwandlung.
Sie ist uns der Weg und die Wandlung. Sie ist da im Aufbruch und im Zerbro-
chenwerden zur Vielheit in unteilbarer Einheit des je gréBeren Lebens. Es ist
der ganze Herr im Fragment, vor dem wir in schweigender Anbetung aushar-
ren; der uns verwandeln will; auf dessen Wort hin wir im Brot der Eucharistie
Ihn leibhaftig aufnehmen diirfen®.

Das ewige Wort Gottes, die absolute Liebe selbst wurde in der Welt leibhaf-
tig zerbrochen. War sie deswegen weniger die gottliche Liebe? Ganz im Ge-
genteil. Gerade daran wurde die Liebe Gottes zu den Menschen offen-kundig.
— Gebrochenes Brot ist nicht weniger wirkliches Brot. An seinem Zerbrochen-
sein wird offensichtlich, daB es Brot ist. Jesus Christus ist das Brot, das nicht in
unzerbrochener Weise an sich festhielt; Er lie8 sich zerbrechen, teilte sich mit,
gab sich im Zeichen des Brotes hin. Er selbst ist die Gabe, das Heilsgeschenk,
die Gnade. Seine Liebe fragte nicht ,,warum*‘, sondern tat den Willen des Va-
ters, tat Jan. Liebe tut Du. Sie ist umsonst, warumlos fiir die anderen da, be-
sonders fiir die Armen, denen wir nicht nur das Brot des Lebens, sondern Brot
zum Leben und Uberleben geben sollen. Wie der Auferstandene am Brechen
des Brotes erkannt wurde, so sollen wir Christen am Brechen des Brotes fiir die
Armen erkannt werden.

Die liturgische Wiederholung

Die freiwillige, restlose Hingabe und Entdnflerung Christi, das im Gehorsam
gegeniiber Seinem Vater vollbrachte Opfer, ist der Hohepunkt der Sendung
des Sohnes. Am aufgerichteten Krenz vollendet sich Seine heilige Eucharistie.
Sein Opfertod soll gegenwirtig in der Liturgie der Kirche feierlich wiederholt
werden. Dazu schreibt Johannes Paul II.: ,,Die Eucharistie ist heilig und sa-
kral, weil in ihr Christus bleibend gegenwaértig und titig ist, ,der Heilige Got-
tes‘, ,gesalbt mit heiligem Geist‘, ,den der Vater geheiligt hat‘, um in Freiheit

4 Zum liturgisch-dogmatischen Hintergrund vgl.: Hans-Joachim Schulz, Eucharistie und Einheit
der Kirche nach Basilius dem Groflen, in: Basilius — Heiliger der Einen Kirche. Regensburger
Okumenisches Symposion 1979, hrsg. von Albert Rauch und Paul Imhof, Miinchen 1981,
199-215.



Aus dem Leben der Kirche 213

sein Leben hinzugeben und es wieder zu nehmen, ,Hoherpriester des neuen
Bundes. Er ist es, der, vom Zelebranten dargestellt, ins Heiligtum eintritt und
sein Evangelium verkiindet. Er ist es, der zugleich ,Opferpriester und Opfer-
gabe, Konsekrator und Konsekrierter* ist. Es handelt sich um eine heilige und
sakrale Handlung, weil sie fiir die heiligen Gestalten konstitutiv ist, fiir das
,Sancta sanctis’, d. h. fiir die ,heiligen Dinge — Christus, den Heiligen —, die den
Heiligen anvertraut sind‘, wie alle Liturgien des Ostens in dem Augenblick sin-
gen, wenn das eucharistische Brot erhoben wird, um die Glaubigen zum Mahl
des Herrn einzuladen.*s

In der Gemeinschaft der erldsten Siinder — die zuweilen erst radikaler Be-
kehrung bediirfen — wird das Brot des Lebens gebrochen. Sie ist Seine Kirche,
fiir die (und fiir die ganze Menschheit) Er inmitten der Nacht des Verrats das
Mahl des Neuen und Ewigen Bundes stiftete. Im Glauben wird erkannt, daB Er
derselbe ist: in der Fiille der Zeit in Betlehem geboren, in Galilda aufgetreten,
in Jerusalem gekreuzigt und auferstanden. Er bleibt gegenwiirtig in der Hostie
(lat. hostia = Opfer), fiir uns Gast und Gastgeber (russ. gospodin = Herr; go-
spod = Gott) zugleich®. Jesus Christus ist das wahre Brot vom Himmel, die
Mitte unseres Lebens. Vor Ihm wird bekannt: Herr, ich bin nicht wiirdig. Er
schenkt uns Vergebung, Hoffnung und Freude, die uns danken 14Bt: sich
selbst.

5 Papst Johannes Paul I1.,a.a.0., 14. ,Das ,sacrum‘ der Messe stellt nicht eine ,Sakralisierung* dar,
etwas, das der Mensch dem Tun Christi im Abendmahlssaal hinzugefiigt hitte, vielmehr ist das
Abendmahl des Griindonnerstags selber ein heiliger Ritus, die urspriingliche und grundlegende
Liturgie, in der Christus, da er sich anschickle, sein Leben fiir uns hinzugeben, selber auf sakra-
mentale Weise das Geheimnis seines Leidens und seiner Aufersiehung, das Herzstiick jeder Messe
feierte.” (14)

6 Gast und gospod sind etymologisch verwandt.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Gesellschaft Jesu auf dem Prufstand

Vom 23. Februar bis 3. Mérz 1982 hielten in der Villa Cavalletti, einem Tagungs- und
Exerzitienhaus der Jesuiten in der Nihe Frascatis bei Rom die 86 Provinziale der ver-
schiedenen Ordensprovinzen der Gesellschaft Jesu zusammen mit den Beratern der
Generalskurie und der derzeitigen Ordensleitung eine Klausurtagung ab.

Die Tagung erregte ein ungewohnt groBes 6ffentliches Interesse. Agenturen, Zei-
tungen und Fernsehanstalten hatten Korrespondenten und Reporter geschickt. War
Sensationelles zu erwarten?





