
Knospen am Baum der Gnade 

Nach meiner Taufe auf dem Weg in das Land der aufgehenden Sonne 

Ayako Maria Koike, z. Zt. München 
Für Setsuko zu ihrer Hochzeit 

Jemand, der wie ich • von Europa aus gesehen • im Fernen Osten aufgewach- 
sen ist, freut sich, wenn er hier in der Fremde •Gedanken zur Dichtung" von 
Paul Claudel findet, der auf seine Weise gespürt hat, daß wir in unserer Kultur 
die Wirklichkeit in vielen Dimensionen anders, in einer besonderen Weise des 
harmonischen Empfindens wahrnehmen. Er schreibt aus seiner Erfahrung von 
Natur, wie sie ihm bei uns aus ihrer Verborgenheit aufging: 

Einst in Japan, als ich von Nikko nach Chuzenji hinabstieg, sah ich, 
wenn auch in weiter Entfernung, so doch zufolge der Blickrichtung mei- 
nes Auges nebeneinander, wie das Grün eines Ahorns den Akkord voll- 
endete, der durch eine Fichte angeschlagen war. Die hier vorliegenden 
Seiten erklären diesen Waldtext, diese baumartige, junihafte Aus- 
drucksweise einer neuen Ars poetica mundi, einer neuen Logik. Die alte 
hatte zum Organ den Syllogismus; diese hat die Metapher, das neue 
Wort, die Wirkung, die allein auf dem miteinander verbundenen und 
gleichzeitigen Dasein zweier verschiedener Dinge beruht.1 

Ähnlich wie er in der Ferne in poetischer Weise eine Dimension der Wirklich- 
keit der Natur ins Wort bringen konnte, wie er auf einmal nicht mehr das Ge- 
füge der Welt nur verstehen wollte gemäß der im Westen normalerweise ein- 
seitig hochgeschätzten Logik eines additiv-kausalen, syllogistischen Denkens, 
sondern wie er durchbrach in den Bereich einer Weltwahrnehmung, in der die 
Wirklichkeit als Fuge mit immer neuen Modulationen, Harmonien und Über- 
raschungen, als ernstes Spiel gehört werden kann, so ahnte ich - in meiner 
Weise in der Ferne des christlichen Abendlandes weilend - ein wenig mehr, 
was die Wirklichkeit von Person-sein und Dialog meint. Natürlich ist uns diese 
Grunderfahrung vom Mensch-sein des Menschen, der erst im Gespräch immer 
mehr zu sich selber kommt - dem lange •Du" gesagt wird, bevor er zum er- 
stenmal von sich her •Ich" sagt -, nicht fremd. Ganz im Gegenteil; heißt doch 
in unserer Sprache •Mensch" nin-gen, was man vielleicht aufs erste hin am be- 
sten übersetzen könnte mit: •Mensch zwischen". Der Mensch ist also nicht 
eine mehr oder minder egoistische Monade, eine sich feindlich gegen die Um- 
welt und die anderen absetzende Substanz, ein isolierter Punkt, ein narzißti- 
sches Ich - oder wie immer man da sagen mag -; sondern Person-sein heißt 

1 Paul Claudel, Gedanken zur Dichtung, München/Wien 1967, 9. 



Ayako Maria Koike 242 

Im-Dialog-sein. Unsere Sprache gibt uns da einen Wink; eine Sprache, die in 
erster Linie eigentlich nicht ein Vehikel für Informationen oder technisches 
Know-how ist, sondern sie ist gleichsam eine artikulierbare Atmosphäre, in 
der der Mensch als Geheimnis mit den anderen Menschen kommunizieren 
kann. Unsere Sprache drückt das Wesen des Menschen aus (ein sowohl ver- 
borgen bleibendes wie auch sich offenbarendes Wesen). Denn •Sprache" 
heißt bei uns kotoba, und das meint ursprünglich: •Blätter". Von ihr gilt alles, 
was man an einem lebendigen Blatt ablesen kann: Es ist z. B. einerseits - in sei- 
ner Vielheit - das, was offenbar ist am Baum, und zugleich ist es andererseits - 
wenn man einen Baum anschaut - das, was vieles am Baum verbirgt. Die 
Blätter enthüllen und verbergen. Sie sind Metapher für das Leben als Geheim- 
nis. In der Sprache lebt das Geheimnis der Wirklichkeit, die bei uns in philo- 
sophischer Sprache immer wieder mit zahlreichen Figuren von Innen (z. B. 
Naimen) und Außen (z. B. Gaimen) bedacht wird. 

Was an kotoba im Bereich der Natur offensichtlich ist, fand ich auch in den 
biblischen Schriften. Ich empfinde sie mehr und mehr wie Baumblätter, in de- 
nen ich beten kann. 

In der Bibel wird oft - personal gewendet - von Bäumen erzählt. So fällt mir 
das Gleichnis vom Senfkorn ein (Lk 13,18f), wo aus einem sehr bescheidenen 
Anfang ein mächtiger Baum entsteht, der vielen Tieren des Feldes seinen 
Schatten schenkt und in dessen Geäst die Vögel des Himmels eine Wohnung 
finden. Bäume mag ich besonders gern - Metaphern für die Einheit der wur- 
zelhaft gründenden und der lebendig atmenden Natur. Für mich ist das Bild 
vom Baumsamen, dessen ganze Erscheinung noch aussteht, in dem aber an- 
fänglich alles schon grundgelegt ist, eine Metapher für jenes Geschehen, das 
sich bei der Taufe ereignet. Wie der Same sich verwurzelt und wächst, so soll 
mit der Taufe neues Leben anfangen und wachsen. Gewiß ist in der Ebene des 
Bewußtseins und der Reflexion vieles noch nicht in die helle Klarheit des Lich- 
tes der erkennenden Vernunft gelangt; und doch vermag im Glauben anfäng- 
lich erkannt zu werden, daß sich die Tauf gnade eben auch in diesen Bereich 
hinein immer mehr entfalten wird. 

Was ich oben ein wenig aus meiner Tradition zu •Person" und •Dialog" be- 
richtet habe, fand ich in der Verkündigung des ganz menschlichen Menschen, 
dieses Jesus aus Nazareth, wieder. Er hat sein Mensch-sein leibhaftig gelebt, 
war restlos für die anderen (nin-gen) da. An ihm spüren wir die erlösende Kraft 
seiner Worte und Taten. Er hat sich ganz und gar ausgewortet, er, der Logos, 
das ewige Wort Gottes (kotoba). Jesus Christus hat sich geoffenbart und ist zu- 
gleich unendlich verborgen (kotoba); und darüber hinaus sagt uns die Überlie- 
ferung der Apostel, daß er in einmaliger Weise Gottes Sohn ist. Aus diesem 
Bekenntnis heraus, das im Taufkerygma gründet, wurde dann auf dem Konzil 
von Nicaea (325) definiert: •wahrer Gott vom wahren Gott". 



Knospen am Baum der Gnade 243 

Für mich ist dieser Jesus nicht irgendein Bosazu (ein Erlöser, der aber selbst 
noch der Erlösung bedarf) oder nur ein Mensch, der von Amida zutiefst be- 
rührt und umfangen ist, sondern der wahre Christus, an dem ich immer mehr 
glauben, hoffen und lieben lernen möchte. 

Meine Wurzel als Ayako gehört zu mir. Sie wird mir als Christin nicht ge- 
nommen, weil Gott die Liebe ist, die sein läßt. Gott ist dem Menschen innerli- 
cher als jemand sich selbst sein kann. Im Glauben an den Messias (hebr. Me- 
schiach; griech. Christus = Gesalbter) wurde ich gesalbt mit dem Öl des achten 
Tages, dem Symbol für die ewige Vollendung, die mit dem Anbruch des Rei- 
ches Gottes schon begonnen hat. An Christus geht mir auf: Nicht nur das Hei- 
lige, sondern der Heilige spricht mich an; persönlicher Dialog mit mir findet 
statt. 

Aus einem Gespräch mit einem Christen ist mir noch im Ohr: •Der Mensch 
ist die Kirche." Am Anfang kam mir dieser Satz so fremd vor wie einem Euro- 
päer beim ersten Hören ein Koan. Wie bei einem richtigen Koan, aus dem her- 
aus sich die Sinntiefe, den einzelnen existentiell wesentlich betreffend, ihn - 
das ist die Hochform - erleuchtend (satori) entbirgt, gehen mir beim Meditie- 
ren dieses Satzes immer neue Dimensionen meines Selbst-seins auf. Ein paar 
Beispiele mögen genügen. Wie das Wort •Kirche" (ek-klesia; griech. ek-kaleo 
= heraus-rufen) schon in der Ebene der Etymologie besagt, ereignet sich in ihr 
die Erfahrung von Ruf; im Hinblick auf die dialogische Grundweise des 
Mensch-seins geschieht persönliche Berufung- ein anderes Du ruft mich. Und 
dabei geht es nicht nur um das Gespräch von Mensch zu Mensch, sondern um 
den Ruf vom Ganz-Anderen an den Menschen. Der ewige Gott sagt Menschen 
sein Wort, denen es durchaus nicht immer leicht fällt, Antwort zu geben. Die 
Gemeinschaft solcher Menschen, die im Hören auf Gott leben wollen, ist gut, 
ist gut für mich. 

In der westlichen Überlieferung hörte ich in diesem Kontext einmal den 
Satz: •Der Vokativ dreht um." (lat. vocare = rufen) Der bisherige Lebensweg 
geht nicht mehr linear und nur vom Ichpunkt geplant weiter, sondern im Blick 
auf den ursprungslosen Ursprung, auf Gott, der ruft, gilt es, in die Zukunft hin- 
ein weiterzuleben. Gerufen wird der Mensch mit seinem Namen; dieses Per- 
sönlich-gemeint-sein wird zum Ausdruck gebracht durch den neuen Namen, 
den im Raum der Öffentlichkeit der Kirche ein Katechumene während der 
Taufe erhält. Durch den Priester, der mir Christenlehre gab, ließ ich mich auf 
den Namen •Maria" taufen. In einem Brief an ihn schrieb ich damals: •Als ich 
getauft wurde, hatte ich das Gefühl, daß Jesus mich eingeladen hat, aber er war 
für mich immer noch fremd. Ich fühle mich jetzt ihm ein bißchen näher. Seine 
Ferne ist nicht etwas gegen mich, sondern etwas für mich. Denn er steht mir als 
unendliches Ziel so vor Augen, daß er schon jetzt Sinn schenkt und den Weg 
weist. Er sagt mir: Ayako Maria." 



Ayako Maria Koike 244 

In Japan suchen viele Menschen nach Erleuchtung (satori). Von der Sache 
her gesehen, hat dies mit der Ordnung der Gnade zu tun. Wenn das Suchen der 
•anonymen Christen" im Licht der kirchlichen Überlieferung gedeutet wird, 
dann kann es sein, daß jemand in neuer, sakramentaler Weise seine anfängli- 
che Gnadenerfahrung mit der Taufe besiegelt sehen möchte, in der gemäß der 
apostolischen Überlieferung und der Lehre der Kirche der Mensch durch Gott 
gerechtfertigt wird. Gott vergibt ihm umsonst alle Sünde und Schuld aufgrund 
des Heilswirkens Jesu Christi. Durch das griechische Wort für •Taufe" (phö- 
tismös = Erleuchtung; phös = Licht) wird das Verständnis eines anthropologi- 
schen Zusammenhangs zwischen dem Suchen nach Erleuchtung (satori) und 
dem Begehren der Taufe etymologisch gestützt. Das ehrliche Suchen nach dem 
Licht der Liebe Gottes findet seine Antwort durch das Licht, das in die Welt 
kam, um alle zu erleuchten. Jenes Licht ist in Fleisch und Blut erschienen: Je- 
sus Christus. Durch ihn anfänglich ein wenig im Glauben erleuchtet, wurde ich 
in seinem Namen mit Wasser (dem Bild für die vergängliche Zeit) und Geist 
getauft, dem Geist, der Anteil gibt am Leben Jesu. Inspiriert vom Hl. Geist 
sagt uns das Johannesevangelium von Jesus: •Das Licht leuchtet in der Fin- 
sternis ... Das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam in die Welt." 
(Joh 1,5.9) Es erhellt mit seinem Glanz alle Erleuchtungserlebnisse (satori) 
und überbietet sie zugleich. Denn er ist Licht vom Licht, das sich als Mensch 
(nin-gen) uns geschenkt hat. 

Taufe ist ein Anlaß zu danken. Und wieder wurde ich an P. Claudel, den ka- 
tholischen Dichter, erinnert: 

Die Sonne, will man sie ansehn, blendet, 
die Glocke, hört man sie allzunah, täubt. 

Kein Wesen, so schön es auch sei, ist uns 
anders als kurz anzuschauen erlaubt. 

Wie ein Vers auf dem Blatt, den in Zwi- 
schenräumen das Weiß unterbricht, 

Und wie der Einfall, kraft seiner Ur- 
sprünglichkeit auf sein Ziel hin erpicht, 

Anderer Gedanken bedarf, ihn stufen- 
weise ergänzend und ihm die Schnell- 
kraft leihend, die dann plötzlich alles 
wegzufegen vermag, 

So, nach der großen Akklamation des Be- 
ginns, die Himmel und Erde fortriß, 
fast Schreie jetzt, Schlag auf Schlag: 

Du bist's! Ich bin's! Sei gelobt, sei ver- 
herrlicht, gerühmt, geliebt! 



Knospen am Baum der Gnade 245 

Dank Dir, Herr, nicht um meinetwillen, 
sondern dafür, daß es Dich gibt! 

Und nicht deshalb allein, weil Du not- 
wendig bist, vielmehr ist es mir Wonne, 

Dies Fünkchen Feuer und Tröpfchen 
Wasser zu sein im Regenbogen um 
Deine unermeßliche Sonne!... 

Es lohnt sich, trotz allem, Danke zu 
sagen, und Ehre sei Gott in der Höhe.2 

Viele Fragen sind noch offen; manche Antworten stehen noch aus. Inwieweit 
ist die Erfahrung des verehrungswürdigen Genza, der sich von Amida, dem lie- 
benden Urgrund, an die Hand genommen fühlt, identisch mit der christlichen 
Erfahrung von Gnade, dem Geführt-werden vom Geist Gottes? Was hat die 
Erfahrung von Ki, jener urtümlich aufsteigenden Kraft, jenem universalen 
Lebensatem, mit dem Heiligen Geist zu tun? Was ist das Japanische in mir, 
wenn ich in der Bilderwelt meiner Psyche wichtige Szenen der Heilsgeschichte 
meditiere? 

Ich wundere mich über die Landschaft in mir, die weinen und lieben und la- 
chen kann. Meine Sprache wird sein, dies zu malen. Denn die Kunst, durch 
Farben zu sprechen, verbindet die Menschen. Ihre bunte Vielheit verweist auf 
das eine lebendige Licht. 

Manche Knospen am Baum der Gnade sind im Westen entstanden; viele 
Blüten werden erst im Osten aufgehen. 

•Ein guter Baum bringt gute Früchte" (Mt 7,17). Wenn die Zeit der Ernte 
kommt, neigen sich die Früchte zur Erde; sie sind gereift. In Hoffnung sind wir 
jetzt unterwegs, sind Knospe und Blüte. Der Anfang ist schon da - Grund zur 
Hoffnung. Denn Gott ist treu seinen Knospen am Baum der Gnade. 

'• Paul Claudel, Die Messe des Verbannten (Christliche Meister, Bd. 13), Einsiedeln 1981,19-23. 




