Knospen am Baum der Gnade
Nach meiner Taufe auf dem Weg in das Land der aufgehenden Sonne

Ayako Maria Koike, z. Zt. Miinchen
Fiir Setsuko zu ihrer Hochzeit

Jemand, der wie ich — von Europa aus gesehen —im Fernen Osten aufgewach-
sen ist, freut sich, wenn er hier in der Fremde ,,Gedanken zur Dichtung® von
Paul Claudel findet, der auf seine Weise gespiirt hat, daB3 wir in unserer Kultur
die Wirklichkeit in vielen Dimensionen anders, in einer besonderen Weise des
harmonischen Empfindens wahrnehmen. Er schreibt aus seiner Erfahrung von
Natur, wie sie ihm bei uns aus ihrer Verborgenheit aufging:
Einst in Japan, als ich von Nikko nach Chuzenji hinabstieg, sah ich,
wenn auch in weiter Entfernung, so doch zufolge der Blickrichtung mei-
nes Auges nebeneinander, wie das Griin eines Ahorns den Akkord voll-
endete, der durch eine Fichte angeschlagen war. Die hier vorliegenden
Seiten erkldren diesen Waldtext, diese baumartige, junihafte Aus-
drucksweise einer neuen Ars poetica mundi, einer neuen Logik. Die alte
hatte zum Organ den Syllogismus; diese hat die Metapher, das neue
Wort, die Wirkung, die allein auf dem miteinander verbundenen und
gleichzeitigen Dasein zweier verschiedener Dinge beruht.!
Ahnlich wie er in der Ferne in poetischer Weise eine Dimension der Wirklich-
keit der Natur ins Wort bringen konnte, wie er auf einmal nicht mehr das Ge-
fiige der Welt nur verstehen wollte gemafl der im Westen normalerweise ein-
seitig hochgeschitzten Logik eines additiv-kausalen, syllogistischen Denkens,
sondern wie er durchbrach in den Bereich einer Weltwahrnehmung, in der die
Wirklichkeit als Fuge mit immer neuen Modulationen, Harmonien und Uber-
raschungen, als ernstes Spiel gehort werden kann, so ahnte ich — in meiner
Weise in der Ferne des christlichen Abendlandes weilend — ein wenig mehr,
was die Wirklichkeit von Person-sein und Dialog meint. Natiirlich ist uns diese
Grunderfahrung vom Mensch-sein des Menschen, der erst im Gesprach immer
mehr zu sich selber kommt — dem lange ,,Du‘ gesagt wird, bevor er zum er-
stenmal von sich her ,,Ich* sagt —, nicht fremd. Ganz im Gegenteil; heit doch
in unserer Sprache ,,Mensch‘‘ nin-gen, was man vielleicht aufs erste hin am be-
sten iibersetzen konnte mit: ,,Mensch zwischen‘‘. Der Mensch ist also nicht
eine mehr oder minder egoistische Monade, eine sich feindlich gegen die Um-
welt und die anderen absetzende Substanz, ein isolierter Punkt, ein narzifti-
sches Ich — oder wie immer man da sagen mag —; sondern Person-sein heif3t

1 Paul Claudel, Gedanken zur Dichtung, Miinchen/Wien 1967, 9.



Ayako Maria Koike 242

Im-Dialog-sein. Unsere Sprache gibt uns da einen Wink; eine Sprache, die in
erster Linie eigentlich nicht ein Vehikel fiir Informationen oder technisches
Know-how ist, sondern sie ist gleichsam eine artikulierbare Atmosphire, in
der der Mensch als Geheimnis mit den anderen Menschen kommunizieren
kann. Unsere Sprache driickt das Wesen des Menschen aus (ein sowohl ver-
borgen bleibendes wie auch sich offenbarendes Wesen). Denn ,,Sprache*
heiBt bei uns kotoba, und das meint urspriinglich: ,,Blétter“. Von ihr gilt alles,
was man an einem lebendigen Blatt ablesen kann: Es ist z. B. einerseits — in sei-
ner Vielheit —das, was offenbar ist am Baum, und zugleich ist es andererseits —
wenn man einen Baum anschaut — das, was vieles am Baum verbirgt. Die
Blatter enthiillen und verbergen. Sie sind Metapher fiir das Leben als Geheim-
nis. In der Sprache lebt das Geheimnis der Wirklichkeit, die bei uns in philo-
sophischer Sprache immer wieder mit zahlreichen Figuren von Innen (z. B.
Naimen) und Auien (z. B. Gaimen) bedacht wird.

Was an kotoba im Bereich der Natur offensichtlich ist, fand ich auch in den
biblischen Schriften. Ich empfinde sie mehr und mehr wie Baumblitter, in de-
nen ich beten kann.

In der Bibel wird oft — personal gewendet —- von Bdumen erzihlt. So fallt mir
das Gleichnis vom Senfkorn ein (Lk 13,18f), wo aus einem sehr bescheidenen
Anfang ein michtiger Baum entsteht, der vielen Tieren des Feldes seinen
Schatten schenkt und in dessen Geist die Vogel des Himmels eine Wohnung
finden. Bidume mag ich besonders gern — Metaphern fiir die Einheit der wur-
zelhaft griindenden und der lebendig atmenden Natur. Fiir mich ist das Bild
vom Baumsamen, dessen ganze Erscheinung noch aussteht, in dem aber an-
finglich alles schon grundgelegt ist, eine Metapher fiir jenes Geschehen, das
sich bei der Taufe ereignet. Wie der Same sich verwurzelt und wachst, so soll
mit der Taufe neues Leben anfangen und wachsen. Gewif} ist in der Ebene des
BewuBtseins und der Reflexion vieles noch nicht in die helle Klarheit des Lich-
tes der erkennenden Vernunft gelangt; und doch vermag im Glauben anfing-
lich erkannt zu werden, daB sich die Taufgnade eben auch in diesen Bereich
hinein immer mehr entfalten wird.

Was ich oben ein wenig aus meiner Tradition zu ,,Person‘‘ und ,,Dialog‘‘ be-
richtet habe, fand ich in der Verkiindigung des ganz menschlichen Menschen,
dieses Jesus ans Nazareth, wieder. Er hat sein Mensch-sein leibhaftig gelebt,
war restlos fiir die anderen (nin-gen) da. Anihm spiiren wir die erlosende Kraft
seiner Worte und Taten. Er hat sich ganz und gar ausgewortet, er, der Logos,
das ewige Wort Gottes (kotoba). Jesus Christus hat sich geoffenbart und ist zu-
gleich unendlich verborgen (kotoba); und dariiber hinaus sagt uns die Uberlie-
ferung der Apostel, daf er in einmaliger Weise Gottes Sohn ist. Aus diesem
Bekenntnis heraus, das im Taufkerygma griindet, wurde dann auf dem Konzil
von Nicaea (325) definiert: ,,wahrer Gott vom wahren Gott*.



Knospen am Baum der Gnade 243

Fiir mich ist dieser Jesus nicht irgendein Bosazu (ein Erloser, der aber selbst
noch der Erlosung bedarf) oder nur ein Mensch, der von Amida zutiefst be-
rithrt und umfangen ist, sondern der wahre Christus, an dem ich immer mehr
glauben, hoffen und lieben lernen mdochte.

Meine Wurzel als Ayako geh6rt zu mir. Sie wird mir als Christin nicht ge-
nommen, weil Gott die Liebe ist, die sein 14B8t. Gott ist dem Menschen innerli-
cher als jemand sich selbst sein kann. Im Glauben an den Messias (hebr. Me-
schiach; griech. Christus = Gesalbter) wurde ich gesalbt mit dem Ol des achten
Tages, dem Symbol fiir die ewige Vollendung, die mit dem Anbruch des Rei-
ches Gottes schon begonnen hat. An Christus geht mir auf: Nicht nur das Hei-
lige, sondern der Heilige spricht mich an; personlicher Dialog mit mir findet
statt.

Aus einem Gesprich mit einem Christen ist mir noch im Ohr: ,,Der Mensch
ist die Kirche.* Am Anfang kam mir dieser Satz so fremd vor wie einem Euro-
péer beim ersten Horen ein Koan. Wie bei einem richtigen Koan, aus dem her-
aus sich die Sinntiefe, den einzelnen existentiell wesentlich betreffend, ihn —
das ist die Hochform — erleuchtend (satori) entbirgt, gehen mir beim Meditie-
ren dieses Satzes immer neue Dimensionen meines Selbst-seins auf. Ein paar
Beispiele mogen geniigen. Wie das Wort ,, Kirche‘* (ek-klesia; griech. ek-kaléo
= heraus-rufen) schon in der Ebene der Etymologie besagt, ereignet sich in ihr
die Erfahrung von Ruf; im Hinblick auf die dialogische Grundweise des
Mensch-seins geschieht personliche Berufung — ein anderes Du ruft mich. Und
dabei geht es nicht nur um das Gesprich von Mensch zu Mensch, sondern um
den Ruf vom Ganz-Anderen an den Menschen. Der ewige Gott sagt Menschen
sein Wort, denen es durchaus nicht immer leicht fillt, Antwort zu geben. Die
Gemeinschaft solcher Menschen, die im Horen auf Gott leben wollen, ist gut,
ist gut fiir mich.

In der westlichen Uberlieferung hérte ich in diesem Kontext einmal den
Satz: ,,Der Vokativ dreht um.“ (lat. vocare = rufen) Der bisherige Lebensweg
geht nicht mehr linear und nur vom Ichpunkt geplant weiter, sondern im Blick
auf den ursprungslosen Ursprung, auf Gott, der ruft, gilt es, in die Zukunft hin-
ein weiterzuleben. Gerufen wird der Mensch mit seinem Namen; dieses Per-
sOnlich-gemeint-sein wird zum Ausdruck gebracht durch den neuen Namen,
den im Raum der Offentlichkeit der Kirche ein Katechumene wihrend der
Taufe erhilt. Durch den Priester, der mir Christenlehre gab, lieB ich mich auf
den Namen ,,Maria‘‘ taufen. In einem Brief an ihn schrieb ich damals: ,,Als ich
getauft wurde, hatte ich das Gefiihl, daB Jesus mich eingeladen hat, aber er war
fiir mich immer noch fremd. Ich fithle mich jetzt ihm ein biBchen niher. Seine
Ferne ist nicht etwas gegen mich, sondern etwas fiir mich. Denn er steht mir als
unendliches Ziel so vor Augen, daB er schon jetzt Sinn schenkt und den Weg
weist. Er sagt mir: Ayako Maria.“



Ayako Maria Koike 244

In Japan suchen viele Menschen nach Erleuchtung (satori). Von der Sache
her gesehen, hat dies mit der Ordnung der Gnade zu tun. Wenn das Suchen der
,,anonymen Christen‘‘ im Licht der kirchlichen Uberlieferung gedeutet wird,
dann kann es sein, da jemand in never, sakramentaler Weise seine anfingli-
che Gnadenerfahrung mit der Taufe besiegelt sehen mochte, in der gemiB der
apostolischen Uberlieferung und der Lehre der Kirche der Mensch durch Gott
gerechtfertigt wird. Gott vergibt ihm umsonst alle Siinde und Schuld aufgrund
des Heilswirkens Jesu Christi. Durch das griechische Wort fiir ,,Taufe‘“ (pho-
tismoés = Erleuchtung; phos = Licht) wird das Verstidndnis eines anthropologi-
schen Zusammenhangs zwischen dem Suchen nach Erleuchtung (satori) und
dem Begehren der Taufe etymologisch gestiitzt. Das ehrliche Suchen nach dem
Licht der Liebe Gottes findet seine Antwort durch das Licht, das in die Welt
kam, um alle zu erlenchten. Jenes Licht ist in Fleisch und Blut erschienen: Je-
sus Christus. Durch ihn anfinglich ein wenig im Glauben erleuchtet, wurde ich
in seinem Namen mit Wasser (dem Bild fiir die vergingliche Zeit) und Geist
getauft, dem Geist, der Anteil gibt am Leben Jesu. Inspiriert vom HI. Geist
sagt uns das Johannesevangelinm von Jesus: ,,Das Licht leuchtet in der Fin-
sternis ... Das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam in die Welt.*
(Joh 1,5.9) Es erhellt mit seinem Glanz alle Erleuchtungserlebnisse (satori)
und iiberbietet sie zugleich. Denn er ist Licht vom Licht, das sich als Mensch
(nin-gen) uns geschenkt hat.

Taufe ist ein AnlaB zu danken. Und wieder wurde ich an P. Claudel, den ka-
tholischen Dichter, erinnert:

Die Sonne, will man sie ansehn, blendet,
die Glocke, hort man sie allzunah, taubt.

Kein Wesen, so schon es auch sei, ist uns
anders als kurz anzuschauen erlaubt.

Wie ein Vers auf dem Blatt, den in Zwi-
schenriumen das Weil3 unterbricht,

Und wie der Einfall, kraft seiner Ur-
spriinglichkeit auf sein Ziel hin erpicht,

Anderer Gedanken bedarf, ihn stufen-
weise ergidnzend und ihm die Schnell-
kraft leihend, die dann pl6tzlich alles
wegzufegen vermag,

So, nach der groBen Akklamation des Be-
ginns, die Himmel und Erde fortrif3,
fast Schreie jetzt, Schlag auf Schlag:

Du bist’s! Ich bin’s! Sei gelobt, sei ver-
herrlicht, gerithmt, geliebt!



Knospen am Baum der Gnade 245

Dank Dir, Herr, nicht um meinetwillen,
sondern dafiir, daB es Dich gibt!
Und nicht deshalb allein, weil Du not-
wendig bist, vielmehr ist es mir Wonne,
Dies Fiinkchen Feuer und Tropfchen
Wasser zu sein im Regenbogen um
Deine unerme8liche Sonne!...
Es lohnt sich, trotz allem, Danke zu
sagen, und Ehre sei Gott in der Hohe.?
Viele Fragen sind noch offen; manche Antworten stehen noch aus. Inwieweit
ist die Erfahrung des verehrungswiirdigen Genza, der sich von Amida, dem lie-
benden Urgrund, an die Hand genommen fiihlt, identisch mit der christlichen
Erfahrung von Gnade, dem Gefiihrt-werden vom Geist Gottes? Was hat die
Erfahrung von Ki, jener urtiimlich aufsteigenden Kraft, jenem universalen
Lebensatem, mit dem Heiligen Geist zu tun? Was ist das Japanische in mir,
wenn ich in der Bilderwelt meiner Psyche wichtige Szenen der Heilsgeschichte
meditiere?

Ich wundere mich iiber die Landschaft in mir, die weinen und lieben und la-
chen kann. Meine Sprache wird sein, dies zu malen. Denn die Kunst, durch
Farben zu sprechen, verbindet die Menschen. Ihre bunte Vielheit verweist auf
das eine lebendige Licht.

Manche Knospen am Baum der Gnade sind im Westen entstanden; viele
Bliiten werden erst im Osten aufgehen.

,,Ein guter Baum bringt gute Friichte** (Mt 7,17). Wenn die Zeit der Ernte
kommt, neigen sich die Friichte zur Erde; sie sind gereift. In Hoffnung sind wir
jetzt unterwegs, sind Knospe und Bliite. Der Anfang ist schon da — Grund zur
Hoffnung. Denn Gott ist treu seinen Knospen am Baum der Gnade.

2 Paul Claudel, Die Messe des Verbannten (Christliche Meister, Bd. 13), Einsiedeln 1981, 19-23.





