Therese von Lisieux und Lao Tzu
Ein christliches Gespriach mit der Weisheit Chinas

Joannes C. H. Wu, Taipei*

Therese von Lisieux spricht von Herz zu Herz; deshalb fasziniert sie die Men-
schen. Und ihr Herz schldgt im Lebensrhythmus ihres geliebten Jesus. Wie
Maria bewahrte und bedachte sie die Worte ihres Herrn im Herzen. Sie konnte
sagen, was sie zuvor erlebt hatte. Und uns fordert sie auf: ,,Kostet und seht, wie
gutig der Herr ist!*“ (Ps 34, 9) In der Rolle des Johannes zeigt sie uns den Weg
zu Jesus und betet: ,,Er muf} wachsen, ich aber muB kleiner werden. (Joh 3,
30) Je mehr sie ihr eigenes Selbst aufgab, desto mehr verwirklichte sie sich
selbst: ,,Der Verlierer gewinnt immer.

Thre Lehre ist ihr Leben. Nur mit den paradoxen Wendungen ihrer Schriften
kann man es beschreiben: Leer-Sein ist In-Fiille-Leben; Arm-Sein ist wahrer
Reichtum; Leiden ist Segen; Hinabsteigen bedeutet Hinaufsteigen; Klein-Sein
ist GroBe; Schwiche ist Starke; Dasein heit Fern-der-Heimat-Sein; Sterben
heifit Leben; ohne Freude zu sein ist wahre Freude ; ohne Heimat leben bedeu-
tet, dem Herrn ein Heim zu bereiten; Sich- Vergessen weckt die Erinnerung an
Gott; je mehr du trinkst, desto mehr wirst du diirsten; doch dieser Durst selbst
ist es, der deinen Durst stillt; wahre Liebe liebt das Nicht-Liebenswiirdige; er-
fiille deine Pflichten gewissenhaft, doch lege keinen Wert auf dein Tun; alles
geben heif3t nichts geben; nichts wihlen heif3t ,,Alles* wihlen; wer dem Einen
anhingt, greift nach dem Universum. Thereses Weg umschlieBt alle Wege; sie
aber nennt ihn den ,,Kleinen Weg*.

Therese schitzte Herzenseigenschaften, die sich mit der Sanftmut verbin-
den: Klein-Sein, Schwiche, Niedrigkeit, Verborgenheit, Lernbereitschaft,
Selbstkontrolle, Verstindnis fiir andere, Geduld auch mit den eigenen Feh-
lern, Frohsinn inmitten von Widerwirtigkeit, Einfachheit, die Fahigkeit, liber
sich selbst zu lachen — alle Figenschaften des Sanftmiitigen entspringen der
Gabe der Frommigkeit.

Vom chinesischen Erbe her bin ich fasziniert, wie nahe Thereses Kleiner
Weg der geistigen Kindheit der konfuzianischen Kindesliebe und auch dem
taoistischen Wissen steht, dal das Kleine und Niedrige, das Geschmeidige und
Lernbereite, das Frauliche und Neu-Geborene mystische Tiefe hat.

* Zum Autor vgl. Gul 54, 1981, 410-421: Die Weisheit des Ostens und der Geist der Freude. Zur
Begegnung mit fernostlicher Spiritualitit. Auch der Beitrag in diesem Heft iiber Therese von Li-

sieux und Lao Tzu ist eine Ubersetzung aus dem Englischen, die in gekiirzter Fassung hier vorliegt.
Die Redaktion.



Therese von Lisieux und Lao Tzu 247

Der Mensch mit wahrer Herzensbildung dient den Eltern wie dem

Himmel, und er dient dem Himmel wie seinen Eltern. (Konfuzius)
Vor der Kindwerdung Gottes in Betlehem konnte der Mensch den vollen Sinn
kindlicher Liebe vor Gott nicht verstehen. Aber in der Schau des Konfuzius
lassen sich schon Umrisse des christlichen Kindseins erkennen. So schreibt P.
Celestine Lou: ,,Die christliche Offenbarung ist der Ort, wohin alle anderen
Wege miinden, der einzigartige Ort, an dem Jesus Christus uns die Kindesliebe
lehrt, uns das Anrecht schenkt, Kind Gottes zu sein, und uns, die menschlichen
Geschopfe, mit dem Vater im Himmel vereint.* Christus ist nicht gekommen,
um zu zerstoren, sondern um die Ordnung der Welt zu vollenden (vgl. Mt
5,17).

Therese hat die Anweisung des Konfuzius in einem MaBe erfiillt, wie der
groBe Meister es nicht zu triumen gewagt hitte. Das bedeutet nicht, daB sie
genialer als Konfuzius gewesen sei; der Unterschied stammt einzig und allein
von Jesus Christus her, von seiner Kirche, von der Gnade seiner Sakramente.
Was Konfuzius wie in einer Wolke erahnte und ersehnte, wurde in Therese
Wirklichkeit. Ein Chinese wird um so froher iiber die Erfiillung sein, je tieferer
das Sehnen des Konfuzius erfihrt.

Der mystische Weg des Lao Tzu

Die Entsprechung der theresianischen Spiritualitit zum Konfuzianismus liegt
mehr im Ethischen. 1n der Erfahrung und der inneren Haltung aber finden sich
groBe Ahnlichkeiten zum Taoismus. Auch dort horcht man zuriick in den
Grund der Welt, sehnt sich nach dem goldenen Zeitalter von Unschuld und
Einfachheit. Fiir einen Taoisten leuchtet aus dem Auge eines neugeborenen
Kindes das Zeichen der Unschuld; wer zum Zeitalter der Unschuld zuriickfin-
den will, mull den Geist der Kindschaft neu finden; ihn aber findet der, der sich
dem Tao, dem Prinzip des Universums, 6ffnet.

Die empfangsbereite Haltung fiir das Tao ist durch das Weibliche symboli-
siert. Frauliche Rezeptivitit fiir das Wirken des Tao 6ffnet den Weg zur Kind-
heit.

Aus dieser Grundsicht wird folgendes mystische Gedicht verstandlich:

Wisse um das Mannliche,

Halte dich an das Frauliche,

Und sei das FluBBbett der Welt.

FluBbett der Welt ist,

Wer auf dem Pfad der dauerhaften Tugend wandelt
Und riickkehrt in den Garten der Kindheit.



Joannes Wu

Wisse um das Helle,

Halte dich an das Dunkle,

Und sei ein Urbild der Welt.

Urbild der Welt ist,

Wer in Einheit ist mit der dauerhaften Tugend
Und riickkehrt in das Reich des Unendlichen.

Wisse um das Erhabene,

Halte dich an das Niedrige,

Und sei das Tal der Welt.

Tal der Welt ist,

Wer erfiillt ist mit dauerhafter Tugend

Und riickkehrt zur Einfachheit des Ursprungs.

Das Minnliche und das Frauliche

248

Die Bilder des Gedichts brauchen einige Erlduterungen. ,,Ménnlich* symboli-
siert bei Lao Tzu Stdrke und Aktivitit. Nichts ist so stark und so aktiv wie das

Tao:

Immer schon gab es das Etwas, das unbestimmt ist und dennoch rund

und voll in sich steht.

Geboren war es, bevor Himmel-und-Erde bestand.

Schweigend und ohne Grenzen,

Einsam und ohne Wandel und dennoch alles durchziehend in makelloser

Reinheit.
Nenne es Mutter der Welt;
Ich kenn’ seinen Namen nicht;
Ich heif3e es ,,Tao*.

In Ermangelung eines besseren Wortes bezeichnet das Tao ,,das GroBe*“. Es ist
Ursprung und Erhalter des Alls und aller Dinge. Sogar das Wort ,,groB* ist zu
schwach, um seine Macht und Schopferkraft zu umspannen. Aber selbst im
Zusammenhang von Macht und Kraft spricht Lao Tzu lieber von ,,Mutter* als
von ,,Vater”. Denn trotz der schopferischen, aktiven Minnlichkeit ist sein
Wirken typisch ,,weiblich*‘.

Niemals erregt das Tao groBes Aufsehen,
Aber nichts bleibt ungetan liegen.

Wenn der Herrscher sich daran hilt,
Wachsen alle Dinge von selbst.

Das Tao ist verborgen und ohne Name;

Doch nur es weifl zu helfen und zu vollenden.

Die hochste Gestalt der Giite ist wie das Wasser.



Therese von Lisieux und Lao Tzu 249

Allen Dingen spendet es Wohltaten, ohne zu wetteifern.
Auch an Platzen, die von den Menschen gemieden werden, findet es sich.
Deshalb ist es dem Tao verwandt.
Wer gro3 und machtvoll werden will, muf3 wie das Tao sich ausléschen und
klein werden, muB} die frauliche Weise des ,,Wirkens* annehmen.
GroB ist das Land der Ebene, wohin alle Strome flieBen.
Dort werden alle Dinge unter dem Himmel aufgefangen, dort steht das
Weibliche dieser Welt offen.
Starker als das Mannliche ist das Weibliche — durch seine Ruhe, durch
die Selbsterniedrigung der Ruhe.
Wer vollkommen werden will, muf3 sich dem Rhythmus von Weitwerden und
Einsammeln 6ffnen.
Bist du fahig,
Die weibliche Rolle zu spiclen,
Beim Offnen und SchlieBen des Himmelstors zu spielen?
Wer wahre Kraft will, muf} sich in miitterlicher Zartlichkeit hingeben. So heif3t
es auch bei Shakespeare:
Es ist erhaben, die Kraft eines Riesen zu besitzen.
Es ist tyrannisch, sie wie ein Riese zu benutzen.

Das Helle und das Dunkle

Mit ,,das Helle* meint Lao Tzu das Leuchten, das im Tao selbst liegt; wihrend
,»»das Dunkle‘ dessen Widerschein in unserem Erkennen bedeutet. In dieser
Gegeniibersetzung liegt ein Quellgrund fiir viele der paradoxen Worte:

Der helle Weg schaut diister aus.

Vollkommene Weisheit gleicht der Schwirze.

GrofBle Tugend erscheint wie ein Abgrund.
Obwohl das Tao in sich selbst hell und weif ist, miissen wir in die Dunkelheit
unserer Seelen tauchen, wenn wir einen Schimmer von ihm verspiiren wollen.

In der dunkelsten Dunkelheit 6ffnet sich das Tor zum Zarten. In den glei-

Benden Lichtern der Welt 148t sich das Zarte nicht finden, dazu mu3 man sich
in der ruhigen Nacht der Seele sammeln. Dort werden wir dem Tao begegnen.
Nur dort streut das Tao den heimlichen Samen der Weisheit aus. Dort, auf die-
sem ,,unterirdischen Weg* fand Lao Tzu wohl, was Thomas Traherne besingt:

Ein Abgrund unter allen Wegen

Mit Augen und voll Lebenskraft.

Nur dort ist Raum fiir Gottes Segen.

In seinem Innern lebt das All

Verhiillt gleich ihm ruht in mir er.



Joannes Wu 250

Gleich ihm ist der in mich gesenkt,
Des’ Wissen alle Welt umgreift,
In dem mir alle Welt geschenkt.

Ein Abgrund ruht an allen Wegen

Mit einem Blick voll Lebenskraft.

Dort ist der Raum fiir Gottes Segen,

Dort lebt im Inneren das All.

Und einer ist in mich gesenkt,

Der mit dem Blick das All umgreift,

In dem mir alle Welt geschenkt.
Lao Tzu ldscht die Lampen weltlichen Lichtes, ergreift das Dunkle und
Schwarze und findet so zum ,,Inneren Licht*. Thm vertraut er sich an:

Ohne einen Schritt vor das Haus kannst du das All erkennen.

Ohne einen Blick durch das Fenster kannst du den Weg des Himmels

sehen.

Je weiter du aber gehst, desto weniger weiBt du.
Der Weise erfihrt, ohne zu reisen, sieht, ohne zu schauen, und erlangt alles,
ohne sich zu bemiihen.

Das Hohe und das Niedrige

Dieses Gegensatzpaar erldutert Lao Tzu mit einem Beispiel.
Demut ist Wurzel der GroBe;
Das Niedrige ist Fundament des Hohen.
Deshalb nennen sich Fiirsten und Herzége ,.hilflos*, ,klein“ und
,»nichtswiirdig*.
Ob nicht auch sie die Abhéingigkeit vom Demiitigen verstehen?
Dessen Bild ist das Meer.
Warum wird es zur Konigin aller Stréme?
Weil es niedriger liegt als sie alle.

Lao Tzu kannte die Erhabenheit seiner Philosophie. Doch er klagt:

Alle Welt meint, mein Tao sei groB, aber sperrig wie sonst nichts.

Doch gerade weil mein Tao gro8 ist, kann man es mit nichts vergleichen.

Wenn es etwas auf Erden gleichen wiirde, wie klein wire es dann doch
von Anfang an!

Wenn es um die Wiirde des Tao ging, sparte er nicht mit groBen Worten:
Meine Worte haben einen Urahnen, meine Taten einen Herrn. Da er
unbekannt ist, ist es nicht erstaunlich, da3 man auch mich verkennt. Je
weniger Menschen es gibt, die mich kennen, um so edler sind die, die mir
folgen. Der Weise trégt unter groben Kleidern Jade in seinem Herzen.



Therese von Lisieux und Lao Tzu 251

Wahre Gro3e wird milverstanden — auch die von Lao Tzu. Die Elite seiner
Zeit amiisierte sich iiber ihn. Dazu meinte er:
Wenn ein Weiser vom Tao hért, iibt er es mit Eifer. Wenn ein Kluger es
vernimmt, schwankt er zwischen Glaube und Unglauben. Wenn ein un-
fiahiger Gelehrter davon hort, spottet und lacht er. Aber wenn er nicht
lachen wiirde, wire das Tao kein Tao.
Typisch aber ist es, dafl dabei Lao Tzu selbst mitlachte:
Alle Leute schirfen Ohren und Augen: Der Weise aber liachelt wie ein
belustigtes Kind.
Wer um den Jadestein im Innern weif3, kann grobe Kleider tragen, die die
Weisheit umbhiillen. Er versteht, dal er der Welt als armseliger Narr erscheint,
und hat Humor genug, iiber sein Los zu lachen.
Die Kinder der Welt verlieren sich auf der Suche nach dem Vielen. Lao Tzu
weil, dafl nur eines notwendig ist. So schreibt er:
Alles unter dem Himmel hat einen Uranfang. Es ist die Mutter der Welt.
Kennen wir sie, dann lernen wir auch die Kinder kennen. Kennen wir die
Kinder, dann sollen wir zuriickkehren und uns an die Mutter halten.
Damals wie heute vergal man das eine Notwendige und sorgte sich um das
Viele. Auf Kosten der Weisheit wuchs die Zivilisation heran.
Der Hof ist sauber gefegt; aber die Felder sind verwildert und voll Un-
kraut, die Getreidespeicher sind leer. Man trigt bunte Kleider, hat
scharfe Schwerter, {iberladt den Magen mit Essen und Trinken, besitzt
mehr als man gebrauchen kann. Solche Menschen bilden den Anfang
von Streitigkeiten. Wie anders aber ist doch das Tao!
Erstaunlich, wie dieser alte Weise sich immer mit dem neugeborenen Kind
vergleicht! Der Geist der Kindheit ist Angelpunkt seiner Philosophie.
Wer in der Tugend steht, gleicht dem Neugeborenen. Wespen und
Schlangen verletzen es nicht, wilde Tiere zerreifien es nicht, Raubvogel
zerfleischen es nicht. Seine Knochen sind zart, seine Sehnen geschmei-
dig, aber sein Griff ist fest. Da es noch nicht wei3, wie méinnlich und
weiblich zueinander finden, wichst es in Ganzheit auf, bewahrt seine
Lebenskraft unversehrt. Es kann den Tag lang schreien und heulen und
wird doch nicht heiser, denn es verkorpert den Geist der Harmonie.

Der Geist der Harmonie ruht im Wandellosen; wer es kennt, besitzt
das innere Licht.

Immer weiter wachsen zu wollen, bringt Unheil. Wer seine Emotionen
steigert, verausgabt seine Energie. Wer zu gro8 wird, geht zugrunde. Al-
les das lduft gegen das Tao. Und wer gegen das Tao angeht, verliert bald
sein Sein.



Joannes Wu 252

Die Spiritualitdt Thereses von Lisieux

Das Erhabene und das Niedrige

Jesus Christus kennt das Ganz-Erhabene in Gott und steigt in die letzte Nied-

rigkeit hinab; er lebt im Hellen und neigt sich zum Dunklen; ihm ist das Starke

zu eigen, und er bevorzugt doch das Schwache. So schreibt Paulus:
Seid untereinander so gesinnt, wie es dem Leben in Christus Jesus ent-
spricht. Er war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein,
sondern entduferte sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen
gleich. Sein Leben war das eines Menschen; er erniedrigte sich und war
gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. (Phil 2, 5-8)

Ist das nicht der ,,Wahnsinn‘‘ Gottes: im Erhabensten zu leben und in das

Niedrigste hinabzusteigen? Gerade das aber hat es Therese angetan. An Ce-

line schreibt sie:
Eines Verbrechens wurde Jesus von Herodes angeklagt: wahnsinnig zu
sein ... und darin gebe ich Herodes recht! Ja, es war toricht, sich arme,
kleine, sterbliche Herzen zu seinem Thron auszuwiahlen! Er, der Konig
der Herrlichkeit, dessen Gegenwart michtiger ist, als der Himmel aus-
halten kann! Unser Geliebter war wahnsinnig, als er auf die Erde kam,
um Siinder zu suchen und sie zu seinen Freunden, seinen Vertrauten zu
machen; solche, die ihm, der in vollkommenem Gliick mit den beiden
anbetungswiirdigen Personen der hl. Dreieinigkeit lebt, dhnlich sein
sollen ... Niemals werden wir so toricht fiir ihn werden konnen, wie er es
fiir uns wurde ; was wir tun, verdient nicht den Namen ,, Torheit*‘; denn es
ist doch verniinftig und weit von dem entfernt, was unsere Liebe voll-
bringen mdchte.

Thereses Leben war nichts als Nachahmung der Torheiten ihres gottlichen

Briutigams. Kurz vor ihrem Tod erklirte sie:
Ich werde meinen Himmel damit verbringen, Gutes auf Erden zu tun,

Sie kennt den Himmel, bindet sich aber an die Erde!

Das Helle und das Dunkle

Christus ist ,,das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet‘‘, der in die Welt
kommt. Doch wie verborgen war dieses Licht! Der Urheber des Lebens mufite
sogar durch das Tal des Todes gehen!
Er hatte keine schéne und edle Gestalt, so daB wir ihn anschauen moch-
ten. Er sah nicht so aus, dafl wir Gefallen fanden an ihm. Er wurde ver-
achtet und von den Menschen gemieden, ein Mann voller Schmerzen,
mit Krankheit vertraut. Wie einer, vor dem man das Gesicht verhiillt,
war er verachtet; wir schitzten ihn nicht. (Jes 53, 2-3)



Therese von Lisieux und Lao Tzu 253

Dieses Bild des leidenden Jesus formte die Spiritualitit Thereses, die das hei-
lige Antlitz besonders verehrte. Gottes Sohn, ,,Abglanz seiner Herrlichkeit
und Abbild seines Wesens‘“ (Hebr 1,3), ist verborgen im Antlitz des Elends.
Doch Therese blickt durch den Schleier:
O gesegnetes Antlitz! Liebenswerter als die Lilien und Rosen des Friih-
lings! Fiir uns bist du nicht verborgen. Der Tridnenschleier deines gottli-
chen Blicks besteht aus kostbaren Diamanten, die wir freudig sammeln,
mit ihrem unendlichen Wert die Seelen unserer Briider zu gewinnen.
Das ,,heilige Antlitz*“ voll Schmerz ist keine Maske zum Auf- und Absetzen. Es
ist Wesensoffenbarung des ,,Abglanzes seiner Herrlichkeit*‘. Der tiefe Ab-
grund zwischen himmlischer Schonheit und irdischer ,,HaBlichkeit* ist das
MaB der Liebe Jesu zu seinem Vater und zu den Menschen. In seinem heiligen
Antlitz ohne ,,schone und edle Gestalt*“ entdeckt Therese die Schonheit der
Liebe; davon ist sie hingerissen. ,,Auch ich*, sagt sie auf dem Totenbett, ,,ver-
lange ohne Gestalt und Schonheit zu sein und die Weinpresse allein zu treten,
auch ich mochte allen unbekannt bleiben. An Celine schreibt sie:
Jesus ist der verborgene Schatz, das unschitzbare Gut, das nur darum
von so wenigen gefunden wird, weil die Welt das Glidnzende und nicht
das Verborgene liebt ... Wer etwas so Verborgenes finden will, muf3
selbst verborgen bleiben; darum muf unser Leben ein Geheimnis sein.
Wir miissen wie Jesus sein, dessen Blick verborgen war.
Inihrem Innern ist Therese vertraut mit der Dunkelheit der Nacht. An Pauline
schreibt sie:
Ich lebe in einem vo6llig dunklen unterirdischen Gang ... Gerne will ich,
wenn er es will, mein ganzes Leben lang auf diesem dunklen Weg gehen,
denn eines Tages werde ich am Ziel, am Berg der Liebe ankommen ...
In einem anderen Brief spricht sie von dieser Dunkelheit als von einem Dam-
merlicht.
Waihrend ihrer Exerzitien vor den ersten Geliibden habe sie ihren Briuti-
gam gebeten, fiir sie den Weg zur Bergspitze der Liebe auszuwihlen.,
Jesus nahm mich bei der Hand und fiihrte mich in einen unterirdischen
Gang, wo es weder heill noch kalt ist, wo weder die Sonne scheint noch
Regen und Wind hinkommen kdnnen; in einen Tunnel, wo ich nur halb-
verhiillten Glanz, nur einen Funken aus dem festgeschlossenen Auge im
Antlitz meines Brautigams sehe.
Therese lernte, Trost in Trostlosigkeit zu finden; sie lebte die reine Freude an
der Nicht-Freude. Lao Tzu spricht vom ,,Geschmack-Finden am Geschmack-
losen*’,
Mit dem Wachstum ihres inneren Lebens ging Therese tiefer in die dunkle
Nacht hinein. Auch die halbverhiillte Helligkeit wurde finster. Doch in blin-
dem Vertrauen auf Gottes Liebe fand sie den Frieden, der ihr nicht entrissen



Joannes Wu 254

werden konnte. Etwa einen Monat vor dem Tod schaute sie aus dem Fenster
auf einen schattigen Platz im Garten:
Pauline, sieh einmal dort, die Kastanienbiaume! Sichst du das schwarze
Loch, wo alles dunkel ... An einem solchen Platz bin ich mit Leib und
Seele ... Oh ja, wie dunkel ist es. Aber dort habe ich Frieden.
Eine Woche vor ihrem Tod wurde sie von Pauline gefragt, ob sie etwas von der
Zukunft erahne:
Oh, Mutter! Vorherwissen? ... Wenn du nur wiitest, wie arm ich bin. Ich
weill nicht mehr als auch Du ... ich verstehe nichts als was ich sehe und
hore. Aber in meiner Seele erfreue ich mich trotz aller Dunkelheit eines
wunderbaren Friedens.
Lao Tzu sagte dazu: ,,Alle anderen sind klug, klug: Ich allein bin dumpf.‘‘ The-
rese wullte wie Lao Tzu, daB die Lichter der Kinder dieser Welt falsche Lichter
sind; die wahren finden sich nur in der Dunkelheit; denn in diesem Leben
,,sieht der helle Weg dunkel aus®.

Das Mdnnliche und das Frauliche

Anscheinend sprechen alle Mystiker, heidnische wie christliche, eine Sprache
und singen dieselbe Melodie. Therese schreibt:
Verdienst bedeutet nicht, viel zu tun oder zu geben, sondern zu empfan-
gen, zu lieben.
Und ebenso Lao Tzu:
Bist du fihig, im natiirlichen Rhythmus des Universums die Rolle der
Frau zu spielen?
Therese ist wie Lao Tzu miBtrauisch gegeniiber der diskursiven Rationalitit
und mdchte sich von der ,,Mutter* nihren. Sie erkldrt ihrer Schwester Celine,
daB man nicht fiir jedes Tun eine gute Meinung erwecken miisse:
Das Kind an der Mutterbrust trinkt seine Nahrung ganz selbstverstind-
lich, ohne sich Gedanken dariiber zu machen. Dabei wichst es, wird
stark und lebendig, obwohl es das alles nicht intendiert.
Celine erldutert dies:
Sie wiinschte, daB wir wie Kinder nichts besitzen und vollig von den El-
tern abhingig sind. Sie empfahl uns, Tag fiir Tag zu leben, ohne geistigen
Vorrat fiir die Zukunft zu speichern.
Trifft das nicht genau Lao Tzu?
Alle Menschen besitzen mehr als sie brauchen; ich allein scheine alles
verloren zu haben.
Anderswo schreibt er:
Lernen heiBt tiglich wachsen; die Ubung des Tao aber besteht im tigli-
chen Abnehmen. Nimm weiterhin ab, bis du ganz passiv bist. Und dann,
vollstindig passiv, wirst du wirklich aktiv sein.



Therese von Lisieux und Lao Tzu 255

Wo ist man passiver als vor Gott, in der Seligkeit des Himmels? Doch auch
dazu schreibt Therese an einen Chinamissionar:
Ich bin sicher, im Himmel nicht inaktiv zu sein. Ich will weiter fiir die
Kirche und die Menschen wirken. Darum bitte ich Gott, und ich weiB3, er
wird dazu ja sagen.
Lao Tzu preist die Demut des Wassers, weil es zu den niedrigen Plitzen hin-
flieBt. — Therese schreibt:
Der unterste Platz der Erde ist ohne Neid. Nur hier gibt es weder Eitel-
keit noch Verfinsterung des Geistes.
Deshalb wohl nennt sie Jesus ,,die Lilie der Téler‘; man muB ins Tal steigen,
um ihn zu finden.
Lao Tzu lobt das Wasser wegen seiner Weichheit und Schwiche.
Aber um das Harte und Starke zu besiegen, gibt es nichts Besseres als das
Wasser.
Und anderswo schreibt er:
Solange der Mensch lebt, ist er zart und geschmeidig; als Toter ist er hart
und fest. Solange eine Pflanze lebt, ist sie weich und biegsam; als Tote ist
sie starr und trocken.
Das Harte und Feste gehort in die Gesellschaft des Todes; das Weiche
und Geschmeidige aber zu den Lebenden.
Dasselbe lehrt uns Therese fiir das geistliche Leben. Immer wieder zitiert sie
Paulus: ,,Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark.* (2 Kor 12,10) Ein Ab-
schnitt aus einem ihrer Briefe liest sich wie ein Kommentar zu Lao Tzu:
Was kiimmert es das Schilfrohr, gebogen zu werden? Weil es am Wasser
steht, hat es keine Angst, gebrochen zu sein. Denn wenn es sich nieder-
beugt, beriihrt es nicht Sand, sondern eine wohltuende Welle, die ihm
neue Kraft und sogar Sehnsucht nach neuem Sturm schenkt, der iiber es
hereinbrechen soll. Es kann nicht zerbrechen, was auch kommen mag,
da es iiberall die zarte Hand Jesu spiiren will.
Meint Lao Tzu nicht dasselbe: ,,Beuge dich, und du wirst ganz sein‘“? Er hat
auch gesagt: ,,Bleibe leer, und du wirst erfiillt werden.* Therese gibt den Rat:
Nur auf eine Weise kénnen wir Gott dazu bringen, daB3 er uns nicht ver-
urteilt: Wir miissen vor ihm mit leeren Hinden erscheinen.
Und mit kindlicher Schlauheit erzihlt sie ihrer Schwester Pauline, daB das Ste-
hen mit leeren Hinden,
genau das ist, was mich erfreut; denn da ich nichts habe, werde ich alles
von Gott empfangen.
Celine wihlte unter Thereses Zustimmung das Motto: ,,Der Verlierer gewinnt
immer.* Lao Tzu hitte dem zugestimmt:
Wabhrhaftig, man gewinnt, indem man verliert; und man verliert, indem
man gewinnt.



Joannes Wu 256

Von ihm stammt auch das Wort:
Wer sich zum Tao bekennt, will keine Fiille. Und gerade deshalb kann er
wie ein verborgener Sprof} sein, der nicht zu friither Reife dringt.
Ganz dhnlich weill Therese, daB das Erwachsen-Sein Unabhingigkeit vom Va-
ter mit sich bringt. Deshalb sagt sie:
Ich habe mir gewiinscht, nicht erwachsen zu werden; denn ich weif3, dafl
ich mir niemals selbst das Leben verdienen werde, niemals selbst die Se-
ligkeit des Himmels erlangen kann.

Gottes Miitterlichkeit

Lao Tzu nennt das Tao ,,Mutter‘‘. Auch Therese fiihlt sich von der Zartlichkeit
Gottes besonders angezogen. Sie nennt ihn zwar Vater, aber er ist ,,Papa, der
gute Gott*, ein Vater, der zértlicher ist als die Mutter. Sie liebt die Worte bei
Jesaja (49,15; 66,13):
Kann denn eine Frau ihr Kind vergessen, eine Mutter ihren leiblichen
Sohn? Wie eine Mutter ihren Sohn tréstet, so troste ich euch; in Jerusa-
lem findet ihr Trost.
Juliana von Norwich nannte Jesus tatsdchlich ,,unsere Mutter*. Sachlich aber
ist dies auch die Erfahrung der Therese von Lisieux. Als sie mit ihrer Schwe-
ster, der Priorin Agnes, im Garten spazierte, sah sie eine weiBe Henne mit den
Kiicken unter den Fliigeln. ,,Weinst du?*, fragte Agnes. ,,Ich kann dir jetzt
nicht antworten, ich bin zu erregt*‘, kam als Antwort zuriick. Spiter sah sie ihre
Schwester verklart an:
Ich weinte, weil ich daran dachte, daB3 der gute Gott im Evangelium sich
selbst mit einer Henne vergleicht, um uns seine Zartlichkeit zu zeigen.
Wihrend meines ganzen Lebens hat er mir dies geschenkt — er hat mich
unter seinen Fliigeln geborgen. Und er tat es so, da3 ich nicht an mich
halten konnte und mein Herz vor Dankbarkeit und Liebe iiberfloB. Ja,
wie wohl tat doch der gute Gott daran, da er sich vor mir verbarg und
mir nur dann und wann erlaubte, die Wirkungen seiner Barmherzigkeit
wie durch ein Gitter zu erspihen.
Theresa weinte aus Dankbarkeit gegeniiber Gottes zarter Sorge um sie. Aber
hatte nicht auch sie in ihrem Herzen einen ,,miitterlichen Instinkt*, viele Kin-
der dieser Welt unter die eigenen Fliigel zu sammeln, um sie zu Gott zu fiithren?
Sie sehnte sich danach, ,,Mutter von Seelen‘ zu werden. Weil sie Gottes
Barmherzigkeit so sehr erfuhr, flo8 ihre Liebe iiber zur mitmenschlichen Lie-
be. Gottes Barmherzigkeit strdmte durch sie zu den Menschen:
Verdienst besteht nicht darin, viel zu tun oder zu geben, sondern viel zu
empfangen, viel zu lieben.



Therese von Lisieux und Lao Tzu 257

So wurde ihre Passivitit das MaB ihrer Aktivitdt. So kann ein Mensch in kon-

templativer Zuriickgezogenheit leben und doch aktiv sein; so kénnen wir ar-

beiten, ohne Aktivisten zu werden. Fiir Therese von Lisieux bildete nicht ein-

mal die gottliche Anschauung ein Hindernis fiir ihr missionarisches Dréingen.
Sie wihlte nichts. Aber der Herr gab ihr mehr als alles.

Mystik und Ethik

Einer der bekanntesten Sitze von Lao Tzu lautet:
GroBe Tugend ist nie tugendhaft — darum ist dort Tugend.
Kleine Tugend verliert nie ihre Tugendhaftigkeit — darum ist dort keine
Tugend.
Lao Tzu meint damit keine Unmoral. Er schitzte wahre Tugenden so sehr, daf3
er schrieb:
Der Weise ist gut zu den Guten, aber auch zu den Nicht-Guten, denn
Tugend ist giitig. Er ist treu zu den Treuen, aber auch zu den Nicht-Treu-
en; denn Tugend ist treu.
Und er wullte:
Der Himmel] hilft dem Barmherzigen; er schiitzt ihn durch seine eigene
Barmherzigkeit.
Wenn Lao Tzu also schreibt: GroB3e Tugend ist nicht tugendhaft, dann lehnt er
damit Selbstgerechtigkeit ab; denn die Tugend stammt vom Himmel und vom
Wirken des Tao, nicht aber vom Menschen selbst. Wie nahe das dem christli-
chen Glauben kommt, zeigt Therese:
Eine Seele ist nicht in sich heilig, sondern sie ist nur Instrument fiir unse-
ren Gott ... Erfassen wir doch diese Wahrheit und schreiben das Gute
nicht uns zu. In Wirklichkeit besitzt niemand seine Tugenden selbst; so
laBt doch alles zur Ehre Gottes gereichen.
Wer nur weltimmanent denkt, wird diese Sprache der Mystik kaum verstehen.
Therese sagte einmal:
Beim Gedanken, in den Himmel zu kommen, werde ich froh. Wenn ich
aber dann iiber die Herrenworte nachsinne: Ich komme bald und ver-
gelte den Menschen nach ihren Werken, stehe ich vor einer Schwierig-
keit: Ich habe ndmlich keine Werke ... Aber gut, dann muB er mir eben
nach seinen eigenen Werken vergelten.
Ist das ein Scherz? Nach ihrem Leben der Verehrung des Herrn und des Dien-
stes an ihren Mitschwestern zu sagen: Ich habe keine Werke? Ist das nicht ver-
logene Demut? Aber von der Hohe des Berges, auf dem Therese stand, hatte
sie einen ganz anderen Ausblick auf Gott als wir, die am Fu3e des Berges wan-
dern. Sie wufte von ihrem dienenden Leben vor Jesus. Doch alles das gehorte
nicht ihr, sondern Gott. So wie Paulus schreibt: ,,Gott ist es, der in euch das



Joannes Wu 258

Wollen und das Vollbringen bewirkt, noch iiber euren guten Willen hinaus.*
(Phil 2,13) Therese denkt wie Paulus: ,,Aus Gnade seid ihr durch den Glauben
gerettet, nicht aus eigener Kraft — Gott hat es geschenkt —, nicht aufgrund eurer
Werke, damit keiner sich rithmen kann.* (Eph 2,8f) Er wuB3te, dal er mehr als
die anderen Apostel gearbeitet hatte, aber zugleich, daB alles dies Gottes
Gnade in ihm gewirkt hat (1 Kor 15,10). Therese war wohl am stiirksten in ih-
rer Klostergemeinschaft engagiert, als sie wihrend einer Epidemie mit nur
noch zwei anderen das Leben im Karmel aufrecht erhielt, die Kranken ver-
sorgte und die Beerdigungen vorbereitete. Uber diese hektischen Tage
schreibt sie spéter:

Gott war gut zu mir und schenkte mir die notwendige Kraft. Ich kann

immer noch nicht verstehen, wie wenig ich damals vor der Arbeitslast zu-

riickschreckte.
Ob nicht gerade diejenigen Gott am meisten Dank abstatten, die am meisten
fiir ihn arbeiten? Denn sie erfahren am stiirksten, daf} alles von Gott kommt.
Schwester Maria vom Heiligsten Herzen schrieb einmal an Therese:

Darf ich dir etwas sagen? Ich wage es: Du bist von Gott besessen, buch-

stiblich besessen, genau wie die Bosen vom Teufel besessen sind.
Wer von Gott besessen ist, besitzt selbst nichts mehr; selbst die ,,geistlichen
Reichtiimer* sind nur ,,LLehen von Gott*“. In dhnlicher Weise war auch Lao
Tzu besessen vom Tao. Nur von dort her, nicht mehr aus menschlicher Sicht,
beurteilte er die Dinge. Wir spiiren das Christentum in seinem Wort:

Vergilt Unrecht mit Freundlichkeit.
Wie entziickt wire Therese {iber die Weisheit des Lao Tzu gewesen, der noch
nicht die Worte Jesu horen durfte!

Hinfiihren zu Jesus

Lao Tzu beschreibt den Weisen, den Menschen des Tao folgendermaBen:

Der Weise will im Hintergrund bleiben; aber er findet sich vor allen an-
deren.

Er achtet nicht auf sich und findet sich sicher und geschiitzt.

Ist es nicht wegen seiner Selbstlosigkeit, da3 sein Selbst Erfiillung fin-
det?

Er umfat das Eine und wird zum Vorbild fiir die Welt.

Er stellt sich unter den Scheffel und wird zur Leuchte.

Er rechtfertigt sich nicht, deshalb folgt ihm der Ruhm.

Er rithmt sich nicht seines Kénnens, deshalb findet er Anerkennung.

Er stellt seinen Erfolg nicht zur Schau, deshalb ist sein Werk von Dauer.

Er mif3t sich mit niemandem, deshalb kann sich niemand mit ihm mes-
sen.



Therese von Lisieux und Lao Tzu 259

Lao Tzu zeichnet damit zugleich ein Portrait der Kleinen Therese!
Ohne Jesus wire Therese nichts moglich gewesen. Wie aber kam Lao Tzu zu
seiner Wahrheit? ,,Das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam in
die Welt.* (Joh 1,9) Der gottliche Logos, der als Jesus von Nazareth die kleine
Therese zur ,,groBten Heiligen der Neuzeit** machte, hat vor seiner Mensch-
werdung diesen Weisen zum gréBten Philosophen des alten Chinas gemacht.
Durch Gottes Offenbarung in Jesus Christus wurde der tiefe Sinn mancher
dunklen Worte des Lao Tzu in helles Licht geriickt, wurde dem ,,sehnsiichtigen
Warten der ganzen Schépfung‘ die Sprache geschenkt, die ,,wir nicht in Worte
fassen konnen‘ (Rom 8,19.26). Lao Tzu war ergriffen von der Sehnsucht, das
Unberiihrbare zua beriihren, das Unbegreifliche zu begeifen, das Unerhorte zu
hoéren, das Unsichtbare zu sehen, das Geschmackfreie zu schmecken und das
Unsagbare zu sagen. Ihm wurden Lichtblicke geschenkt. Doch kaum blitzten
sie auf, waren sie schon wieder verdunkelt.
Das Tao zeigt sich dunkel und fliichtig. Fliichtig und dunkel, aber es hat
Gestalt. Dunkel und fliichtig, aber es hat Substanz. Verschwommen und
schattenhaft, aber voll Leben und Wirklichkeit. Und diese lebendige
Wirklichkeit ist ganz und gar real, ist absolute Wahrheit.
Schaue es an und sehe es nicht: Sein Name ist ,,Das Unsichtbare‘‘. Hore
auf es und vernimm es nicht: Sein Name ist ,,Das Schweigen®. Greife
nach ihm und ergreife es nicht: Sein Name ist ,,Das Unantastbare‘.
Diese drei Eigenschaften sind unergriindlich; deshalb werden sie eins.
Sein Oberes ist nicht Licht, und sein Unteres ist nicht Dunkel. Stindig
bewegt sich das Unnennbare und kehrt wieder zuriick in den SchoB des
Nichts. Wir nennen es gestaltlose Gestalt, bildloses Bild. Wir nennen es
dunkel und fliichtig. Schaue es an, und du siehst sein Antlitz nicht. Folge
ihm, und du nimmst seinen Riicken nicht wahr. Doch im Tao kannst du
die Wirklichkeit bestehen. Sich mit dem Uranfang einzulassen, das ist
der springende Punkt des Tao.

Wie geheimnisvoll ist doch fiir Lao Tzu das Tao — und gerade das Geheimnis

garantiert die Echtheit seiner Schau. Denn alles Wirkliche ist voll Geheimnis;

was ohne Geheimnis ist, hat keine wahre Wirklichkeit.

Erst nachdem ,,das Wort Fleisch geworden war* (Joh 1,14), konnte Johan-
nes sagen: ,,Was von Anfang an war, was wir geh6rt haben, was wir mit unseren
Augen gesehen, was wir geschaut und was unsere Hiande angefaBt haben, das
verkiinden wir.*“ (1 Joh 1,1) Vor dem Kommen Jesu hitte niemand, auch nicht
Lao Tzu dichten kénnen wie Francis Thompson:

O unsichtbare Welt, wir schauen dich.

O unberiihrbare Welt, wir beriithren dich.
O unverstindliche Welt, wir kennen dich.
UnfaBbarer, wir halten dich.



Joannes Wu 260

Die Offenbarung hat das Geheimnis Gottes nicht aufgeldst. Die Menschwer-
dung ist das Geheimnis. Wirklich, Christus sagt zu Philippus: ,,Wer mich gese-
hen hat, hat den Vater gesehen‘* (Joh 14,9); aber unsere Antwort darauf kann
nur lauten: ,,Herr, haben wir dich wirklich gesehen?*‘ Selbst der Lieblingsjiin-
ger bekennt: ,,Niemand hat Gott je geschaut.* (1Joh 4,12). Gott bleibt auch in
der Offenbarung ein verborgener Gott — verborgen in der Schopfung, verbor-
gen in der Menschwerdung, verborgen in der Erlosung, verborgen in der Eu-
charistie. Im Offenbaren verbirgt er sich; im Sich-Verschenken bleibt er unzu-
ganglich. Und wenn wir wahrhaft in Christus leben, sind wir verborgen mit
ihm: ,,Wir sind mit ihm begraben durch die Taufe auf den Tod.* (R6m 6,4) Im
Glauben an das Brot, in dem der Sohn Gottes, der zur Rechten des Vaters
thront, verborgen sich dem Vater darbringt, verwirklichen wir, was Lao Tzu
ahnte:

Wisse um das Erhabene, und halte dich an das Niedrige.
Lao Tzu spricht vom Weisen, der unter groben Kleidern Jade in seinem Herzen
trigt. Meint das nicht auch Paulus mit dem Schatz, ,,den wir in zerbrechlichen
GefdBen tragen* (2 Kor 4,7)? Und ist das nicht genan die Weise Jesu? Aus
Liebe zu Jesus wufte auch Therese ,,um das Erhabene‘‘ und hielt sich ,,an das
Niedrige*, trug auch sie ,,unter groben Kleidern Jade“. So schreibt sie an Celi-
ne:

Um Braut Jesu zu sein, mul man wie Jesus sein; Jesus ist voll Blut, mit

Dornen gekront.
Therese wullite um das GroBe, Kind Gottes zu heien, und hielt sich an das
Niedrige. Sie durfte erfahren, daB ,,wir durch seine Wunden geheilt sind* (Jes
©53,5), und trat deshalb in das Leiden Christi ein. Das hat nichts mit abartiger
Veranlagung zu tun. In ihrer Autobiographie entwirft sie eine logische, klare
Philosophie des Leidens:

Das Ziel kann ohne Anwendung der Mittel nicht erreicht werden. Da

aber der Herr mir zu verstehen gab, daf er mir durch das Kreuz Seelen

schenken werde, liebte ich das Leid um so mehr, je mehr Kreuze mir be-

gegneten. Verborgen vor jedermann war dies fiinf Jahre lang mein Weg.

Ich selbst war die Blume, die ich Jesus anbot — eine verborgene Blume,

die ihren Wohlgeruch allein fiir den Himmel bewahrt.
Aus zwei Griinden schickt nach Therese Gott Anfechtung und Leid. Zuerst um
zu vervollkommnen, erlaubt er dem Leid, ,,unsere Liebe zu priifen‘‘. Wer es
aus der Hand der Liebe annimmt, vereinigt sich noch inniger mit Jesus.

In der Vereinigung mit Jesus aber erhalten unsere Priifungen Anteil an der
erlosenden Kraft. Der Gefihrte Jesu wird zur Mutter von ,,Seelen‘“. Und es
gibt keine Mutterschaft ohne Geburtswehen. Therese wuflte dies:

Nur Leiden kann Seelen fiir Jesus gebiren.
Das Bild der Mutterschaft mag die Frau mehr ansprechen als den Mann; aber



Therese von Lisieux und Lao Tzu 261

jeder, der in die Nachfolge Jesu gestellt wird, ob Mann oder Frau, geht auf dem
Wege dieser geistlichen Mutterschaft. So redet Paulus die Galater an: ,,Meine
Kinder, fiir die ich von neuem Geburtswehen erleide, bis Christus in euch Ge-
stalt annimmt.* (Gal 4,19)

Therese war voll midnnlicher Kraft und voll Initiative. Aber all das war Aus-
druck einer tiefen Weiblichkeit. Ihre Stirke und ihr Temperament sind Aus-
fluB ihrer typisch fraulichen Treue, mit der sie ihren gottlichen Brautigam und
seine Kinder liebte.

Die vielschichtige Ubereinstimmung zwischen Lao Tzu und Therese scheint
im Geheimnis des Fraulichen zu griinden, in Lao Tzus mystischer Liebe zum
Tao, dem ,,Ewig-Weiblichen. Er schreibt ihm (ihr) Niedrigkeit, Verborgen-
heit, Geduld, Barmherzigkeit, Fiigsamkeit, Zartheit, Heiterkeit, Selbstlosig-
keit und die groBziigige Bereitschaft zu, anderen durch Selbsthingabe zu hel-
fen. Damit kommt Lao Tzu der christlichen Auffassung vom erlosenden Lei-
den erstaunlich nahe.

Wer sich in den Schmutz des Erdreiches hineinbegibt, wird Herr iiber die

Heiligtiimer dieses Erdreiches.

Wer das Ubel des Erdreiches auf sich nimmt, ist der Konig von allem,

was unter den Himmeln existiert.
Fiir die eigene Schuld zu leiden, ist einsichtig. Weniger einsichtig ist es, dafl
Leiden einen Menschen vervollkommnet. Doch auch das wird von konfuziani-
schen Klassikern gelehrt. So schreibt Menzius:

Wem der Himmel ein hohes Amt tibertrégt, dessen Geist schult er durch

Leiden und dessen Leib durch Miihe. Er 148t seinen K6rper hungern und

sich abmiihen. Er durchkreuzt dessen Absichten. Damit soll der Geist

belebt, der Leib widerstandsfihig und die Schwachheit gestidrkt werden.
Wir sahen, wie nahe manche Einsichten in das Wirken des Tao dem Evange-
lium sind. Es sind Weisheiten, die zur Mitte des Evangeliums hinleiten. Fiir
mich waren Lao Tzu und Therese Fiihrer zu Christus; Leuchten in einer Nacht,
bis sein Morgenstern meinem Inneren Helle schenkte. Sie fiihrten mich zuerst
zur Kleinen Therese und bereiteten meinen Geist und mein Herz, ihren ,,Klei-
nen Weg der geistigen Kindheit*“ zu verstehen und zu gehen. Darauf wurde mir
gewif}, daB ihr Kleiner Weg nur Wegweiser zur Lehre Christi ist; und so bin ich
froh, daB die Weisheit des Konfuzius und die des Lao Tzu iiber den Himmel
(T’ien), den ewigen Weg (Tao) und die Giite (Jen) Hinweise auf die Dreieinig-
keit sind: auf den Vater des Himmels, auf den Sohn, der Weg zum Vater ist,
und auf den Geist der Liebe. Und so schrieb Augustinus:

Auch vor Christus gab es Menschen, die zum geistlichen Jerusalem ge-

horten, nach Gottes Willen lebten und ihm wohlgefillig waren.





