Ashrams — Stiitten religidser Gemeinschaft

Der Ashram in der indischen Geschichte

Martin Kdmpchen, Santiniketan (Indien)

Das Wort asrama hat in den letzten Jahren auch in Deutschland einen vertrau-
ten Klang bekommen. Wir assoziieren damit eine klosterdhnliche Einrichtung,
eine Stétte des religids motivierten Gemeinschaftslebens in Indien. Das Wort
ist zuletzt in Zusammenhang mit dem bekannten Guru Rajnish in Poona hiu-
fig gefallen. Sein Ashram néimlich hatte Tausende von jungen Deutschen auf-
genommen. Sie konnten eine Zeitlang dort wohnen. Wer das religiose Leben
in Indien genauer kennt, wird auch von dem groBen Ashram des Aurobindo in
Pondicherry und den Ashrams, die Mahatma Gandhi gegriindet hat, wissen.
Dabei wird es ihm schwer fallen, den gemeinsamen Nenner dieser verschiede-
nartigen und verschiedenen Zwecken dienenden Einrichtungen herauszuschi-
len. Falsch wire es zudem, von dem massentouristischen, durchorganisierten
Betrieb des Rajnish-Ashram mit seinen Kursen, Vortrigen und Dienstlei-
stungseinrichtungen auf Struktur und Geist eines traditionellen Ashram zu
schlieflen.!

Die englischsprachigen Linder des Westens sind mit der Bedeutung eines
,»Ashram‘* vertrauter. Einmal hat sich die »Riickmissionierung*‘ der Hindus
seit Beginn des Jahrhunderts auf diese Linder konzentriert; besonders in
Amerika wurde eine groBere Anzahl von Ashrams gegriindet. Sodann haben
europdische und amerikanische Indienmissionare seit den zwanziger Jahren
eine Mdglichkeit der Inkulturation des Christentums in das Kulturerbe Indiens
im Ashramleben entdeckt. Einige haben zum Rubm bedeutender Hinduash-
rams beigetragen oder selbst christliche Ashrams gegriindet. Im angelséchsi-
schen Raum sind diese Bemiihungen bekannt geworden — nicht jedoch bei uns.

Hauptsichlich wegen der Sprachgrenze hat dieser ProzeB der BewuBtma-
chung nicht in den deutschsprachigen Raum iibergegriffen. So ist ,,Ashram** zu
einem flach oder falsch aufgefaiten Begriff geworden; das ist bedauerlich, weil
er — richtig verstanden — unsere Suche nach neuen Formen des ménchischen,
halbmonchischen und familidren Gemeinschaftslebens unterstiitzen konnte.
Besseres Verstindnis zeigt uns, daf3 uns Indien nicht nur auf dem Gebiet philo-
sophisch-theologischer Spekulation, sondern auch durch seine soziale Organi-
sation Anregung geben kann.

1 Vgl. Martin Kdmpchen, Ein Lehrbeispiel zum Thema ,Guru‘: Bhagwan Rajnisch in Poona. In:
Gertrude und Thomas Sartory, Die Meister des Weges in den grofien Weltreligionen. Herderbiiche-
rei Nr. 847, Herder Verlag, Freiburg 1981, S. 45-53.



Der Ashram in der indischen Geschichte 263
Die vier Lebensstufen

Die Bedeutung des Wortes ,,Ashram** als einem Ort der Gemeinschaft ist se-
kundar. Urspriinglich bezieht es sich auf die vier Lebensstufen (catur-asrama),
die jeder Hindu durchschreiten soll. Die Lebensstufen sind: Student, Fami-
lienvater, Waldeinsiedler, Wandermonch. Die Einteilung des Lebens in vier
Stufen ist ein wesentliches Element des altindischen Bildungsideals. Jede die-
ser Stufen ist ein ,,Ashram‘‘. Die Wurzel des Wortes, -sram, ,,sich anstrengen,
hart arbeiten‘‘, weist auf den Sinn der Lebensstufen hin, denn jede verlangt
von seinen Mitgliedern korperliche, intellektuelle und spirituelle Bemiihung;
von vornherein steht der Lebensplan des Hindu also unter dem Gebot der
Pflichterfiillung. ,,Ashram* lieBe sich etymologisch mit ,,die Lebensstufe, in
der man unter Anstrengung seine Pflicht tut“, wiedergeben.2
Betrachten wir die vier Ashrams genauer:

— Brahmacarya, Stufe der Schiilerschaft. Etwa im zwolften Lebensjahr, nach
der rituellen Verleihung der heiligen Schnur, gibt die Familie ihren Sohn zu ei-
nem Lehrer (guru), in dessen Familie er wohnt.? Unter Anleitung des Lehrers
studiert und rezitiert er die heiligen Schriften (die Vedas) und iibt sich in einem
asketisch-disziplinierten Leben. Als Gegendienst und Beweis der Dankbarkeit
iibernimmt der brahmacari Aufgaben in der Familie, vor allem die Pflege des
heiligen Feuers, womit er die vedischen Feueropfer vollzieht, das Weiden der

2 Ashram* kommt in der frithesten Literatur, den vier Vedas und den Brahmanas, nicht vor. Erst
in der upanishadischen Zeit, ca. 750 — ca. 550 v.Chr. (Datierungen folgen Helmuth von Glase-
napp, Die Philosophie der Inder. Verlag Kroner, Stuttgart 21958), hat sich die Theorie der vier Le-
bensstufen allméahlich entwickelt. In der vedischen Zeit waren die beiden ersten Sinfen bekannt.
Die Chandogya-Upanishad (I,23.1) erwihnt drei Ashrams, die Brihadaranyaka-Upanishad (IV,
5. 2) auch den vierten, monastischen Ashram. Es erscheint als erwiesen, daB der Vier-Ashram-
Lebensweg (asrama-dharma) nicht in vorbuddhistischer Zeit entstanden ist, sondern eine hindun-
istische Antwort anf den rasch steigenden proselytierenden Einflu3 der buddhistischen Lehre war.
(Vgl. G. C. Pande, Studies in the Origins of Buddhism. Motilal Banarsidass, Delhi 21974, S. 322.)
In der nrspriinglichen hinduistischen Lebensorganisation ist kein Platz fiir Monche (wenn auch
anBerhalb der vedischen Orthopraxis stets Asketen — munis — gelebt haben); erst mit dem Jainis-
mns nnd Buddhismus (ab ca. 550 v.Chr.) fand das monastische Ideal in Indien Aufnahme. Buddha
und seine Schiiler nahmen junge Menschen als Monche in ihren Orden auf. Der Hindnismus sah
darin eine Gefahr fiir sein Familienleben, dessen Gesundheit ihm einzentrales Anliegen ist. Durch
den Vier-Ashram-Lebensweg versucht der Hinduismns, in einem fiir ihn typischen Assimilations-
prozefB das Familienleben zn retten — nicht, indem er das monastische Leben denunziert, sondern,
indem er Familienleben und monastisches Leben zeitlich einander folgen 14Bt. Aus diesem Vor-
gang entstanden die dritte nnd vierte Lebensstufe: Waldeinsiedler und Wandermonch.

Die Dharma-Siitras, Aphorismen (sifra) iber die Erfiillung der religisen Pflicht (dharma),
(zw. 600 und 100 v.Chr.) haben die Theorie des Vier-Ashram-Lebensweges znm erstenmal sy-
stematisch gefa3t, die Smritis (,,Erinnerung*, ,, Tradition*; die der Sitra-Literatur nachfolgende,
seknndire Literatur), insbesondere das Gesetzbuch des Manu, folgten. Erst mit dem monistischen
Philosophen Sankara (angebl. 788—820 n.Chr.) beginnt der Vier-Ashram-Lebensweg an Allge-
meingiiltigkeit zn verlieren. Sankara legte namlich fest, daB jeder MOnch werden kénne, der die
Sehnsncht nach Entsagung spiirt, gleichgiiltig, ob er znvor Familienvater gewesen ist oder nicht.
3 Bekannt als gurukula-System (kula=Familie).



Martin Kampchen 264

Herden und Sammeln von Brennholz. Ziel der Lebensstufe ist eine abgerun-
dete spirituelle, rituelle und intellektuelle Ausbildung und vollkommene Ent-
faltung der Person. Der Unterricht vollzieht sich nicht formell in Schulzim-
mern und nach Fachern eingeteilt, sondern im angeleiteten und iiberwachten
Lebensvollzug und orientiert am Vorbild des Guru.

Wahrend der etwa zwolf Jahre dieser ersten Lebensstufe bleibt der Schiiler
unverheiratet. Die primédre Bedeutung von ,,Brahmacarya* ist ,,Einiibung in
Suche nach Gott*, worin das {ibergeordnete Ziel dieser Stufe besteht. Spiter,
in asketischer gesinnter Zeit, bekam das Wort die Bedeutung ,,Z6libat, zoliba-
tdres Leben‘‘; Brahmacaris waren dann Novizen, junge Monche. Diese Bedeu-
tung ist heute vorherrschend.

— Garhasthya. Nachdem der Schiiler seinen Guru verlassen hat, heiratet er
und fiihrt ein Familienleben. Geziigelt durch die geistig-korperliche Disziplin
der ersten Lebensstufe, erfihrt er die Freude ehelicher Gemeinschaft, des Be-
sitzes eigener Kinder und gerechten Erwerbs materieller Giiter. Die Schulung
im Brahmacarya-Ashram hat den jungen Mann darauf vorbereitet, in Heirat,
dem Aufziehen der Kinder und der Ausiibung seines Berufs vor allem eine
Pflicht gegeniiber der Gesellschaft zu sehen. Die Gesetzbiicher schreiben der
Familie die fiinf ,,groen Opfer* (mahayajnia) vor: Studium und Weiterver-
mittlung der Vedas; taglicher Opferritus fiir die Gétter; tigliche Opfergabe fiir
die Vorfahren; Gastfreundschaft; Speisung von Tieren. Mit der Erfiillung die-
ser Pflichten tritt der Mensch in eine sinnvolle, geordnete Beziehung zu allen
Wirklichkeiten: zu den Weisen und Heiligen (risis), deren Lehren er lernt und
weitergibt, und so die Fortsetzung der religiosen Tradition sichert; durch Op-
fer zu den Géttern (devas), die den Haushalt beschiitzen; zu den Vorfahren
(pirvapurusas) durch tigliche Opfer und die Zeugung von S6hnen zur Erhal-
tung der Familie und des Volkes. Durch Gastfreundschaft und Tierspeisung
tritt der Inder zum ,,Néchsten‘* aulerhalb der Familie und zur iibrigen Schop-
fung in Beziehung.

— Vanaprastha, Stufe des Waldeinsiedler-Lebens. Manu-Smriti (VI, 2) z.B.
schreibt vor: ,,Wenn ein Familienvater sicht, daB3 seine Haut runzelig und sein
Haar weil} geworden ist, wenn er die S6hne seiner S6hne gesehen hat, dann soll
er in den Wald gehen.* Nach Erfiillung der Familienpflichten in der zweiten
Lebensstufe iibergibt der Familienvater seinem altesten Sohn, der nun erwach-
sen ist und selbst Familie hat, die Familiengeschifte und zieht sich, entweder
mit seiner Ehefrau oder allein, in den Wald (vana) als Einsiedler zuriick. Er
widmet sich asketischen Ubungen, dem Studium der heiligen Schriften und
denrituellen Opfern. Seine Lebensweise ist streng und einfach. Der Einsiedler
ernahrt sich von Friichten, Wurzeln und Krautern, die der Wald bietet; Land-
wirtschaft ist ihm verboten. Sein Besitz ist auf das Notwendigste beschrénkt,
Essensvorrite soll er nur in begrenztem Umfang anhiufen.



Der Ashram in der indischen Geschichte 265

Oft haben Einsiedler sich zu lockeren Kolonien zasammengeschlossen. Ein-

siedler, die bekannt wurden durch besondere geistige Krifte und Heiligkeit,
wurden von Pilgern besucht; Gastfreundschaft war eine gerngeiibte Tugend.
Hiufig kam es vor, daB ein Pilger oder ein anderer Vanaprasthi sich von einem
Einsiedler angezogen fiihlte und seine eigene Hiitte neben die des Einsiedlers
baute; so wuchsen organisch kleine Kolonien heran. Auch Schiiler (Brahmaca-
ris) wurden aufgenommen und belehrt.
— Sannyasa, Stufe des Wandermonch-Lebens. Im letzten Lebensabschnitt in-
tensiviert der Asket seine religiose Hingabe. Er verzichtet auf einen festen
Wohnsitz und wandert bettelnd von Ort zu Ort. Er verlidBt seine Frau und allen
Besitz und gibt die Feier des Ritus auf. AuBerlich kehrt er zur Menschengesell-
schaft, von der er Almosen empféngt, zuriick, doch innerlich ist er von ihr ab-
gewandt oder losgeldst; nach seinem Einsiedlerleben bedeutet die Menschen-
gesellschaft in Dorfern und Stidten keine Versuchung zur Zerstreuung und
Siinde mehr. Der sannyasi besucht Tempel und Wallfahrtsorte und soll nir-
gendwo ldnger als einige Tage bleiben, aufler wihrend der Regenzeit. Auch er
darf Menschen belehren und Schiiler annehmen.

Die Spiritualitdt des Sannyasi ist akosmisch; seine Pflichten gegeniiber den
Menschen, Vorfahren und Géttern sind erloschen; er lebt in gréBter innerer
Freiheit — in der Freiheit des gottlichen Urgrunds, brahman. Diese Freiheit ist
nicht selbstsiichtig, weil das BewuBtsein fiir das eigene Ich in das All-Bewuf3t-
sein von Brahman eingefangen oder aufgelost ist. Ein Sannyasi ist, obwohl von
allen Pflichten entbunden, dennoch zur spontanen Hinwendung zum Men-
schen féhig; seine Liebe zu den Menschen ist tief, doch betrachtet er weniger
ihre Situation in Raum und Zeit als ihre unerschaffene, gottlich gewirkte Seele
(atman). Diese Betrachtungsweise fiihrt traditionell nicht unbedingt zu ,,Wer-
ken der Barmherzigkeit** im christlichen Sinn.

Die Bedeutung des Ashram-Lebenswegs

Die vier im Hinduismus erstrebenswerten ,,Lebensziele“ sind, in wertméBig
aufsteigender Reihenfolge: artha (materieller Besitz, Bildung), kama (Le-
bensgenuB), dharma (rituelle und religios-gesellschaftliche Pflichterfiillung)
und moksa (Befreiung, Erlosung). Streben nach Besitz und Lebensgenul3 wer-
den von Dharma eingegrenzt und geziigelt. Moksha als Lebensziel kam in der
upanishadischen Zeit auf, als bloBe Pflichterfiillung innerhalb der Gesellschaft
dem asketischen Verlangen nicht mehr genug erschien. Die vier Lebensziele
lassen sich schwer gleichzeitig verfolgen, weshalb sie mit den zeitlich aufeinan-
derfolgenden Ashrams synchronisiert wurden. Der Brahmacari bemiiht sich
um Verstindnis und rechte Ausiibung von Dharma; ist dies erreicht, darf er
eine Familie griinden, das heiit Artha und Kama, von Dharma geziigelt, erfah-



Martin Kampchen 266

ren. Als Vanaprasthi entsagt er Artha und Kama weitgehend und sammelt
seine Bemiihung auf Dharma und Moksha. Der Sannyasi schlieBlich entsagt
Artha, Kama und Dharma vollkommen, Moksha ist sein einziges Lebensziel,
er versucht, innerlich und im duBeren Leben, dem Zustand der Befreiung so
nah wie moglich zu kommen.

Soisteinidealer Lebensweg aufgezeigt worden, der nicht nur Familienleben
mit monastischem Leben, sondern auch gerechten Reichtum mit dem Ideal der
Befreiung und Loslosung verbindet. Falsch wire es, darin eine kiinstlich her-
beigezwungene Harmonisierung zu sehen; vielmehr entspricht diese Stufen-
folge einem spezifisch indischen psychologischen Verstindnis. Der Inder der
damaligen Zeit hielt einen jungen Menschen zur Entsagung, das heif}t zu ei-
nem echten monastischen Leben, fiir unfihig. Mit der Formulierung des
Vier-Ashram-Lebensweges gab er zwei Erfahrungen Ausdruck: Erstens, ein
unerfahrener, junger Mensch braucht zunachst die Miihen, Sorgen, prakti-
schen und personlichen Schwierigkeiten, welche ein Familienleben dem Men-
schen auferlegt, damit er als Personlichkeit geformt wird und reift; erst wenn
diese menschliche Reife erreicht ist, hat der Mensch die innere Kraft, Ent-
schiedenheit und Bestindigkeit, ein entsagendes Leben durchzuhalten. Zwei-
tens, entsagt ein junger Mensch, weif3 er nicht, wem er entsagt. Lebensgenuf,
Besitz, intellektuelles Wissen, dem ein Sannyasi zu entsagen hat, kennt er
iiberhaupt nicht. Seine Entsagung wire darum unecht, geradezu heuchlerisch.
Entsagt der Familienvater nach einem erfiillten Leben in der Reife seiner Jah-
re, hat er alles kennengelernt, was das Leben zu bieten hat. Er hat den relativen
Wert von Lebensfreude und Besitz erkannt und ist jetzt, erst jetzt bereit, einen
noch hoheren Wert — Moksha — anzustreben.

" Kein Wunder also, daB die Gesetzbiicher emphatisch darauf bestehen, daB
der Mann erst seine ,,drei Schuldigkeiten‘ abtragen muB, nimlich einen Sohn
zu zeugen, die heiligen Schriften zu studieren, den Gottern zu opfern, bevor er
die ,,Welt verlassen‘ darf. Dies dient dem Fortbestand von Volk, Tradition
und Ritus, aber ebenso der persdnlichen Formung und Vollendung. Manu-
Smriti (VL. 35-37) warnt, wer Moksha suche, ohne die drei Schuldigkeiten be-
glichen zu haben, komme in die Holle.

Der indische Psychoanalytiker Sudhir Kakar* vergleicht die vier Ashrams
mit Erik Eriksons Schema ,,The Eight Ages of Man*‘5, das acht Stufen im Ent-
wicklungsproze des Menschen herausarbeitet. Kakar kann jedem Ashram
bestimmte Entwicklungsstufen von Eriksons Schema zuordnen und die frap-
pierende Ahnlichkeit von klinischem Befund und religios-sozialer Idee besti-
tigen.

4 Vgl. Sudhir Kakar, The Inner World. A Psycho-analytic Study of Childhood and Society in India.
Oxford University Press, Delhi 1978, S. 42—44.
5 vgl. Erik H. Erikson, Childhood and Society. W. W.Norton & Co., New York 21963, S.247-274.



Der Ashram in der indischen Geschichte 267

Wir konnen die vier Ashrams auch unter dem Gesichtspunkt der Entwick-
lung des Individuums innerhalb seiner Gesellschaft betrachten. Der Brahma-
carya-Ashram bereitet den jungen Mann auf das Pflichtenleben des Familien-
vaters ebenso vor, wie auf die darauffolgende asketische Entsagung. Durch
Zo6libat, Unterweisung in Ritus und heilige Schriften wird das Fundament fiir
die nachsten drei Stufen gelegt, durch die dienende Teilnahme an der Arbeit
im Lehrer-Haushalt lernt er exemplarisch die gesellschaftlichen Aufgaben der
zweiten Stufe kennen. Nach dieser Vorbereitung 6ffnet sich sein Leben der
Gesamtgesellschaft, innerhalb der er nun, sich selbst verantwortlich, als Ehe-
mann und Vater zu leben beféhigt ist. Religiositat driickt sich im Garhasth-
ya-Ashram mehr in den gesellschaftlich orientierten Werten (Gastfreund-
schaft, karitative Hilfe) und rituellen Werten (z.B. Feueropfer) aus. Nach Er-
fiillung ihrer Pflichten und Erreichung einer bestimmten menschlichen Reife
leben Vater (und Mutter) als Vanaprasthis von der Gesellschaft abgesondert.
Nun kommen die mehr verinnerlichten Werte der Religiositit, wie Meditation,
Askese, Schweigen, zur Geltung; besser: Jetzt ist der Mensch fiir sie bereit. Die
vierte Stufe stellt eine Weiterfiihrung der dritten dar. Askese, Entsagung und
spirituelle Verinnerlichung werden zu ihrem Hohepunkt gefithrt. Nun braucht
der Mensch nicht einmal mehr Ritus und festen Wohnsitz, um sich spirituell
weiterzuentwickeln. Auch die Absonderung von der Gesellschaft ist nicht
mehr notwendig. Er bleibt in Gott gesammelt, gleichgiiltig wo und wie er lebt.

S. Radhakrishnan fafit die psychologische und gesellschaftliche Bedeutung
des Vier-Ashram-Lebenswegs zusammen: ,,Man muB erst lernen, was die er-
sten Lebensstufen uns gesellschaftlich und spirituell zu lehren haben, bevor
man zu den niachsten fortschreiten darf. Man muf3 zunéchst lernen, niichtern zu
sein, bevor man sich bemiiht, ein Heiliger zu werden. Wer nicht weif3, was es
bedeutet, als Kind oder Ehemann oder Vater zu lieben, kann nicht so tun, als
ob er die Liebe zu Gott, dic alle anderen Arten der Liebe einschlie3t, kenne.‘®

Vermutlich ist dem Vier-Ashram-Lebensweg stets nur eine Minderheit
vollkommen gefolgt. Doch hat sich das Schema tief in die Psyche des Hindu
eingeprégt, und seine Spuren sind bis heute nicht verwischt. In charakteristi-
schen Lebensentschliissen wirkt das Schema nach. So geschieht es haufig, dafl
Familienviter nach ihrer Pensionierung nicht bei ihrer Familie bleiben, son-
dern in einem Ashram, in einer religidsen oder karitativen Institution oder in
der Nihe eines Tempels leben, freiwillig 4rmer leben als bisher und freiwillig
einfache, niedrige Dienste verrichten. Entscheidend ist das BewuBtsein, seine
Schuldigkeit fiir Familie und Gesellschaft getan, genug Erfolg, Bequemlichkeit

6 S. Radhakrishnan, Eastern Religions and Western Thought. Oxford University Press, Lon-
don 21940, S. 379 (vom Autor iibersetzt). Dt. Ausgabe: Die Gemeinschaftdes Geistes. Ostliche Re-
ligionen und westliches Denken (ilibers. von Franz Thierfelder). Darmstadt 1952, Baden-
Baden 21961.



Martin Kimpchen 268

und Lebensfreude genossen zu haben: Nun sei es an der Zeit, sich auf Gott zu
sammeln und auf die Ewigkeit hin zu leben.

Kakar berichtet iiber den konkreten Fall von vier Briidern, die ein modernes
Geschiftshaus in Kalkutta leiten. Der &lteste Bruder, Mitte sechzig, zog sich
mehr und mehr von den Geschiften zuriick, um sich auf seine spirituelle Ent-
wicklung zu konzentrieren; mit dieser Riickwendung ins private Leben ver-
band er eher die Hoffnung auf eine Erneuerung, als die bittere Erfahrung eines
Endes. Der zweite Bruder, rund fiinfzig Jahre alt, war Leiter der Firma und sah
seine Aufgabe vorwiegend darin, seine beiden jiingeren Briider anzuleiten und
zu ermutigen, statt personliche Erfolge zu erzielen. Die beiden jiingsten Brii-
der, Enddreiliger, waren von ihrem Beruf und dem Familienleben vollkom-
men in Anspruch genommen, hatten einen hektischen Lebensstil und genossen
das Leben in vollen Ziigen. Diese vier europiisch erzogenen Geschiftsleute
folgten unbewuft und mit dem Gefiihl, das Rechte zu tun, dem Lebensweg,
den die vier Ashrams vorzeichnen. Kakars SchluBfolgerung lautet: ,,Ohne es
sich genau bewuft zu sein, ist eine iiberwiegende Mehrheit traditioneller Hin-
dus davon iiberzeugt, daf} es ,schlecht’ fiir den Menschen sei, wenn er die Le-
bensaufgaben einer Lebensstufe, nachdem sie abgeschlossen ist, nicht aufge-
ben kann, und ebenso ,schlecht’, wenn der Mensch sich mit Aufgaben befaBt,
die einer spiteren Lebensstufe vorbehalten sind.«”

Das Abendland kennt nichts den vier Ashrams Vergleichbares, keine auf-
einander folgenden Lebensphasen, an die man durch religiose oder gesell-
schaftliche Tradition gebunden wére. Im Christentum sind wir gewohnt, zwi-
schen der vita activa und der vita contemplativa, dem titigen und dem beschau-
lichen Leben, zu unterscheiden. Die scholastische Philosophie verknipft diese
beiden religidsen Lebensweisen noch organisch miteinander; Thomas von
Aquin lehrt, das kontemplative Leben flieBe, ist es ,,voll* geworden, in das ak-
tive Leben iiber. Die monastische Praxis hat jedoch diese beiden Lebenswei-
sen weitgehend auseinandergehalten, mit der Begriindung, es handele sich
beim aktiven und kontemplativen Leben um jeweils verschiedene Berufungen.
Die vier Ashrams verbinden aktive und kontemplative Lebensweise auf ent-
wicklungspsychologisch einfiihlsame Weise und bestitigen damit, was die zeit-
gendssische Spiritualitit wieder anzuerkennen bereit ist, ndmlich, daB der reli-
giose Mensch beide Berufungen besitzt, jene zum aktiven und jene zum kon-
templativen Leben. Der frithen Mannesperiode entspricht— auch im religitsen
Leben — ein eher aktives, in der Gesellschaft gelebtes Wirken, wihrend den
Vorbereitungsjahren der Jugend und den reifen Mannesjahren die Zuriickhal-
tung in Kontemplation entspricht. Der Vier-Ashram-Lebensweg geht, wie wir
sahen, einen Schritt weiter und verbindet das Leben des Laien mit dem des
Monchs.

7 Kakar, aaO., S. 44 (vom Autor iibersetzt).



Der Ashram in der indischen Geschichte 269

Ashrams als Stiitten gelebter Spiritualitit

Die sekundire Bedeutung von ,,Ashram* als klosterihnliche Wohnstitte ist in
Europa bekannter. Mit der urspriinglichen Bedeutung ist sie eng verkniipft.
Waihrend der Brahmacarya- und der Vanaprastha-Lebensstufe lebt der Inder
in Ashrams. Hier heiBt ,,Ashram*, etymologisch, ein Ort, in dem man sich an-
strengen, hart arbeiten muBl, und zwar korperlich wie spirituell-asketisch.
Brahmacarya und Vanaprastha sind die Lebensstufen der Abgewandtheit von
der Gesellschaft und Sammlung auf Gott. Der Ashram bietet die geeignete
materielle Situation, um beides zu versuchen. Die beiden Stufen sind aufein-
ander bezogen, insofern als der Brahmacari gewShnlich zum Vanaprasthi ge-
schickt wurde, um beiihm zu wohnen und zu lernen. Der Vanaprasthi bereitete
den Brahmacari in der Stille der Wilder auf das verantwortungsbewuBte Le-
ben in der Gesellschaft vor, von dem sich jener, nach reichen Erfahrungen, be-
reits zuriickgezogen hat.

In Ashrams wird die Abgewandtheit von der Gesellschaft nicht nur innerlich
vollzogen, im Sinne einer ,,inneren Emigration*, sondern findet ihren duBeren
Ausdruck, indem der Ashramit die Stidte und Dérfer, die urbar gemachten
Orte verlassen hat und in der Wildnis lebt. Traditionell befinden sich Ashrams
in den Wildern und Bergen, wo die Natur ungeziigelt wichst, gefahrliche Tiere
leben, wo Geister ihr Unwesen treiben. Der Ashramit lebt in geradezu anar-
chischer Freiheit in und von der Natur, sich ihrer Schonheit und Gefahren
wohlbewuB3t. Dem symbolisch empfindenden Inder ist die Entsprechung von
innerem Ziel und duBeren Gegebenheiten ein Bediirfnis: Wer die Lebensweise
der Gesellschaft aufgibt, soll sich auch rdumlich von ihr entfernen. Die Wild-
heit seiner Umgebung spiegelt die Sehnsucht des Ashramiten nach Lésung von
gesellschaftlichen Normen und einem Leben in der Freiheit des Geistes. Der
Ashramit macht die Erfahrung, daB sich in einer natiirlichen, symboltrachtigen
Umgebung sein Geist leichter von ,,weltlichen‘‘ Dingen 16st und zur Kontem-
plation gelangt. Der Inder, der sich in einen Ashram zuriickzog, wurde nicht
von Weltverachtung getrieben; der Brahmacari bereitete sich ja im Ashram
auf die Welt vor, und er wurde vom Vanaprasthi dazu angeleitet. Vielmehr er-
kannte der Ashramit in der Einfachheit und Hirte des Waldlebens eine asketi-
sche Ubung, die zur Gottbeschauung fiihren konnte und die das Leben in der
Gesellschaft nicht zur Verfiigung hatte.

Wir konnen uns die Ashrams der Vanaprasthis nicht als Wohnstitten mit ei-
nem festgelegten Leben vorstellen, etwa vergleichbar mit den Klostern des
Christentums, die einer bestimmten Regel folgen. Zwar geben die Gesetzbii-
cher (Dharma-Sutras), welche als erste iiber das Ashramleben handeln, aus-
fiihrliche Anweisnngen iiber das asketische, rituelle und didtische Leben eines
Vanaprathi, doch haben diese Regeln in Inhalt und Strenge eine betrachtliche



Martin Kampchen 270

Variationsbreite. Wollten wir die durchgehend erwéhnten, charakteristischen
Merkmale des Lebens im Vanapratha-Ashram skizzieren, entstiinde etwa fol-
gendes Bild:

— Askese (sadhana, tapas). Im duleren Leben strenge Einfachheit und Be-
schrankung auf die im Wald gegebenen Moglichkeiten der Lebensgestaltung.
Der Ashramit soll auf bloBem Boden schlafen, wenn moglich sogar im Freien,
soll Hitze und Kalte willig ertragen, sich in Baumrinde und Felle kleiden, das
Essen im Wald (Friichte, Krduter, Wurzeln) sammeln (Verbot des Ackerbaus)
und Fasten halten. Dies 1duft auf Betonung korperlicher Arbeit und Anstren-
gung hinaus. Das ist der Rahmen fiir die geistige Askese (yoga): Meditation,
Studium und Rezitation der Vedas und Upanishaden.

— Ritus. Die vedischen Feueropfer finden wie in der Garhasthya-Lebensstufe
statt; auBerdem rituelle Rezitation, rituelle Bider, Riten im Zusammenhang
mit den Mahlzeiten und den Jahreszeiten.

— Annahme und Unterricht von Schiilern. Gastfreundschaft.

— Tugendleben (yama und niyama). Zu den charakteristischen Tugenden des
Ashramiten gehdren Gewaltlosigkeit bzw. Liebe gegeniiber allen Kreaturen
(ahirnsa), die sich z.B. auch in vegetarischer Kost ausdriickt; zolibatdres Leben
(brahmacarya), auch dann, wenn die Ehefrau ihren Mann in den Wald beglei-
tet hat; Entsagung (vairagya); Schweigen (mauna); Sehaftigkeit, denn dem
Vnaprasthi ist es im allgemeinen verboten, Dorfer — die Gesellschaft — zu be-
treten.

Der breiten Masse des Volkes ist das Ideal des Ashramlebens nicht aus den
Dharma-Sutras oder den Upanishaden bekannt, sondern aus den Epen, dem
Mahabharata und Ramayana, die in miindlicher Tradierung auch dem ,,unge-
bildeten“ Analphabeten im abgelegenen Dorf in Einzelheiten bekannt wer-
den. Die Epen sind die ,,Bibel*“ des Volkes. In beiden verbringen ihre konigli-
chen Helden eine lange Zeit der Verbannung im Wald. Rama und Sita (das
Heldenpaar des Ramayana) wurden fiir zwolf Jahre aus dem Konigreich von
Ramas Vater verbannt. Sie wanderten zu Fufl durch die Wilder Nordindiens
und besuchten die Ashrams der berithmten, heiligen Einsiedler (risis) und bau-
ten sich schlieBlich ihren eigenen Ashram in den Citrakita-Bergen. Valmiki,
der Dichter des Ramayana (und selbst ein Einsiedler), beschreibt mit besonde-
rer Liebe die wild-schéne Landschaft — die unberiihrten Wilder, klaren Quel-
len, groBen Fliisse und wilden, doch zutraulichen Tiere in der Umgebung der
Ashrams.

Diese Ashrams sind reich an schonen Friichten und Blumen, zutrauliche
Rehe wohnen darin, liebliche Vogel sitzen in ihren Gérten, Teiche,
iiberdeckt mit blilhenden Lotosblumen, und spielerische Wasserfille
gibt es, schone Quellen von den Bergen sind sichtbar, die Rufe der
Pfauen erfiillen die Ashrams. (III, 12, 13-15)



Der Ashram in der indischen Geschichte 271

Die Baume dieses Ashram biegen sich unter der Last ihrer Friichte nnd
Blumen; sie geben gliicklichen Schatten, verstrémen Duft und lassen
sich mit der Hand pfliicken. Viele Vogel spielen in den Biumen. Die
Luft des Ashram ist erfiillt von dem Duft des Pipulbaums. Da und dort
sind Holzscheite aufgehauft, und es liegt Kushagras auf den Wegen (fiir
die Opferriten). Schon von weitem ist der Rauch der Opferfeuer sicht-
bar. Die Einsiedler haben ihr Bad im heiligen Flu8 beendet und pfliicken
nun Blumen und kniipfen Girlanden, um sie ihren Gottheiten zu opfern.
(II1, 16, 5-10; Ashram des Agastya)®
Im Mahabharata verspielen die fiinf Pandava-Briider durch die Unbe-
herrschtheit des dltesten ihr Reich und ihren Besitz und werden von ihren Ri-
valen fiir dreizehn Jahre in die Verbannung geschickt. Auch sie besuchen die
heiligen Einsiedler in ihren Ashrams, héren ihren Lehren und oft mérchenhaf-
ten Geschichten zu und erfreuen sich am natiirlichen Waldleben. Kraft der
Breitenwirkung dieser Epen ist das Waldleben im Ashram ein Topos in der
kollektiven Vorstellung der Inder geblieben.

Ashrams im heutigen religiésen Kontext

Die Praxis des Waldlebens hat Lingst ihren festen Platz innerhalb der Gesell-
schaft verloren. Die Wilder sind geschrumpft; die Gesetze des Staates er-
schweren ein Leben ,,in der Wildnis*‘; die Uberbevélkerung und die Holzindu-
strie lassen den Wildern nicht mehr die Abgeschlossenheit von ehemals. Ash-
rams als Orte gelebter Spiritualitdt blithen jedoch bis heute, wenn sich ihr Cha-
rakter auch gewandelt hat. Heute beansprucht eine Vielzahl von unterschied-
lich strukturierten religiosen Gemeinschaften das Wort ,,Ashram* fiir sich.
Das Charisma des Ashramlebens ist erhalten geblieben, hauptsichlich weil es
niemals straff institutionalisiert gewesen ist. Sein Inhalt und Wert hingen im-
mer wesentlich von der Person oder den Personen ab, die im Ashram lebten.
Untereinander waren die Ashrams nie, etwa wie die Kloster eines christlichen
Ordens, verbunden oder abhingig; und der von den Gesetzbiichern gesteckte
Rahmen erlanbte geniigend Spontaneitit und die Entwicklung unterschiedli-
cher Lebensformen. Diese relative ,,Undefiniertheit* des Ashram hat ihn in
unsere Zeit hiniibergerettet.

Die Gesellschaft ist seit dem Niedergang des Vier-Ashram-Lebenswegs im
Wesentlichen in zwei Gruppen aufgeteilt: in die bei weitem groBere der Gri-
hasthas und in die der Sannyasis. Die beiden Gruppen I6sen einander nicht ab,
sie bestehen nebeneinander: Der Familienvater bleibt, von Ausnahmen abge-
sehen, Familienvater, und der Monch ist meist von jung auf Monch gewesen.
Sannyasis haben die Pflege des Ashramlebens iibernommen.

8 Ich danke Prof. Dr. Biswanath Banerjee fiir die Vermiltlung der Zitate.



Martin Kimpchen 272

Zu unterscheiden ist heute zwischen einem matha und einem Ashram. Ein
Math 14Bt sich als ,,Kloster* bezeichnen, in dem Sannyasis von einem Guru
ausgebildet werden und worin sie leben, solange sie nicht auf Wanderschaft
sind. Maths sind héiufig die geistigen Zentren bestimmter Sekten oder religio-
ser Richtungen. Das Sektenoberhaupt ist zugleich der Lehrer (acarya) oder
Guru des Math. Nicht selten besitzen sie Lindereien oder verwalten Tempel,
haben Schulen zur Heranbildung des Nachwuchses und zur Pflege der Sekten-
tradition. Maths, viele von ihnen mit jahrhundertealter Tradition, liegen heute
noch iiberall im Lande verstreut.

Ashrams dagegen sind im allgemeinen um eine Personlichkeit herum gebaut
worden. Der typische Vorgang der ,,Geburt* eines Ashram sieht so aus: Schii-
ler scharen sich um einen heiligméBigen Eremiten oder eine heiligmiBige
Eremitin; er oder sie nimmt die Schiiler als ihr Guru an. Die Schiiler bauen
dem Guru eine Hiitte, worin er leben kann. Damit stellen sie sicher, daf3 er
nicht weiterzieht, nicht in unerreichbare Einsamkeit zuriickkehrt. Um die
Hiitte des Guru entstehen nach und nach weitere Hiitten, worin einige Schiiler
entweder stindig leben oder dann leben, wenn sie fiir ein paar Tage zu Besuch
kommen, um ihren Guru zu sehen. Stirbt der Guru, stirbt der Ashram hiufig
mit; oder aber ein Schiiler hat sich so stark profiliert, dafl er an die Stelle des
Guru treten kann. Nicht selten wird dann der samadhi® oder das Grabmal des
Guru von den Ashramiten als ein kleines Heiligtum rituell verehrt. Ein solcher
Sannyasa-Ashram hat etwa die folgenden Merkmale:

— Prisenz und Autoritit des Guru, um dessentwillen der Ashram besteht und
der das Leben der Gemeinschaft um ihn (seiner Schiiler) regelt.

— Asketisch-spirituelle Bemiihung des Guru und der Schiiler unter individuel-
ler Anleitung des Guru.

— FEinfache und ruhige gemeinschaftliche Lebensweise ohne starre Regelung
auBBerhalb von Stadt und Dorf.

— Pflege der Gastfreundschaft, insbesondere die Aufnahme von Schiilern und
Verehrern des Guru und die Regulierung der Besuche beim Guru.

— Zélibatires Leben des Guru und jener Schiiler, die sténdig im Ashram woh-
nen. Giste konnen verheiratet sein; allerdings leben sie dann nicht mit den
Maénchen zusammen, sondern ein wenig getrennt. Frauen wohnen entweder
auBerhalb des Ashram oder getrennt von den Minnern.

— Der Ashram erhilt sich materiell im allgemeinen von den Zuwendungen der
Grihastha-Schiiler.

Dabei blieb die Entwicklung des Ashramlebens nicht stehen. Mit zuneh-
mender Beeinflussung durch europaische Ideale der Erziehung, der Admini-
stration und der ,,organisierten* oder ,,institutionalisierten‘‘ Religion, wie das

9 Hier: der Ort, an dem der Korper verbrannt wird.



Der Ashram in der indischen Geschichte 273

Christentum sie im Vergleich zum Hinduismus darstellt, formten sich andere
Typen des Ashram heraus. Ashrams wurden in den letzten hundert Jahren
hiufig wie Schulen und Organisationen gegriindet und aufgebaut, sowie ein
,,Guru“ oder Leiter ernannt. Ashrams wurden, was sie frither niemals waren,
Orte, an denen organisierte karitative Hilfe und sozialer Dienst (seva) geleistet
wird (Sevashrams). Und schlieBlich ist es heute iiblich, daB in bestimmten Ash-
rams Grihasthas leben und ihr Familienleben weiterhin voll ausiiben.

Es soll nicht unerwiihnt bleiben, daB das Wort ,,Ashram“ im Zuge seiner Be-
liebtheit vor Mif3brauch nicht verschont bleibt. In der Ndahe von Dehra Dun,
zum Beispiel, wies mich jemand auf einen ,,Ashram* hin, der gutzahlende Fe-
riengiiste aufnimmt. Der Leiter, ein weltkluger Monch, hat sich von den Besit-
zern des Hauses anstellen lassen; beide sind sich bewuBt, daB alle als gemein-
niitzig deklarierten religiosen Einrichtungen steuerfrei sind. — Auch sieht man
in den Stadten Geschifte, die religiose Gebrauchsartikel feilbieten, sich mit
dem feierlichen Namen ,,Ashram*‘ schmiicken. Von diesen Verirrungen abge-
sehen, unterscheiden wir heute drei Typen von modernen Ashrams:

— Monastische Ashrams. Von Sannyasis oder zolibatir lebenden Minnern
oder Frauen geleitet, beherbergen sie Schulen, Krankenhéuser, Bibliotheken,
Vortragssile, landwirtschaftliche Musterbetriebe, Lehrwerkstitten oder dhn-
liches. Die Sannyasis nennen sich Karma-Yogis, das sind Ménner, die selbstlos
fiir das materiell-geistige Wohl aller Menschen arbeiten; darin folgen sie mo-
dernen Auslegungen der Bhagavad-Gita. Die Ashrams werden von der Regie-
rung und von Offentlichen Spenden unterhalten. Die bedeutendsten Beispiele
sind die Ashrams der Ramakrishna-Mission und des Bharat Sevashram Sang-
ha, beide moderne Monchsorden.

— Familien-Ashrams. Zum Zweck einer besseren Interaktion leben junge
Schiiler mit ihren Lehrern (die Familien haben) zusammen. Das rdumliche Zu-
sammenleben von Lehrer und Schiiler erinnert an das alte Gurukula-System,
demzufolge ein Brahmacari in der Familie des Guru lebt. Das bekannteste
moderne Beispiel ist der Ashram von Santiniketan (in West-Bengalen), den
der Dichter Rabindranath Tagore auf dem Lande gegriindet und geleitet hat.
— Ashrams fiir Méinner und Frauen. Dieser Ashramtyp macht den Zolibat
zwar zur Bedingung der Mitgliedschaft, nimmt jedoch Méinner und Frauen auf
und sorgt im Alltag nicht fiir strenge Trennung. Die Mitglieder sind keine
Monche. Hiufig fithren sie nur fiir eine bestimmte Anzahl von Jahren dieses
Ashramleben. Thre Aufgabe ist entweder die eigene intellektuell-spirituelle
Entwicklung, wie etwa im Ashram von Pondicherry, den Sri Aurobindo ge-
griindet hat, oder wie in einem Sevashram der Dienst am Mitmenschen; Bei-
spiele sind die von Mahatma Gandhi gegriindeten Ashrams.

Diese Einteilung richtet sich nach der Art der Mitgliedschaft. Sie beschridnkt
sich auf ,,moderne Ashrams*. Nehmen wir die Ashrams traditionellen Stils



Martin Kdmpchen 274

hinzu, ist eine Zweiteilung in Sevashrams, welche den titigen Dienst am Mit-
menschen betonen, und in Ashrams alten Stils, welche Zurilickgezogenheit,
Erziehung im kleinen Rahmen, Askese betonen, angebracht.

Eine Guru-Personlichkeit steht allen diesen Ashrams voran; auch Gast-
freundschaft und padagogisches Wirken behalten einen Platz. Jeder Ashram
hat per definitionem (aus seinem Wesen) eine religiése Grundmotivation,
gleich welche Titigkeit er ausiibt. Doch Einfachheit des Lebens und Sponta-
neitdt des Zusammenlebens verlieren ihre bestimmende Kraft, je mehr ein
Ashram institutionalisiert ist. Wer Schulen, Krankenhéuser, Musterfarmen
unterhilt, braucht eine gewisse Institntionalisierung, der kann der Spontanei-
tdt nur begrenzten Raum geben und kann auch nicht in der Einsamkeit leben.
Viele moderne Ashrams liegen am Rand oder inmitten der Stadt.

Katholische Ashrams in Indien

Martin Kampchen, Santiniketan (Indien)

Zur Geschichte. Die christlichen Missionare in Indien haben erst in den zwan-
ziger Jahren das Ashramleben entdeckt. Die bekannten europdischen Missio-
nare fritherer Jahrhunderte, die fiir einen Dialog mit dem Hinduismus und eine
kulturelle Einpflanzung des Christentums in Indien (Inkulturation) kiimpften,
etwa Robert de Nobili (1577-1656) and Joseph Beschi (1680—1747), haben
noch nicht an ein Ashramleben gedacht; ihr missionarischer Eifer bewog sie
nicht zu kontemplativer Abschirmung, sondern zog sie direkt zu den Men-
schen. Brahmabandhab Upadhyaya (1861-1907), der groBe bengalische
Monch katholischen Glaubens, versuchte zwar einen Math aufzubanen und
lebte darin mit einigen Schiilern nach indischer Tradition, doch muBte er einige
Monate spiter dieses Experiment anf Dringen seiner kirchlichen Vorgesetz-
ten aufgeben.

In den zwanziger Jahren haben zwei protestantische Arzte, ein Siiddinder und
ein Schotte, den Christkula Ashram in Tirapattar (Tamil Nadu) gegriindet.
Mittelpunkt des Ashram wurden ein Krankenhaus, eine Schule und eine Kir-
che; sie charakterisieren die Absicht, mit der dieser Ashram gegriindet wurde:
medizinische Versorgung der dorflichen Bevélkerung im weiten Umkreis und
ihre Erziehung; dies sollte im Geist des Dienstes am Nichsten (Seva) gesche-
hen. Bemiiht sich nicht jede Missionsstation darum? Warum haben die Griin-
der die Bezeichnung ,,Ashram* gewihlt? Sie sollte einerseits die besondere





