
Ashrams - Stätten religiöser Gemeinschaft 
Der Äshram in der indischen Geschichte 

Martin Kämpchen, Santiniketan (Indien) 

Das Wort äsrama hat in den letzten Jahren auch in Deutschland einen vertrau- 
ten Klang bekommen. Wir assoziieren damit eine klosterähnliche Einrichtung, 
eine Stätte des religiös motivierten Gemeinschaftslebens in Indien. Das Wort 
ist zuletzt in Zusammenhang mit dem bekannten Guru Rajnish in Poona häu- 
fig gefallen. Sein Äshram nämlich hatte Tausende von jungen Deutschen auf- 
genommen. Sie konnten eine Zeitlang dort wohnen. Wer das religiöse Leben 
in Indien genauer kennt, wird auch von dem großen Äshram des Aurobindo in 
Pondicherry und den Äshrams, die Mahatma Gandhi gegründet hat, wissen. 
Dabei wird es ihm schwer fallen, den gemeinsamen Nenner dieser verschiede- 
nartigen und verschiedenen Zwecken dienenden Einrichtungen herauszuschä- 
len. Falsch wäre es zudem, von dem massentouristischen, durchorganisierten 
Betrieb des Rajnish-Äshram mit seinen Kursen, Vorträgen und Dienstlei- 
stungseinrichtungen auf Struktur und Geist eines traditionellen Äshram zu 
schließen.1 

Die englischsprachigen Länder des Westens sind mit der Bedeutung eines 
•Äshram" vertrauter. Einmal hat sich die •Rückmissionierung" der Hindus 
seit Beginn des Jahrhunderts auf diese Länder konzentriert; besonders in 
Amerika wurde eine größere Anzahl von Äshrams gegründet. Sodann haben 
europäische und amerikanische Indienmissionare seit den zwanziger Jahren 
eine Möglichkeit der Inkulturation des Christentums in das Kulturerbe Indiens 
im Äshramleben entdeckt. Einige haben zum Ruhm bedeutender Hinduäsh- 
rams beigetragen oder selbst christliche Äshrams gegründet. Im angelsächsi- 
schen Raum sind diese Bemühungen bekannt geworden - nicht jedoch bei uns. 

Hauptsächlich wegen der Sprachgrenze hat dieser Prozeß der Bewußtma- 
chung nicht in den deutschsprachigen Raum übergegriffen. So ist •Äshram" zu 
einem flach oder falsch aufgefaßten Begriff geworden; das ist bedauerlich, weil 
er - richtig verstanden - unsere Suche nach neuen Formen des mönchischen, 
halbmönchischen und familiären Gemeinschaftslebens unterstützen könnte. 
Besseres Verständnis zeigt uns, daß uns Indien nicht nur auf dem Gebiet philo- 
sophisch-theologischer Spekulation, sondern auch durch seine soziale Organi- 
sation Anregung geben kann. 

1 Vgl. Martin Kämpchen, Ein Lehrbeispiel zum Thema ,Guru': Bhagwan Rajnisch in Poona. In: 
Gertrude und Thomas Sartory, Die Meister des Weges in den großen Weltreligionen. Herderbüche- 
rei Nr. 847, Herder Verlag, Freiburg 1981, S. 45-53. 



Der Äshram in der indischen Geschichte 263 

Die vier Lebensstufen 

Die Bedeutung des Wortes •Äshram" als einem Ort der Gemeinschaft ist se- 
kundär. Ursprünglich bezieht es sich auf die vier Lebensstufen (catur-äsrama), 
die jeder Hindu durchschreiten soll. Die Lebensstufen sind: Student, Fami- 
lienvater, Waldeinsiedler, Wandermönch. Die Einteilung des Lebens in vier 
Stufen ist ein wesentliches Element des altindischen Bildungsideals. Jede die- 
ser Stufen ist ein •Äshram". Die Wurzel des Wortes, -sram, •sich anstrengen, 
hart arbeiten", weist auf den Sinn der Lebensstufen hin, denn jede verlangt 
von seinen Mitgliedern körperliche, intellektuelle und spirituelle Bemühung; 
von vornherein steht der Lebensplan des Hindu also unter dem Gebot der 
Pflichterfüllung. •Äshram" ließe sich etymologisch mit •die Lebensstufe, in 
der man unter Anstrengung seine Pflicht tut", wiedergeben.2 

Betrachten wir die vier Äshrams genauer: 
• Brahmacarya, Stufe der Schülerschaft. Etwa im zwölften Lebensjahr, nach 
der rituellen Verleihung der heiligen Schnur, gibt die Familie ihren Sohn zu ei- 
nem Lehrer (guru), in dessen Familie er wohnt.3 Unter Anleitung des Lehrers 
studiert und rezitiert er die heiligen Schriften (die Vedas) und übt sich in einem 
asketisch-disziplinierten Leben. Als Gegendienst und Beweis der Dankbarkeit 
übernimmt der brahmacäri Aufgaben in der Familie, vor allem die Pflege des 
heiligen Feuers, womit er die vedischen Feueropfer vollzieht, das Weiden der 

2 •Äshram" kommt in der frühesten Literatur, den vier Vedas und den Brähmanas, nicht vor. Erst 
in der upanishadischen Zeit, ca. 750 - ca. 550 v.Chr. (Datierungen folgen Helmuth von Glase- 
napp, Die Philosophie der Inder. Verlag Kröner, Stuttgart 21958), hat sich die Theorie der vier Le- 
bensstufen allmählich entwickelt. In der vedischen Zeit waren die beiden ersten Stufen bekannt. 
Die Chändogya-Upanishad (11,23.1) erwähnt drei Äshrams, die Brihadaranyaka-Upanishad (IV, 
5. 2) auch den vierten, monastischen Äshram. Es erscheint als erwiesen, daß der Vier-Äshram- 
Lebensweg (äsrama-dharma) nicht in vorbuddhistischer Zeit entstanden ist, sondern eine hindu- 
istische Antwort auf den rasch steigenden proselytierenden Einfluß der buddhistischen Lehre war. 
(Vgl. G. C. Pande, Studies in the Origins of Buddhism. Motilal Banarsidass, Delhi 21974, S. 322.) 
In der ursprünglichen hinduistischen Lebensorganisation ist kein Platz für Mönche (wenn auch 
außerhalb der vedischen Orthopraxis stets Asketen -munis - gelebt haben); erst mit dem Jainis- 
mus und Buddhismus (ab ca. 550 v. Chr.) fand das monastische Ideal in Indien Aufnahme. Buddha 
und seine Schüler nahmen junge Menschen als Mönche in ihren Orden auf. Der Hinduismus sah 
darin eine Gefahr für sein Familienleben, dessen Gesundheit ihm ein zentrales Anliegen ist. Durch 
den Vier-Äshram-Lebensweg versucht der Hinduismus, in einem für ihn typischen Ässimilations- 
prozeß das Familienleben zu retten - nicht, indem er das monastische Leben denunziert, sondern, 
indem er Familienleben und monastisches Leben zeitlich einander folgen läßt. Aus diesem Vor- 
gang entstanden die dritte und vierte Lebensstufe: Waldeinsiedler und Wandermönch. 

Die Dharma-Sütras, Aphorismen (sütra) über die Erfüllung der religiösen Pflicht (dharma), 
(zw. 600 und 100 v.Chr.) haben die Theorie des Vier-Äshram-Lebensweges zum erstenmal sy- 
stematisch gefaßt, die Smritis (•Erinnerung", •Tradition"; die der Sütra-Literatur nachfolgende, 
sekundäre Literatur), insbesondere das Gesetzbuch des Manu, folgten. Erst mit dem monistischen 
Philosophen Sankara (angebl. 788-820 n.Chr.) beginnt der Vier-Äshram-Lebensweg an Allge- 
meingültigkeit zu verlieren. Sankara legte nämlich fest, daß jeder Mönch werden könne, der die 
Sehnsucht nach Entsagung spürt, gleichgültig, ob er zuvor Familienvater gewesen ist oder nicht. 
3 Bekannt als gurukula-Syatem (to/a=Familie). 



Martin Kämpchen 264 

Herden und Sammeln von Brennholz. Ziel der Lebensstufe ist eine abgerun- 
dete spirituelle, rituelle und intellektuelle Ausbildung und vollkommene Ent- 
faltung der Person. Der Unterricht vollzieht sich nicht formell in Schulzim- 
mern und nach Fächern eingeteilt, sondern im angeleiteten und überwachten 
Lebensvollzug und orientiert am Vorbild des Guru. 

Während der etwa zwölf Jahre dieser ersten Lebensstufe bleibt der Schüler 
unverheiratet. Die primäre Bedeutung von •Brahmacarya" ist •Einübung in 
Suche nach Gott", worin das übergeordnete Ziel dieser Stufe besteht. Später, 
in asketischer gesinnter Zeit, bekam das Wort die Bedeutung •Zölibat, zöliba- 
täres Leben"; Brahmacäris waren dann Novizen, junge Mönche. Diese Bedeu- 
tung ist heute vorherrschend. 
- Gärhasthya. Nachdem der Schüler seinen Guru verlassen hat, heiratet er 
und führt ein Familienleben. Gezügelt durch die geistig-körperliche Disziplin 
der ersten Lebensstufe, erfährt er die Freude ehelicher Gemeinschaft, des Be- 
sitzes eigener Kinder und gerechten Erwerbs materieller Güter. Die Schulung 
im Brahmacarya-Äshram hat den jungen Mann darauf vorbereitet, in Heirat, 
dem Aufziehen der Kinder und der Ausübung seines Berufs vor allem eine 
Pflicht gegenüber der Gesellschaft zu sehen. Die Gesetzbücher schreiben der 
Familie die fünf •großen Opfer" (mahäyajna) vor: Studium und Weiterver- 
mittlung der Vedas; täglicher Opferritus für die Götter; tägliche Opfergabe für 
die Vorfahren; Gastfreundschaft; Speisung von Tieren. Mit der Erfüllung die- 
ser Pflichten tritt der Mensch in eine sinnvolle, geordnete Beziehung zu allen 
Wirklichkeiten: zu den Weisen und Heiligen (risis), deren Lehren er lernt und 
weitergibt, und so die Fortsetzung der religiösen Tradition sichert; durch Op- 
fer zu den Göttern (devas), die den Haushalt beschützen; zu den Vorfahren 
(pürvapurusas) durch tägliche Opfer und die Zeugung von Söhnen zur Erhal- 
tung der Familie und des Volkes. Durch Gastfreundschaft und Tierspeisung 
tritt der Inder zum •Nächsten" außerhalb der Familie und zur übrigen Schöp- 
fung in Beziehung. 
- Vänaprastha, Stufe des Waldeinsiedler-Lebens. Manu-Smriti (VI, 2) z.B. 
schreibt vor: •Wenn ein Familienvater sieht, daß seine Haut runzelig und sein 
Haar weiß geworden ist, wenn er die Söhne seiner Söhne gesehen hat, dann soll 
er in den Wald gehen." Nach Erfüllung der Familienpflichten in der zweiten 
Lebensstufe übergibt der Familienvater seinem ältesten Sohn, der nun erwach- 
sen ist und selbst Familie hat, die Familiengeschäfte und zieht sich, entweder 
mit seiner Ehefrau oder allein, in den Wald (vana) als Einsiedler zurück. Er 
widmet sich asketischen Übungen, dem Studium der heiligen Schriften und 
den rituellen Opfern. Seine Lebensweise ist streng und einfach. Der Einsiedler 
ernährt sich von Früchten, Wurzeln und Kräutern, die der Wald bietet; Land- 
wirtschaft ist ihm verboten. Sein Besitz ist auf das Notwendigste beschränkt, 
Essensvorräte soll er nur in begrenztem Umfang anhäufen. 



Der Ashram in der indischen Geschichte 265 

Oft haben Einsiedler sich zu lockeren Kolonien zusammengeschlossen. Ein- 
siedler, die bekannt wurden durch besondere geistige Kräfte und Heiligkeit, 
wurden von Pilgern besucht; Gastfreundschaft war eine gerngeübte Tugend. 
Häufig kam es vor, daß ein Pilger oder ein anderer Vänaprasthi sich von einem 
Einsiedler angezogen fühlte und seine eigene Hütte neben die des Einsiedlers 
baute; so wuchsen organisch kleine Kolonien heran. Auch Schüler (Brahmacä- 
ris) wurden aufgenommen und belehrt. 
- Sannyäsa, Stufe des Wandermönch-Lebens. Im letzten Lebensabschnitt in- 
tensiviert der Asket seine religiöse Hingabe. Er verzichtet auf einen festen 
Wohnsitz und wandert bettelnd von Ort zu Ort. Er verläßt seine Frau und allen 
Besitz und gibt die Feier des Ritus auf. Äußerlich kehrt er zur Menschengesell- 
schaft, von der er Almosen empfängt, zurück, doch innerlich ist er von ihr ab- 
gewandt oder losgelöst; nach seinem Einsiedlerleben bedeutet die Menschen- 
gesellschaft in Dörfern und Städten keine Versuchung zur Zerstreuung und 
Sünde mehr. Der sannyäsi besucht Tempel und Wallfahrtsorte und soll nir- 
gendwo länger als einige Tage bleiben, außer während der Regenzeit. Auch er 
darf Menschen belehren und Schüler annehmen. 

Die Spiritualität des Sannyäsi ist akosmisch; seine Pflichten gegenüber den 
Menschen, Vorfahren und Göttern sind erloschen; er lebt in größter innerer 
Freiheit - in der Freiheit des göttlichen Urgrunds, brahman. Diese Freiheit ist 
nicht selbstsüchtig, weil das Bewußtsein für das eigene Ich in das All-Bewußt- 
sein von Brahman eingefangen oder aufgelöst ist. Ein Sannyäsi ist, obwohl von 
allen Pflichten entbunden, dennoch zur spontanen Hinwendung zum Men- 
schen fähig; seine Liebe zu den Menschen ist tief, doch betrachtet er weniger 
ihre Situation in Raum und Zeit als ihre unerschaffene, göttlich gewirkte Seele 
(ätman). Diese Betrachtungsweise führt traditionell nicht unbedingt zu •Wer- 
ken der Barmherzigkeit" im christlichen Sinn. 

Die Bedeutung des Äshram-Lebenswegs 

Die vier im Hinduismus erstrebenswerten •Lebensziele" sind, in wertmäßig 
aufsteigender Reihenfolge: artha (materieller Besitz, Bildung), käma (Le- 
bensgenuß), dharma (rituelle und religiös-gesellschaftliche Pflichterfüllung) 
und moksa (Befreiung, Erlösung). Streben nach Besitz und Lebensgenuß wer- 
den von Dharma eingegrenzt und gezügelt. Moksha als Lebensziel kam in der 
upanishadischen Zeit auf, als bloße Pflichterfüllung innerhalb der Gesellschaft 
dem asketischen Verlangen nicht mehr genug erschien. Die vier Lebensziele 
lassen sich schwer gleichzeitig verfolgen, weshalb sie mit den zeitlich aufeinan- 
derfolgenden Äshrams synchronisiert wurden. Der Brahmacäri bemüht sich 
um Verständnis und rechte Ausübung von Dharma; ist dies erreicht, darf er 
eine Familie gründen, das heißt Artha und Käma, von Dharma gezügelt, erfah- 



Martin Kämpchen 266 

ren. Als Vänaprasthl entsagt er Artha und Käma weitgehend und sammelt 
seine Bemühung auf Dharma und Moksha. Der Sannyäsi schließlich entsagt 
Artha, Käma und Dharma vollkommen, Moksha ist sein einziges Lebensziel; 
er versucht, innerlich und im äußeren Leben, dem Zustand der Befreiung so 
nah wie möglich zu kommen. 

So ist ein idealer Lebensweg aufgezeigt worden, der nicht nur Familienleben 
mit monastischem Leben, sondern auch gerechten Reichtum mit dem Ideal der 
Befreiung und Loslösung verbindet. Falsch wäre es, darin eine künstlich her- 
beigezwungene Harmonisierung zu sehen; vielmehr entspricht diese Stufen- 
folge einem spezifisch indischen psychologischen Verständnis. Der Inder der 
damaligen Zeit hielt einen jungen Menschen zur Entsagung, das heißt zu ei- 
nem echten monastischen Leben, für unfähig. Mit der Formulierung des 
Vier-Äshram-Lebensweges gab er zwei Erfahrungen Ausdruck: Erstens, ein 
unerfahrener, junger Mensch braucht zunächst die Mühen, Sorgen, prakti- 
schen und persönlichen Schwierigkeiten, welche ein Familienleben dem Men- 
schen auferlegt, damit er als Persönlichkeit geformt wird und reift; erst wenn 
diese menschliche Reife erreicht ist, hat der Mensch die innere Kraft, Ent- 
schiedenheit und Beständigkeit, ein entsagendes Leben durchzuhalten. Zwei- 
tens, entsagt ein junger Mensch, weiß er nicht, wem er entsagt. Lebensgenuß, 
Besitz, intellektuelles Wissen, dem ein Sannyäsi zu entsagen hat, kennt er 
überhaupt nicht. Seine Entsagung wäre darum unecht, geradezu heuchlerisch. 
Entsagt der Familienvater nach einem erfüllten Leben in der Reife seiner Jah- 
re, hat er alles kennengelernt, was das Leben zu bieten hat. Er hat den relativen 
Wert von Lebensfreude und Besitz erkannt und ist jetzt, erst jetzt bereit, einen 
noch höheren Wert - Moksha - anzustreben. 

Kein Wunder also, daß die Gesetzbücher emphatisch darauf bestehen, daß 
der Mann erst seine •drei Schuldigkeiten" abtragen muß, nämlich einen Sohn 
zu zeugen, die heiligen Schriften zu studieren, den Göttern zu opfern, bevor er 
die •Welt verlassen" darf. Dies dient dem Fortbestand von Volk, Tradition 
und Ritus, aber ebenso der persönlichen Formung und Vollendung. Manu- 
Smriti (VI. 35-37) warnt, wer Moksha suche, ohne die drei Schuldigkeiten be- 
glichen zu haben, komme in die Hölle. 

Der indische Psychoanalytiker Sudhir Kakar4 vergleicht die vier Äshrams 
mit Erik Eriksons Schema •The Eight Ages of Man"5, das acht Stufen im Ent- 
wicklungsprozeß des Menschen herausarbeitet. Kakar kann jedem Äshram 
bestimmte Entwicklungsstufen von Eriksons Schema zuordnen und die frap- 
pierende Ähnlichkeit von klinischem Befund und religiös-sozialer Idee bestä- 
tigen. 

4 Vgl. Sudhir Kakar, The Inner World. A Psycho-analytic Study of Childhood and Society in India. 
Oxford University Press, Delhi 1978, S. 42-44. 
5 vgl. Erik H. Erikson, Childhood and Society. W. W. Norton & Co., New York 21963, S. 247-274. 



Der Ashram in der indischen Geschichte 267 

Wir können die vier Äshrams auch unter dem Gesichtspunkt der Entwick- 
lung des Individuums innerhalb seiner Gesellschaft betrachten. Der Brahma- 
carya-Äshram bereitet den jungen Mann auf das Pflichtenleben des Familien- 
vaters ebenso vor, wie auf die darauffolgende asketische Entsagung. Durch 
Zölibat, Unterweisung in Ritus und heilige Schriften wird das Fundament für 
die nächsten drei Stufen gelegt, durch die dienende Teilnahme an der Arbeit 
im Lehrer-Haushalt lernt er exemplarisch die gesellschaftlichen Aufgaben der 
zweiten Stufe kennen. Nach dieser Vorbereitung öffnet sich sein Leben der 
Gesamtgesellschaft, innerhalb der er nun, sich selbst verantwortlich, als Ehe- 
mann und Vater zu leben befähigt ist. Religiosität drückt sich im Gärhasth- 
ya-Äshram mehr in den gesellschaftlich orientierten Werten (Gastfreund- 
schaft, karitative Hilfe) und rituellen Werten (z.B. Feueropfer) aus. Nach Er- 
füllung ihrer Pflichten und Erreichung einer bestimmten menschlichen Reife 
leben Vater (und Mutter) als Vänaprasthis von der Gesellschaft abgesondert. 
Nun kommen die mehr verinnerlichten Werte der Religiosität, wie Meditation, 
Askese, Schweigen, zur Geltung; besser: Jetzt ist der Mensch für sie bereit. Die 
vierte Stufe stellt eine Weiterführung der dritten dar. Askese, Entsagung und 
spirituelle Verinnerlichung werden zu ihrem Höhepunkt geführt. Nun braucht 
der Mensch nicht einmal mehr Ritus und festen Wohnsitz, um sich spirituell 
weiterzuentwickeln. Auch die Absonderung von der Gesellschaft ist nicht 
mehr notwendig. Er bleibt in Gott gesammelt, gleichgültig wo und wie er lebt. 

S. Radhakrishnan faßt die psychologische und gesellschaftliche Bedeutung 
des Vier-Äshram-Lebenswegs zusammen: •Man muß erst lernen, was die er- 
sten Lebensstufen uns gesellschaftlich und spirituell zu lehren haben, bevor 
man zu den nächsten fortschreiten darf. Man muß zunächst lernen, nüchtern zu 
sein, bevor man sich bemüht, ein Heiliger zu werden. Wer nicht weiß, was es 
bedeutet, als Kind oder Ehemann oder Vater zu lieben, kann nicht so tun, als 
ob er die Liebe zu Gott, die alle anderen Arten der Liebe einschließt, kenne."6 

Vermutlich ist dem Vier-Äshram-Lebensweg stets nur eine Minderheit 
vollkommen gefolgt. Doch hat sich das Schema tief in die Psyche des Hindu 
eingeprägt, und seine Spuren sind bis heute nicht verwischt. In charakteristi- 
schen Lebensentschlüssen wirkt das Schema nach. So geschieht es häufig, daß 
Familienväter nach ihrer Pensionierung nicht bei ihrer Familie bleiben, son- 
dern in einem Äshram, in einer religiösen oder karitativen Institution oder in 
der Nähe eines Tempels leben, freiwillig ärmer leben als bisher und freiwillig 
einfache, niedrige Dienste verrichten. Entscheidend ist das Bewußtsein, seine 
Schuldigkeit für Familie und Gesellschaft getan, genug Erfolg, Bequemlichkeit 

6 S. Radhakrishnan, Eastern Religions and Western Thought. Oxford University Press, Lon- 
don 21940, S. 379 (vom Autor übersetzt). Dt. Ausgabe: Die Gemeinschaft des Geistes, östliche Re- 
ligionen und westliches Denken (übers, von Franz Thierfelder). Darmstadt 1952, Baden- 
Baden 21961. 



Martin Kämpchen 268 

und Lebensfreude genossen zu haben: Nun sei es an der Zeit, sich auf Gott zu 
sammeln und auf die Ewigkeit hin zu leben. 

Kakar berichtet über den konkreten Fall von vier Brüdern, die ein modernes 
Geschäftshaus in Kalkutta leiten. Der älteste Bruder, Mitte sechzig, zog sich 
mehr und mehr von den Geschäften zurück, um sich auf seine spirituelle Ent- 
wicklung zu konzentrieren; mit dieser Rückwendung ins private Leben ver- 
band er eher die Hoffnung auf eine Erneuerung, als die bittere Erfahrung eines 
Endes. Der zweite Bruder, rund fünfzig Jahre alt, war Leiter der Firma und sah 
seine Aufgabe vorwiegend darin, seine beiden jüngeren Brüder anzuleiten und 
zu ermutigen, statt persönliche Erfolge zu erzielen. Die beiden jüngsten Brü- 
der, Enddreißiger, waren von ihrem Beruf und dem Familienleben vollkom- 
men in Anspruch genommen, hatten einen hektischen Lebensstil und genossen 
das Leben in vollen Zügen. Diese vier europäisch erzogenen Geschäftsleute 
folgten unbewußt und mit dem Gefühl, das Rechte zu tun, dem Lebensweg, 
den die vier Äshrams vorzeichnen. Kakars Schlußfolgerung lautet: •Ohne es 
sich genau bewußt zu sein, ist eine überwiegende Mehrheit traditioneller Hin- 
dus davon überzeugt, daß es ,schlecht' für den Menschen sei, wenn er die Le- 
bensaufgaben einer Lebensstufe, nachdem sie abgeschlossen ist, nicht aufge- 
ben kann, und ebenso ,schlecht', wenn der Mensch sich mit Aufgaben befaßt, 
die einer späteren Lebensstufe vorbehalten sind."7 

Das Abendland kennt nichts den vier Äshrams Vergleichbares, keine auf- 
einander folgenden Lebensphasen, an die man durch religiöse oder gesell- 
schaftliche Tradition gebunden wäre. Im Christentum sind wir gewohnt, zwi- 
schen der vita activa und der vita contemplativa, dem tätigen und dem beschau- 
lichen Leben, zu unterscheiden. Die scholastische Philosophie verknüpft diese 
beiden religiösen Lebensweisen noch organisch miteinander; Thomas von 
Aquin lehrt, das kontemplative Leben fließe, ist es •voll" geworden, in das ak- 
tive Leben über. Die monastische Praxis hat jedoch diese beiden Lebenswei- 
sen weitgehend auseinandergehalten, mit der Begründung, es handele sich 
beim aktiven und kontemplativen Leben um jeweils verschiedene Berufungen. 
Die vier Äshrams verbinden aktive und kontemplative Lebensweise auf ent- 
wicklungspsychologisch einfühlsame Weise und bestätigen damit, was die zeit- 
genössische Spiritualität wieder anzuerkennen bereit ist, nämlich, daß der reli- 
giöse Mensch beide Berufungen besitzt, jene zum aktiven und jene zum kon- 
templativen Leben. Der frühen Mannesperiode entspricht - auch im religiösen 
Leben - ein eher aktives, in der Gesellschaft gelebtes Wirken, während den 
Vorbereitungs jähren der Jugend und den reifen Mannes jähren die Zurückhal- 
tung in Kontemplation entspricht. Der Vier-Äshram-Lebensweg geht, wie wir 
sahen, einen Schritt weiter und verbindet das Leben des Laien mit dem des 
Mönchs. 
7 Kakar, aaO., S. 44 (vom Autor übersetzt). 



Der Ashram in der indischen Geschichte 269 

Äshrams als Stätten gelebter Spiritualität 

Die sekundäre Bedeutung von •Äshram" als klosterähnliche Wohnstätte ist in 
Europa bekannter. Mit der ursprünglichen Bedeutung ist sie eng verknüpft. 
Während der Brahmacarya- und der Vänaprastha-Lebensstufe lebt der Inder 
in Äshrams. Hier heißt •Äshram", etymologisch, ein Ort, in dem man sich an- 
strengen, hart arbeiten muß, und zwar körperlich wie spirituell-asketisch. 
Brahmacarya und Vänaprastha sind die Lebensstufen der Abgewandtheit von 
der Gesellschaft und Sammlung auf Gott. Der Äshram bietet die geeignete 
materielle Situation, um beides zu versuchen. Die beiden Stufen sind aufein- 
ander bezogen, insofern als der Brahmacäri gewöhnlich zum Vänaprasthi ge- 
schickt wurde, um bei ihm zu wohnen und zu lernen. Der Vänaprasthi bereitete 
den Brahmacäri in der Stille der Wälder auf das verantwortungsbewußte Le- 
ben in der Gesellschaft vor, von dem sich jener, nach reichen Erfahrungen, be- 
reits zurückgezogen hat. 

In Äshrams wird die Abgewandtheit von der Gesellschaft nicht nur innerlich 
vollzogen, im Sinne einer •inneren Emigration", sondern findet ihren äußeren 
Ausdruck, indem der Äshramit die Städte und Dörfer, die urbar gemachten 
Orte verlassen hat und in der Wildnis lebt. Traditionell befinden sich Äshrams 
in den Wäldern und Bergen, wo die Natur ungezügelt wächst, gefährliche Tiere 
leben, wo Geister ihr Unwesen treiben. Der Äshramit lebt in geradezu anar- 
chischer Freiheit in und von der Natur, sich ihrer Schönheit und Gefahren 
wohlbewußt. Dem symbolisch empfindenden Inder ist die Entsprechung von 
innerem Ziel und äußeren Gegebenheiten ein Bedürfnis: Wer die Lebensweise 
der Gesellschaft aufgibt, soll sich auch räumlich von ihr entfernen. Die Wild- 
heit seiner Umgebung spiegelt die Sehnsucht des Äshramiten nach Lösung von 
gesellschaftlichen Normen und einem Leben in der Freiheit des Geistes. Der 
Äshramit macht die Erfahrung, daß sich in einer natürlichen, symbolträchtigen 
Umgebung sein Geist leichter von •weltlichen" Dingen löst und zur Kontem- 
plation gelangt. Der Inder, der sich in einen Äshram zurückzog, wurde nicht 
von Weltverachtung getrieben; der Brahmacäri bereitete sich ja im Äshram 
auf die Welt vor, und er wurde vom Vänaprasthi dazu angeleitet. Vielmehr er- 
kannte der Äshramit in der Einfachheit und Härte des Waldlebens eine asketi- 
sche Übung, die zur Gottbeschauung führen konnte und die das Leben in der 
Gesellschaft nicht zur Verfügung hatte. 

Wir können uns die Äshrams der Vänaprasthis nicht als Wohnstätten mit ei- 
nem festgelegten Leben vorstellen, etwa vergleichbar mit den Klöstern des 
Christentums, die einer bestimmten Regel folgen. Zwar geben die Gesetzbü- 
cher (Dharma-Sütras), welche als erste über das Äshramleben handeln, aus- 
führliche Anweisungen über das asketische, rituelle und diätische Leben eines 
Vänaprathl, doch haben diese Regeln in Inhalt und Strenge eine beträchtliche 



Martin Kämpchen 21Q 

Variationsbreite. Wollten wir die durchgehend erwähnten, charakteristischen 
Merkmale des Lebens im Vänapratha-Äshram skizzieren, entstünde etwa fol- 
gendes Bild: 
• Askese (sädhanä, tapas). Im äußeren Leben strenge Einfachheit und Be- 
schränkung auf die im Wald gegebenen Möglichkeiten der Lebensgestaltung. 
Der Äshramit soll auf bloßem Boden schlafen, wenn möglich sogar im Freien, 
soll Hitze und Kälte willig ertragen, sich in Baumrinde und Felle kleiden, das 
Essen im Wald (Früchte, Kräuter, Wurzeln) sammeln (Verbot des Ackerbaus) 
und Fasten halten. Dies läuft auf Betonung körperlicher Arbeit und Anstren- 
gung hinaus. Das ist der Rahmen für die geistige Askese (yoga): Meditation, 
Studium und Rezitation der Vedas und Upanishaden. 
- Ritus. Die vedischen Feueropfer finden wie in der Gärhasthya-Lebensstufe 
statt; außerdem rituelle Rezitation, rituelle Bäder, Riten im Zusammenhang 
mit den Mahlzeiten und den Jahreszeiten. 
- Annahme und Unterricht von Schülern. Gastfreundschaft. 
• Tugendleben (yama und niyama). Zu den charakteristischen Tugenden des 
Äshramiten gehören Gewaltlosigkeit bzw. Liebe gegenüber allen Kreaturen 
(ahithsa), die sich z.B. auch in vegetarischer Kost ausdrückt; zölibatäres Leben 
(brahmacarya), auch dann, wenn die Ehefrau ihren Mann in den Wald beglei- 
tet hat; Entsagung (vairägya); Schweigen (mauna); Seßhaftigkeit, denn dem 
Vnaprasthi ist es im allgemeinen verboten, Dörfer • die Gesellschaft • zu be- 
treten. 

Der breiten Masse des Volkes ist das Ideal des Äshramlebens nicht aus den 
Dharma-Sütras oder den Upanishaden bekannt, sondern aus den Epen, dem 
Mahäbhärata und Rämäyana, die in mündlicher Tradierung auch dem •unge- 
bildeten" Analphabeten im abgelegenen Dorf in Einzelheiten bekannt wer- 
den. Die Epen sind die •Bibel" des Volkes. In beiden verbringen ihre königli- 
chen Helden eine lange Zeit der Verbannung im Wald. Räma und SItä (das 
Heldenpaar des Rämäyana) wurden für zwölf Jahre aus dem Königreich von 
Rämas Vater verbannt. Sie wanderten zu Fuß durch die Wälder Nordindiens 
und besuchten die Äshrams der berühmten, heiligen Einsiedler (risis) und bau- 
ten sich schließlich ihren eigenen Äshram in den Citraküta-Bergen. Välmiki, 
der Dichter des Rämäyana (und selbst ein Einsiedler), beschreibt mit besonde- 
rer Liebe die wild-schöne Landschaft - die unberührten Wälder, klaren Quel- 
len, großen Flüsse und wilden, doch zutraulichen Tiere in der Umgebung der 
Äshrams. 

Diese Äshrams sind reich an schönen Früchten und Blumen, zutrauliche 
Rehe wohnen darin, liebliche Vögel sitzen in ihren Gärten, Teiche, 
überdeckt mit blühenden Lotosblumen, und spielerische Wasserfälle 
gibt es, schöne Quellen von den Bergen sind sichtbar, die Rufe der 
Pfauen erfüllen die Äshrams. (III, 12, 13-15) 



Der Ashram in der indischen Geschichte 271 

Die Bäume dieses Äshram biegen sich unter der Last ihrer Früchte und 
Blumen; sie geben glücklichen Schatten, verströmen Duft und lassen 
sich mit der Hand pflücken. Viele Vögel spielen in den Bäumen. Die 
Luft des Äshram ist erfüllt von dem Duft des Pipulbaums. Da und dort 
sind Holzscheite aufgehäuft, und es liegt Kushagras auf den Wegen (für 
die Opferriten). Schon von weitem ist der Rauch der Opferfeuer sicht- 
bar. Die Einsiedler haben ihr Bad im heiligen Fluß beendet und pflücken 
nun Blumen und knüpfen Girlanden, um sie ihren Gottheiten zu opfern. 
(III, 16, 5-10; Äshram des Agastya)8 

Im Mahäbhärata verspielen die fünf Pändava-Brüder durch die Unbe- 
herrschtheit des ältesten ihr Reich und ihren Besitz und werden von ihren Ri- 
valen für dreizehn Jahre in die Verbannung geschickt. Auch sie besuchen die 
heiligen Einsiedler in ihren Äshrams, hören ihren Lehren und oft märchenhaf- 
ten Geschichten zu und erfreuen sich am natürlichen Waldleben. Kraft der 
Breitenwirkung dieser Epen ist das Waldleben im Äshram ein Topos in der 
kollektiven Vorstellung der Inder geblieben. 

Äshrams im heutigen religiösen Kontext 

Die Praxis des Waldlebens hat längst ihren festen Platz innerhalb der Gesell- 
schaft verloren. Die Wälder sind geschrumpft; die Gesetze des Staates er- 
schweren ein Leben •in der Wildnis"; die Überbevölkerung und die Holzindu- 
strie lassen den Wäldern nicht mehr die Abgeschlossenheit von ehemals. Äsh- 
rams als Orte gelebter Spiritualität blühen jedoch bis heute, wenn sich ihr Cha- 
rakter auch gewandelt hat. Heute beansprucht eine Vielzahl von unterschied- 
lich strukturierten religiösen Gemeinschaften das Wort •Äshram" für sich. 
Das Charisma des Äshramlebens ist erhalten geblieben, hauptsächlich weil es 
niemals straff institutionalisiert gewesen ist. Sein Inhalt und Wert hingen im- 
mer wesentlich von der Person oder den Personen ab, die im Äshram lebten. 
Untereinander waren die Äshrams nie, etwa wie die Klöster eines christlichen 
Ordens, verbunden oder abhängig; und der von den Gesetzbüchern gesteckte 
Rahmen erlaubte genügend Spontaneität und die Entwicklung unterschiedli- 
cher Lebensformen. Diese relative •Undefiniertheit" des Äshram hat ihn in 
unsere Zeit hinübergerettet. 

Die Gesellschaft ist seit dem Niedergang des Vier-Äshram-Lebenswegs im 
Wesentlichen in zwei Gruppen aufgeteilt: in die bei weitem größere der Gri- 
hasthas und in die der Sannyäsis. Die beiden Gruppen lösen einander nicht ab, 
sie bestehen nebeneinander: Der Familienvater bleibt, von Ausnahmen abge- 
sehen, Familienvater, und der Mönch ist meist von jung auf Mönch gewesen. 
Sannyäsis haben die Pflege des Äshramlebens übernommen. 
8 Ich danke Prof. Dr. Biswanath Banerjee für die Vermittlung der Zitate. 



Martin Kämpchen 272 

Zu unterscheiden ist heute zwischen einem matha und einem Äshram. Ein 
Math läßt sich als •Kloster" bezeichnen, in dem Sannyäsis von einem Guru 
ausgebildet werden und worin sie leben, solange sie nicht auf Wanderschaft 
sind. Maths sind häufig die geistigen Zentren bestimmter Sekten oder religiö- 
ser Richtungen. Das Sektenoberhaupt ist zugleich der Lehrer (äcärya) oder 
Guru des Math. Nicht selten besitzen sie Ländereien oder verwalten Tempel, 
haben Schulen zur Heranbildung des Nachwuchses und zur Pflege der Sekten- 
tradition. Maths, viele von ihnen mit jahrhundertealter Tradition, liegen heute 
noch überall im Lande verstreut. 

Äshrams dagegen sind im allgemeinen um eine Persönlichkeit herum gebaut 
worden. Der typische Vorgang der •Geburt" eines Äshram sieht so aus: Schü- 
ler scharen sich um einen heiligmäßigen Eremiten oder eine heiligmäßige 
Eremitin; er oder sie nimmt die Schüler als ihr Guru an. Die Schüler bauen 
dem Guru eine Hütte, worin er leben kann. Damit stellen sie sicher, daß er 
nicht weiterzieht, nicht in unerreichbare Einsamkeit zurückkehrt. Um die 
Hütte des Guru entstehen nach und nach weitere Hütten, worin einige Schüler 
entweder ständig leben oder dann leben, wenn sie für ein paar Tage zu Besuch 
kommen, um ihren Guru zu sehen. Stirbt der Guru, stirbt der Äshram häufig 
mit; oder aber ein Schüler hat sich so stark profiliert, daß er an die Stelle des 
Guru treten kann. Nicht selten wird dann der samädhi9 oder das Grabmal des 
Guru von den Äshramiten als ein kleines Heiligtum rituell verehrt. Ein solcher 
Sannyäsa-Äshram hat etwa die folgenden Merkmale: 
- Präsenz und Autorität des Guru, um dessentwillen der Äshram besteht und 
der das Leben der Gemeinschaft um ihn (seiner Schüler) regelt. 
- Asketisch-spirituelle Bemühung des Guru und der Schüler unter individuel- 
ler Anleitung des Guru. 
- Einfache und ruhige gemeinschaftliche Lebensweise ohne starre Regelung 
außerhalb von Stadt und Dorf. 
- Pflege der Gastfreundschaft, insbesondere die Aufnahme von Schülern und 
Verehrern des Guru und die Regulierung der Besuche beim Guru. 
- Zölibatäres Leben des Guru und jener Schüler, die ständig im Äshram woh- 
nen. Gäste können verheiratet sein; allerdings leben sie dann nicht mit den 
Mönchen zusammen, sondern ein wenig getrennt. Frauen wohnen entweder 
außerhalb des Äshram oder getrennt von den Männern. 
- Der Äshram erhält sich materiell im allgemeinen von den Zuwendungen der 
Grihastha-Schüler. 

Dabei blieb die Entwicklung des Äshramlebens nicht stehen. Mit zuneh- 
mender Beeinflussung durch europäische Ideale der Erziehung, der Admini- 
stration und der •organisierten" oder •institutionalisierten" Religion, wie das 

' Hier: der Ort, an dem der Körper verbrannt wird. 



Der Ashram in der indischen Geschichte 273 

Christentum sie im Vergleich zum Hinduismus darstellt, formten sich andere 
Typen des Äshram heraus. Äshrams wurden in den letzten hundert Jahren 
häufig wie Schulen und Organisationen gegründet und aufgebaut, sowie ein 
•Guru" oder Leiter ernannt. Äshrams wurden, was sie früher niemals waren, 
Orte, an denen organisierte karitative Hilfe und sozialer Dienst (sevä) geleistet 
wird (Seväshrams). Und schließlich ist es heute üblich, daß in bestimmten Äsh- 
rams Grihasthas leben und ihr Familienleben weiterhin voll ausüben. 

Es soll nicht unerwähnt bleiben, daß das Wort •Äshram" im Zuge seiner Be- 
liebtheit vor Mißbrauch nicht verschont bleibt. In der Nähe von Dehra Dun, 
zum Beispiel, wies mich jemand auf einen •Äshram" hin, der gutzahlende Fe- 
riengäste aufnimmt. Der Leiter, ein weltkluger Mönch, hat sich von den Besit- 
zern des Hauses anstellen lassen; beide sind sich bewußt, daß alle als gemein- 
nützig deklarierten religiösen Einrichtungen steuerfrei sind. • Auch sieht man 
in den Städten Geschäfte, die religiöse Gebrauchsartikel feilbieten, sich mit 
dem feierlichen Namen •Äshram" schmücken. Von diesen Verirrungen abge- 
sehen, unterscheiden wir heute drei Typen von modernen Äshrams: 
- Monastische Äshrams. Von Sannyäsis oder zölibatär lebenden Männern 
oder Frauen geleitet, beherbergen sie Schulen, Krankenhäuser, Bibliotheken, 
Vortragssäle, landwirtschaftliche Musterbetriebe, Lehrwerkstätten oder ähn- 
liches. Die Sannyäsis nennen sich Karma-Yogis, das sind Männer, die selbstlos 
für das materiell-geistige Wohl aller Menschen arbeiten; darin folgen sie mo- 
dernen Auslegungen der Bhagavad-Gitä. Die Äshrams werden von der Regie- 
rung und von öffentlichen Spenden unterhalten. Die bedeutendsten Beispiele 
sind die Äshrams der Rämakrishna-Mission und des Bhärat Seväshram Sang- 
ha, beide moderne Mönchsorden. 
- Familien-Äshrams. Zum Zweck einer besseren Interaktion leben junge 
Schüler mit ihren Lehrern (die Familien haben) zusammen. Das räumliche Zu- 
sammenleben von Lehrer und Schüler erinnert an das alte Gurukula-System, 
demzufolge ein Brahmacäri in der Familie des Guru lebt. Das bekannteste 
moderne Beispiel ist der Äshram von Säntiniketan (in West-Bengalen), den 
der Dichter Rabindranath Tagore auf dem Lande gegründet und geleitet hat. 
- Äshrams für Männer und Frauen. Dieser Äshramtyp macht den Zölibat 
zwar zur Bedingung der Mitgliedschaft, nimmt jedoch Männer und Frauen auf 
und sorgt im Alltag nicht für strenge Trennung. Die Mitglieder sind keine 
Mönche. Häufig führen sie nur für eine bestimmte Anzahl von Jahren dieses 
Äshramleben. Ihre Aufgabe ist entweder die eigene intellektuell-spirituelle 
Entwicklung, wie etwa im Äshram von Pondicherry, den Sri Aurobindo ge- 
gründet hat, oder wie in einem Seväshram der Dienst am Mitmenschen; Bei- 
spiele sind die von Mahatma Gandhi gegründeten Äshrams. 

Diese Einteilung richtet sich nach der Art der Mitgliedschaft. Sie beschränkt 
sich auf •moderne Äshrams". Nehmen wir die Äshrams traditionellen Stils 



Martin Kämpchen 21A 

hinzu, ist eine Zweiteilung in Seväshrams, welche den tätigen Dienst am Mit- 
menschen betonen, und in Äshrams alten Stils, welche Zurückgezogenheit, 
Erziehung im kleinen Rahmen, Askese betonen, angebracht. 

Eine Guru-Persönlichkeit steht allen diesen Äshrams voran; auch Gast- 
freundschaft und pädagogisches Wirken behalten einen Platz. Jeder Äshram 
hat per definitionem (aus seinem Wesen) eine religiöse Grundmotivation, 
gleich welche Tätigkeit er ausübt. Doch Einfachheit des Lebens und Sponta- 
neität des Zusammenlebens verlieren ihre bestimmende Kraft, je mehr ein 
Äshram institutionalisiert ist. Wer Schulen, Krankenhäuser, Musterfarmen 
unterhält, braucht eine gewisse Institutionalisierung, der kann der Spontanei- 
tät nur begrenzten Raum geben und kann auch nicht in der Einsamkeit leben. 
Viele moderne Äshrams liegen am Rand oder inmitten der Stadt. 

Katholische Ashrams in Indien 
Martin Kämpchen, Santiniketan (Indien) 

Zur Geschichte. Die christlichen Missionare in Indien haben erst in den zwan- 
ziger Jahren das Äshramleben entdeckt. Die bekannten europäischen Missio- 
nare früherer Jahrhunderte, die für einen Dialog mit dem Hinduismus und eine 
kulturelle Einpflanzung des Christentums in Indien (Inkulturation) kämpften, 
etwa Robert de Nobili (1577-1656) und Joseph Beschi (1680-1747), haben 
noch nicht an ein Äshramleben gedacht; ihr missionarischer Eifer bewog sie 
nicht zu kontemplativer Abschirmung, sondern zog sie direkt zu den Men- 
schen. Brahmabandhab Upadhyaya (1861-1907), der große bengalische 
Mönch katholischen Glaubens, versuchte zwar einen Math aufzubauen und 
lebte darin mit einigen Schülern nach indischer Tradition, doch mußte er einige 
Monate später dieses Experiment auf Drängen seiner kirchlichen Vorgesetz- 
ten aufgeben. 

In den zwanziger Jahren haben zwei protestantische Ärzte, ein Südinder und 
ein Schotte, den Christkula Äshram in Tirupattur (Tamil Nadu) gegründet. 
Mittelpunkt des Äshram wurden ein Krankenhaus, eine Schule und eine Kir- 
che; sie charakterisieren die Absicht, mit der dieser Äshram gegründet wurde: 
medizinische Versorgung der dörflichen Bevölkerung im weiten Umkreis und 
ihre Erziehung; dies sollte im Geist des Dienstes am Nächsten (Sevä) gesche- 
hen. Bemüht sich nicht jede Missionsstation darum? Warum haben die Grün- 
der die Bezeichnung •Äshram" gewählt? Sie sollte einerseits die besondere 




