
Martin Kämpchen 21A 

hinzu, ist eine Zweiteilung in Seväshrams, welche den tätigen Dienst am Mit- 
menschen betonen, und in Äshrams alten Stils, welche Zurückgezogenheit, 
Erziehung im kleinen Rahmen, Askese betonen, angebracht. 

Eine Guru-Persönlichkeit steht allen diesen Äshrams voran; auch Gast- 
freundschaft und pädagogisches Wirken behalten einen Platz. Jeder Äshram 
hat per definitionem (aus seinem Wesen) eine religiöse Grundmotivation, 
gleich welche Tätigkeit er ausübt. Doch Einfachheit des Lebens und Sponta- 
neität des Zusammenlebens verlieren ihre bestimmende Kraft, je mehr ein 
Äshram institutionalisiert ist. Wer Schulen, Krankenhäuser, Musterfarmen 
unterhält, braucht eine gewisse Institutionalisierung, der kann der Spontanei- 
tät nur begrenzten Raum geben und kann auch nicht in der Einsamkeit leben. 
Viele moderne Äshrams liegen am Rand oder inmitten der Stadt. 

Katholische Ashrams in Indien 
Martin Kämpchen, Santiniketan (Indien) 

Zur Geschichte. Die christlichen Missionare in Indien haben erst in den zwan- 
ziger Jahren das Äshramleben entdeckt. Die bekannten europäischen Missio- 
nare früherer Jahrhunderte, die für einen Dialog mit dem Hinduismus und eine 
kulturelle Einpflanzung des Christentums in Indien (Inkulturation) kämpften, 
etwa Robert de Nobili (1577-1656) und Joseph Beschi (1680-1747), haben 
noch nicht an ein Äshramleben gedacht; ihr missionarischer Eifer bewog sie 
nicht zu kontemplativer Abschirmung, sondern zog sie direkt zu den Men- 
schen. Brahmabandhab Upadhyaya (1861-1907), der große bengalische 
Mönch katholischen Glaubens, versuchte zwar einen Math aufzubauen und 
lebte darin mit einigen Schülern nach indischer Tradition, doch mußte er einige 
Monate später dieses Experiment auf Drängen seiner kirchlichen Vorgesetz- 
ten aufgeben. 

In den zwanziger Jahren haben zwei protestantische Ärzte, ein Südinder und 
ein Schotte, den Christkula Äshram in Tirupattur (Tamil Nadu) gegründet. 
Mittelpunkt des Äshram wurden ein Krankenhaus, eine Schule und eine Kir- 
che; sie charakterisieren die Absicht, mit der dieser Äshram gegründet wurde: 
medizinische Versorgung der dörflichen Bevölkerung im weiten Umkreis und 
ihre Erziehung; dies sollte im Geist des Dienstes am Nächsten (Sevä) gesche- 
hen. Bemüht sich nicht jede Missionsstation darum? Warum haben die Grün- 
der die Bezeichnung •Äshram" gewählt? Sie sollte einerseits die besondere 



Katholische Ashrams in Indien 275 

liebende Zuwendung zum notleidenden und armen Menschen signalisieren, 
die individuelle Beziehung zu Patienten und Schülern nach dem Modell der 
Beziehung zwischen Guru und Schüler; andererseits war es das Signal einer 
Abwendung von europäischen Kulturformen. Die Kirche hat architektonisch 
das Aussehen eines südindischen Tempels; der Gottesdienst wird in tamili- 
scher Sprache und, soweit sinnvoll, mit indischen Symbolhandlungen und Ge- 
räten gefeiert. Die Ärzte, Krankenpfleger und Mitarbeiter leben in einer lok- 
keren Äshramgemeinschaft, die umfangreiche Gastfreundschaft pflegt.10 

Die katholische Kirche hat erst eine Generation später mit Äshramgrün- 
dungen begonnen. Die Ankunft von vier europäischen Missionaren setzte den 
Anfang; es sind Jules Monchanin (1895•1957), ein französischer Weltprie- 
ster, der bereits 1939 nach Indien kam; ihm folgte P. Henri le Saux 
(1910-1973), ein französischer Benediktiner, im Jahr 1948, er nahm den Na- 
men Abhishiktananda an; P. Francis Mahieu, ein belgischer Trappist, der un- 
ter dem Namen Francis Acharya bekannt wurde, und P. Bede Griffiths, ein bri- 
tischer Benediktiner, ließen sich in den fünfziger Jahren in Indien nieder. 
Monchanin und Abhishiktananda lebten als Einsiedler am Ufer der Cauvery 
(Tamil Nadu) und nannten ihren Äshram Säntivanam (Wald des Friedens).11 

Auch Francis Acharya teilte dieses Leben eine Zeitlang, bis er in den Bergen 
von Kerala den Kurisumala Äshram12 gründete; darin wurde er von Bede 
Griffiths unterstützt. Als Monchanin starb und Abhishiktananda sich ent- 
schied, in den Himalayas zu leben, übernahm Bede Griffiths den Säntivanam 
Äshram. Kurisumala und Säntivanam haben sich unter ihren profilierten Lei- 
tern zu den bedeutendsten katholischen Äshrams entwickelt. Sie werden von 
Indern, Christen und Hindus, und von Ausländern besucht; infolge der regen 
schriftstellerischen Tätigkeit aller vier oben genannten Missionare sind Äsh- 
rams als Form des Zusammenlebens und als Experimentierfelder eines inkul- 

10 Das Buch •Ashrams Past und Present" (Indian Christian Book Club, Madras o. J.) der drei pro- 
testantischen Theologen P. Chenchiah, V. Chakkarai und A. N. Sudarisanam, welches 1941 ent- 
standen ist, zählt bereits ein Dutzend christlicher Ashrams auf, die von protestantischen (meist 
nicht-indischen) Missionaren oder von Mitgliedern einer orthodoxen Kirche gegründet wurden. 
Zum Kristukula Äshram in dt. Sprache u.a.: Friso Melzer, Christliche Äshrams in Südindien. Ver- 
lag der Ev.-Luth. Mission, Erlangen 1976, S. 25^0. 
11 Zu Säntivanam in dt. Sprache u. a.: Pierro Gheddo, Shantivanam • Ort des Friedens. In: Die Ka- 
tholischen Missionen. Verlag Herder, Freiburg, Nr. 4/1979, S. 117-121; Martin Kämpchen, Wald 
des Friedens. Shantivanam: P. Bede Griffiths. In: Alle Welt. Päpstliche Missionswerke, Wien, Nr. 
1/1980; ders., Wald des Friedens. In: Mission aktuell. Missio, Aachen, Nr. 4/1981. In engl. Spra- 
che besonders: Pierro Gheddo, A visit to Shantivanam. Bulletin de 1 'A. I. M., Nr. 25/1979, S. 
35•44; Kurisumala. A Symposium on Äshram Life. Edited by Francis Acharya. Kurisumala Äsh- 
ram, Vagamon 1974, passim. 
12 Zum Kurisumala in dt. Sprache u.a.: Francis Archarya, Yoga für Christen. Wien 1977, S. 
125-131. In engl. Sprache besonders: Kurisumala. A Symposium on Ashram Life. aaO., passim; 
Francis Acharya, Kurisumala Ashram. In: Bulletin de l'A. I. M., Vanves/Frankreich, Nr. 12/1972, 
S. 40-65 und Nr. 13, S. 18•47, engl. und franz. Ausgaben. 



Martin Kämpchen 276 

turierten indischen Christentums in Europa und Amerika, vor allem im angel- 
sächsischen Bereich, bekannt geworden. In den deutschen Sprachraum hinein 
haben Francis Acharya, der zahlreiche stark beachtete Kurse und Vorträge in 
Österreich gehalten hat13, und Abhishiktananda gewirkt, dessen Bücher nach 
und nach in deutscher Übersetzung erscheinen.14 

Kurisumala Äshram hat mit mehreren neuen •Gründungen" in Kerala und 
Tamil Nadu am weitesten ausgestrahlt. Neben Kurisumala und Säntivanam 
sind zu nennen: der Zweitälteste christliche Äshram, Christa Prem Sevä Äsh- 
ram15 (Poona, Maharashtra), Jyoti Niketan (bei Bareilly, Uttar Pradesh), 
Khrist Panthi Äshram (Varanasi, Uttar Pradesh), Gyan Äshram (in einem 
Vorort von Bombay), Saccidänanda Äshram16 (Virajpet, Karnataka), Jlvan 
Dhära17 (Rishikesh, Uttar Pradesh). Dutzende von Exerzitienhäusern, Kultur- 
instituten, Ordenshäusern haben sich in den letzten Jahren den namen •Äsh- 
ram" gegeben; zum Beispiel heißen grundsätzlich alle Häuser der Kapuziner in 
Indien •Äshram". Sie schließen aber nicht bewußt an die indische Äshramtra- 
dition an, weshalb ich sie hier nicht berücksichtige. Der Äshramtradition enger 
verbunden sind einige Dialogzentren der katholischen Kirche in den Groß- 
städten, besonders Snehasadan in Poona und Aikiya Alayam in Madras, dann 
aber auch die Niederlassungen der Missionare der Nächstenliebe, besonders 
des Brüderordens, von Mutter Teresa.18 

Es mag erstaunen, daß die katholische Äshrambewegung im Wesentlichen 
von vier europäischen Priestern ausgeht. Nachdem die Missionare zunächst 
eine europäische Kirche nach Indien verpflanzt haben, sind aus denselben 
Reihen Männer hervorgekommen, die indischen Christen den Anstoß zur 
Rückbesinnung auf deren eigene Kultur und eigenen religiösen Ausdrucks- 
formen gaben. Inzwischen ist eine zweite • indische • Generation von Äshra- 
miten herangewachsen, von den Pionieren gefördert, die bereits die Leitung 

13 Gesammelt in den beiden Büchern: Francis Acharya, Yoga für Christen. aaO.; ders., Die Kunst 
des Lebens. Wien 1978. Beide erhältlich bei: Päpstliche Missionswerke, Seilerstätte 12, 1010 
Wien. 
14 Zuletzt erschienen: Henri le Saux, Feuer der Weisheit. O. W. Barth-Verlag, München 1979; 
ders., Der Weg zum anderen Ufer. Verlag Diederichs, Düsseldorf 1980; ders., Die Gegenwart Got- 
tes erfahren. Grünewald-Verlag, Mainz 1980. 
15 Dazu in engl. Sprache: Vandana, Gurus, Ashrams and Christians. Darton Longman and Todd, 
London 1978, S. 75-80. 
16 Dazu in franz. und engl. Sprache: L'ashram chretien de Virajpet nous ecrit. In: Bulletin de l'A. I. 
M. aaO., Nr. 25/1979, S. 88-91, engl. und franz. Ausgaben. 
17 Dazu in dt. Sprache: Ernst Stürmer, Paradies Rishikesh. Die Hochburg der Gurus - einst und 
jetzt. Salzburg 1980, S. 188-195. (Der Versuch von P. M. Lederle SJ, das Christentum in die indi- 
sche Geistigkeit ?u inkulturieren. greift andere Ströme dieser Religiosität auf. Er verdient eine ei- 
gene Darstellung. Die Redaktion.) 
18 Vgl. zum Thema auch: Matthäus Lederle, Christliche Äshrambewegung in Indien. In: Die Ka- 
tholischen Missionen. aaO., Nr. 4/1981; Martin Kämpchen, Ashrams- Orte der Gemeinschaft und 
der Kontemplation. In: Katholische Korrespondenz. KNA, Bonn, Nr. 34/1981. 



Katholische Ashrams in Indien 277 

von Äshrams übernommen hat. Die Neugründungen des Kurisumala Äshram 
sind in Händen indischer Priester; der Nachfolger von Bede Griffiths wird ein 
Mönch aus Kerala sein, ein guter Yogalehrer. Schwester Vandana RSCJ, eine 
Konvertitin aus der Parsi-Religion, ist die eloquenteste Vertreterin der Äsh- 
ramlebensweise in dieser zweiten Generation. Sie half 1972 bei der Neugrün- 
dung des Christa Prem Sevä Äshram in Poona und bewohnt seit wenigen Jah- 
ren einen kleinen Äshram, Jivan-Dhära, in Rishikesh, einem uralten Hindu- 
Wallfahrtsort. 

Die katholische Hierarchie in Indien ist auf die Möglichkeiten des Äshram- 
lebens aufmerksam geworden. Die Pioniere, insbesondere Francis Acharya 
und Bede Griffiths, hatten im Anfangsstadium, das in die Zeit vor dem Zwei- 
ten Vatikanischen Konzil fiel, die größten Schwierigkeiten, die indische Hier- 
archie von ihren Ideen zu überzeugen; auch beim Volk stießen sie weitgehend 
auf Unverständnis. Erst in den Jahren nach dem Konzil wurden sie allmählich 
anerkannt. Der Durchbruch erfolgte 1969 mit dem All-India Seminar •On the 
Church in India Today", organisiert von der indischen Bischofskonferenz, das 
die Bedeutung des Äshramlebens für Christen herausstellte. Der damalige 
Erzbischof S. Pignedoli, Sekretär der Kongregation zur Glaubensverbreitung, 
hielt eine Ansprache mit dem Titel •Äshramleben als Mittel christlicher Er- 
neuerung in Indien". Die All-India Consultation on Äshrams im Jahr 1978, 
welche die liturgische Kommission der indischen Bischofskonferenz veranstal- 
tete, wurde ein weiterer Meilenstein. In ihrer Erklärung schreibt sie: •Äsh- 
ramleben ist noch nicht sehr alt in der Kirche. Es ist ein kontinuierliches Expe- 
riment, die spirituelle Suche zu leben, und braucht deshalb genügend Freiheit 
und schöpferische Initiative, um weiterzuwachsen ... Wir möchten betonen, 
wie notwendig es ist, daß das Äshramleben in der Kirche einen eigenen Status 
besitzt und von der Hierarchie und den Ordensoberen anerkannt und geför- 
dert wird."19 Dieser Satz deutet auch schon auf die Schwierigkeit hin, eine so 
offene, flexible Lebensform • ohne sie zu verfälschen • in die Strukturen der 
Kirche zu integrieren.20 

Inzwischen ist die christliche Äshrambewegung populär geworden. Allent- 
halben entstehen kleine Häuser, kleine Gemeinschaften, die sich •Äshram" 
nennen. Die katholischen Äshrams haben sich in dem •Äshram Aikiya" zu- 

19 Faltblatt •Statement of the All-India Consultation on Ashrams", hrsg. von National Biblical 
Catechetical & Liturgical Centre, Bangalore 1978 (NBCLC Statement Series No. 22) (vom Autor 
übersetzt). 
20 Die monastische Organisation A. I. M. (Secretariat de 1'Aide Intermonasteres pour les jeunes 
Eglises), die sich um Klostergründungen in Missionsländern bemüht, hat ihr Interesse am Äsh- 
ramleben wiederholt gezeigt. Das halbjährige •Bulletin de l'A. I. M." berichtet häufig über alte 
und neugegründete christliche Äshrams. Zuletzt wird in Nr. 29/1980 in einem Bericht über die 
monastische Tagung Asiens in Kandy (Sri Lanka) auf das Charisma des Äshramlebens hingewie- 
sen; in dt. Sprache in: Erbe und Auftrag. Beuron, Nr. 4/1981, S. 292-305. 



Martin Kämpchen 278 

sammengeschlossen, das von Zeit zu Zeit Satsanghs (Tagungen) abhält; au- 
ßerdem bestehen eine protestantische und mehrere lokale katholische Ash- 
ram- Organisationen. 

Drei Gründe für das christliche Ashramleben 

Kontemplatives und monastisches Leben. - Seitdem das Christentum in Indien 
missionarisch tätig wurde, standen die Evangelisation, die Erziehungs- und 
Sozialarbeit im Vordergrund; die Stoßrichtung des Christentums war die Be- 
kehrung, der Aufbau von Gemeinden, die materielle Lebensverbesserung, 
medizinische Versorgung, der Aufbau von Schulen, die gelehrte Erforschung 
und Kritik des Hinduismus. Mit dieser Weise von Präsenz war das Christentum 
jedoch nicht in seiner Fülle repräsentiert. Es fehlten das monastische Leben 
des Christentums und sein kontemplativer Reichtum. Gerade Mönchtum, As- 
kese und Kontemplation sind in den indischen Religionen hochentwickelt. Es 
war darum sinnvoll, ja notwendig, dieser anspruchsvollen Spiritualität das 
christliche kontemplative Leben - nicht wetteifernd, sondern dialogisch - ge- 
genüberzustellen, einmal um die Bevölkerung (die das Christentum als eine 
karitative Einrichtung empfand) von dem asketisch-kontemplativen Leben 
des Christentums zu überzeugen, dann aber auch, um experimentell das Gute 
und Wertvolle im Hinduismus in das eigene christliche Leben zu integrieren. 
Da Äshrams von alters her die geeignetsten Orte sind, in denen das kontem- 
plative Leben der Hindus erprobt und erfahren wird, lag es nahe, nicht etwa die 
europäische Klostertradition nach Indien zu verpflanzen (was allerdings auch 
geschehen ist), sondern an die im Lande vorhandene kontemplative Tradition 
anzuknüpfen, indem man den äußeren Lebensrahmen - die Lebensform des 
Äshram - übernimmt. Hier kristallisiert sich bereits ein Merkmal der katholi- 
schen Äshrams heraus: In ihnen leben kontemplative Gemeinschaften, und 
zumindest ihr Kern ist monastisch. Sie verkörpern den älteren Typ des Vana- 
prastha-Äshram, weniger den modernen des Seväshram, in dem Erziehungs- 
aufgaben, Landwirtschaft und medizinische Versorgung vorherrschen. Ob- 
wohl in den katholischen Äshrams Caritas und Erziehung nicht ausgeschlossen 
werden, bleiben sie doch weitgehend den bereits bestehenden christlichen In- 
stitutionen überlassen und werden allenfalls informell, im Kleinen und spontan 
geübt. 
Armut. - Die missionarische Tätigkeit in Indien wird finanziell massiv aus den 
reicheren Ländern des Westens unterstützt. Eine der Folgen ist, daß der Le- 
bensstandard der indischen Kirche, besonders des Klerus, weit über dem der 
großen Mehrheit der Bevölkerung liegt. Mit relativer Wohlhabenheit geht die 
Versuchung, sozialen Einfluß, politische und persönliche Macht auszuüben, 
Hand in Hand. Das wird besonders seit der sozialen Bewußtwerdung des letz- 



Katholische Ashrams in Indien 279 

ten Jahrzehnts als ein schweres Hindernis empfunden, das Evangelium glaub- 
würdig zu verkünden, sich mit den Armen zu solidarisieren, um ihnen zur Ge- 
rechtigkeit zu verhelfen und die evangelische Armut zu verwirklichen. Kürz- 
lich schrieb Bede Griffiths: •Langsam wird uns bewußt, daß der Lebensstan- 
dard der meisten Häuser unserer Kirche zu den 15 Prozent der reichen Bevöl- 
kerungsschicht gehört und wenig mit den 85 Prozent der Bevölkerung zu tun 
hat, die in den Dörfern und Slums wohnt."21 Mit Gründungen von Äshrams 
versuchen einige Männer und Frauen der indischen Kirche, mit dieser Situa- 
tion radikal zu brechen. Die christlichen Äshrams liegen, nach echter Äsh- 
ramtradition, in dörflicher Umgebung, und ihr Leben ist meist so einfach und 
arm, wie es ihren Gemeinschaften nur zumutbar ist. Die Mönche und Gäste 
des Säntivanam Äshram etwa wohnen in kleinen Hütten ohne jede Bequem- 
lichkeit. Auf große Bauten wird verzichtet, auf jeden repräsentativen An- 
schein, der sonst der indischen Kirche eigen ist. Die Gemeinschaften bestehen 
im allgemeinen aus einfachen Brüdern oder Schwestern, die körperliche Ar- 
beit verrichten (die infolge des Kastenwesens verachtet ist), vegetarisch essen, 
auf dem Boden schlafen, barfuß laufen, auf Kirchengestühl, Tische und Stühle 
verzichten, stattdessen in der Kapelle und in ihren Zimmern auf dem Boden 
sitzen. Obwohl die Solidarität mit den Armen ursprünglich nicht zum Äshram- 
leben gehört (sondern eher die Harmonie mit allem Leben), bietet es den idea- 
len Rahmen, heute die christliche Armut in Indien zu erfahren. Christliche 
Äshramiten haben den Vorteil, auf alte Lebensformen, die von der (hinduisti- 
schen) Bevölkerung, selbst den wenig •gebildeten" Menschen, verstanden 
werden, zurückgreifen zu können, um diese wesentliche christliche Tugend zu 
üben. 
Inkulturation. - Die Portugiesen, später die Engländer brachten als Kolonial- 
herren ein Christentum nach Indien, das europäisch war und gar nicht anders 
als europäisch für möglich gehalten wurde. Mit der christlichen Religion wur- 
den kulturelle Inhalte vermittelt, die nur bedingt oder überhaupt nicht an die 
christlichen Werte gebunden sind. Etwa europäische Kleidung, europäische 
Architektur (neugotische Kirchen in südindischen Dörfern!), die Sprachen, 
die Kunst und Musik Europas. Seit Robert de Nobili empfinden viele Missio- 
nare, daß sich das Christentum in Indien •inkarnieren" und •inkulturieren" 
müsse. Seitdem das Zweite Vatikanische Konzil diesen Wunsch ausgespro- 
chen hat, ist •Inkulturation" zu einem Modewort geworden. 

Ein Äshram wurde seit Beginn der christlichen Äshrambewegung als ein 
idealer Ort angesehen, in dem Inkulturation erprobt, propagiert und beispiel- 
haft geübt werden kann. Die wenig fixierte Lebensform von Äshramgemein- 
den regt zu Experimenten an und erlaubt eine •Verchristlichung" des Äsh- 

21 Bede Griffiths, The Benedictines in India. The Examiner, Bombay, 22. März 1980, S. 179. 



Martin Kämpchen 280 

ramlebens, ohne daß der spezifisch indische Charakter der Lebensweise ver- 
wischt würde. Inkulturation bedeutet freilich nicht, daß die indischen Christen 
zu den Ursprüngen des Äshramlebens zurückkehren könnten. Der Vier-Äsh- 
ram-Lebensweg ist, was seine genaue Befolgung betrifft, dem indischen Chri- 
sten noch fremder als dem zeitgenössischen Hindu. Spricht der indische Christ 
also von einem Vänaprastha-Äshram, heißt dies nicht, daß seine Mitglieder 
auf der Vänaprastha-Lebensstufe stehen; sie können junge oder ältere Men- 
schen sein, und sind meist Mönche oder Nonnen. Vänaprastha bezieht sich 
heute auf die abgelegene Lage des Äshram und auf die kontemplativ-einsied- 
lerische Sehnsucht seiner Mitglieder. Inkulturation ereignet sich auf der Ebene 
der alltäglichen Bräuche, der Kunst, Musik, Sprache, Architektur, Liturgie, 
der monastischen Askese. Organisch sind hier also auch Elemente eingeglie- 
dert worden, die im Hinduismus mit der Äshramidee wenig zu tun haben; hier 
handelt es sich um die für die christlichen Äshrams spezifische Weiterentwick- 
lung der ursprünglichen Äshramidee. 

Merkmale der katholischen Äshrams 

Einer Charakterisierung der verschiedenen Merkmale katholischer Äshrams 
stelle ich die Beschreibung aus der •Erklärung" der All-India Consultation on 
Äshrams voran.22 Sie zeigt uns, welche Vorstellung sich die offizielle indische 
Kirche von Äshrams macht, und auf welche Weise sie die Äshramlebensweise 
in den kirchlichen Rahmen einbringen möchte: 
•Während der Konsultation wurde folgende Beschreibung eines Äshram her- 
ausgearbeitet. 

Ein Äshram ist ein Ort, an dem eine intensive und anhaltende spirituelle Su- 
che möglich ist, in dessen Mittelpunkt ein Guru steht, ein Mann oder eine Frau 
..., jemand, der als eine Person mit tiefen spirituellen Erfahrungen anerkannt 
wird. Ein Äshram betont die strenge spirituelle Suche durch ,Sädhanas' oder 
geistliche Übungen, die spezifisch indisch sind. Er ist ein Ort, an dem die Men- 
schen Gott erfahren können und in einem sich vertiefenden Bewußtsein Seiner 
Gegenwart leben. Dies wird durch Entsagung und Loslösung und durch eine 
Atmosphäre des Schweigens, des Friedens und der Freude unterstützt. 

Ein Äshram ist für alle offen, heißt Männer und Frauen aller Glaubensrich- 
tungen, aller Religionen, jeder sozialen Schicht und jeder Rasse willkommen, 
alle, die auf der Suche nach Frieden und geistiger Erfahrung kommen. 

Der Lebensstil eines Äshram muß einfach sein, der Tradition und dem Le- 
bensstandard Indiens entsprechen und echter Ausdruck eines kontemplativen 
Lebens sein. 

22 Faltblatt •Statement of the All-India Consultation on Ashrams", aaO. (vom Autor übersetzt). 



Katholische Ashrams in Indien 281 

Im allgemeinen hat ein Äshram Elemente der drei Märgas (Wege des spiri- 
tuellen Lebens), nämlich von Jnäna (geistigem Wissen, geistiger Erfahrung), 
Bhakti (emotionaler Frömmigkeit) und Karma (aktivem, karitativem Leben), 
obwohl einer der Märgas meist überwiegt. Verschiedene Formen des Dienens, 
geboren aus echter religiöser Inspiration und als Ausdruck der intensiven Got- 
tessuche, haben ihren Platz in einem Äshram. 

In einem christlichen Äshram wird die Erfahrung Gottes in Christus im Kon- 
text der indischen Äshramtradition gesucht. Diese Erfahrung steht im Mittel- 
punkt eines solchen Äshram. Das Leben des Evangeliums in Äshrams wird 
durch Gebet und Meditation, tägliche andächtige Bibellesung und das Studium 
der geistlichen Schriftsteller des Christentums und die Feier der Eucharistie 
gefördert. Die Mitglieder des Äshram vereinigen sich zu einer Gemeinschaft, 
die sich vom Geist Christi, dem ,Sadguru' (wahren Guru), führen läßt und un- 
ter Anleitung eines Guru oder Äcärya steht. ... 

Dieser Lebensstil sollte auch ständig inspiriert, genährt und herausgefordert 
werden durch die Assimilation des religiösen und kulturellen Erbes Indiens als 
Folge eines regelmäßigen und tiefen Studiums der heiligen Bücher und spiritu- 
ellen Traditionen Indiens und der Pflege seiner Musik und anderer Künste. 

Ein Äshram soll bereit sein, alle jene aufzunehmen, die aus einem Äshram- 
leben Gewinn ziehen, seine ,Sädhanas' und seine geistliche Führung sollten ih- 
ren Bedürfnissen entsprechen... Der besondere Zweck eines Äshram begrenzt 
den Bereich seines sozialen Engagements. Äshrams sind nicht in erster Linie 
pastorale Zentren, apostolische Gemeinschaften oder Dialogzentren. Sie ver- 
künden Christus durch das Zeugnis ihres Lebens." 

Im Kontext des monastischen Lebens der Weltkirche lassen sich folgende 
Merkmale des katholischen Äshramlebens bestimmen: 
• Ein Äshram hat charismatischen Charakter; seine Gemeinschaft und dessen 
Lebensweise formt und ordnet sich spontan und bleibt in der Lebensweise fle- 
xibel, um auf neu entstehende Bedürfnisse, Situationen und Erfahrungen ant- 
worten zu können. Das offene, gering strukturierte Äshramleben wird seelsor- 
gerisch von einem Leiter, meist einem Priester oder einer Nonne, inspiriert 
und geordnet. Im Gegensatz zu den Klöstern des Westens bemüht sich ein 
Äshram nicht um seinen Fortbestand; er soll sich, je nach dem Bedürfnis der 
Stunde, verändern oder auflösen können. Um die Äshramgemeinschaft cha- 
rismatisch und flexibel zu halten, bleibt sie klein. 
- Das Gebetsleben steht im Mittelpunkt des Äshram. Die monastischen Stun- 
dengebete23 werden in beinahe allen Äshrams gepflegt, jedoch an die drei tra- 

23 Die Stundengebete des Kurisumala Äshram (in die auch vorsichtig Texte aus den heiligen 
Schriften der Hindus eingestreut sind) liegen gedruckt vor: Prayer with the Harp of the Spirit. A 
weekly Celebration of the Economy of Salvation. Vol. I. Hrsg. von Francis Acharya. Kurisumala 
Ashram, Vagamon 1980 (Vier Bände sind geplant.). 



Martin Kämpchen 282 

ditionell indischen Gebetszeiten (sandhyä: Sonnenaufgang - Mittag - Son- 
nenuntergang) angeglichen und von langen Meditationspausen unterbrochen. 
Das liturgische Gebet ist nicht so absolut verpflichtend wie in Klöstern; wenn 
es mit dem privaten Gebetsleben eines Äshramiten nicht harmoniert, darf es 
zeitweise ausgelassen werden (z.B. gibt es im Kurisumala Äshram die Mög- 
lichkeit, •Einsiedlertage" zu halten). Das private Gebet und die Meditation 
(unter persönlicher Anleitung des Guru) sind ebenso wichtig oder wichtiger als 
das gemeinsame liturgische Gebet. 

Die heilige Messe wird in allen Äshrams nach der •indischen Liturgie"24 ge- 
feiert; das ist eine von dem jeweiligen Bischof ad experimentum gebilligte 
Form der Messe, in welcher Symbole, Gesten, Gewänder und heilige Geräte 
benutzt werden, die sich der indischen Tradition anpassen. Bestimmte Teile 
der Messe bedienen sich der Verehrungs- und Andachtsformen des Hinduis- 
mus. Dazu gehören der Gebrauch von Blumen, Weihrauch, des Feueropfers 
(ärati), der indische Gruß und Demutshaltungen (namaskära, pranäma), die 
orangegelbe Farbe (der Entsagung) für die Priester- und Mönchsgewänder, 
aber auch so einfache Gewohnheiten, wie (aus Ehrfurcht) barfuß die Kirche zu 
betreten und die Messe vor einem niedrigen Altartisch (wie einpüjärl im Tem- 
pel) auf dem Boden sitzend zu feiern. 
- Die Integration von indischer Musik, Kunst und Architektur in das Aussehen 
und das liturgische Leben der Äshrams ist eine Pioniertat innerhalb der indi- 
schen Kirche. Während der heiligen Messe und den Gebetszeiten singt die 
Gemeinde Lieder (bhajans) in einer indischen Sprache und nach indischen 
Melodien. Der kontemplative Charakter mancher, an näma-japa (dem ständi- 
gen Wiederholen eines heiligen Gottesnamens) orientierten Gesänge wird be- 
sonders gepflegt. Dazu begleiten indische Instrumente, besonders die Trom- 
meln und die tambura. Als Ausstattung der Kirche und anderer Räume sind 
Gemälde mit christlichen Motiven, doch in indischem Stil dargestellt, sowie Fi- 
guren von Christus und Maria in indischen Haltungen und Gewändern (z. B. 
Christus im Yogasitz, Maria in einem Sari gekleidet) beliebt. Architektonisch 
werden Elemente der sakralen Bauweise Indiens übernommen (z. B. bei der 
Kirche und dem Eingangstor in Säntivanam). 
- Der Status der Mönche folgt anderen Maßstäben als im Kloster. Der Unter- 
schied zwischen Priester- und Laienmönchen ist beinahe aufgehoben. Obwohl 
ein Noviziat für neu eingetretene Mitglieder (im Kurisumala Äshram und in 
Säntivanam) besteht, gliedert sich der Status der Mönche nach der traditionell 
indischen Stufenfolge Sädhaka - Brahmacäri - Sannyäsl. Der Sadhaka ist der 
neu Beigetretene; hat er sich für ein Äshramleben entschieden und ist er von 

24 Die •indische Liturgie", wie sie im Kurisumala Äshram gefeiert wird, liegt in dt. Übersetzung 
gedruckt vor: Päpstliche Missionswerke, Seilerstätte 12, 1010 Wien (1977); das National Biblical 
Catechetical & Liturgical Centre, Bangalore, hat eine englische Fassung gedruckt. 



Katholische Äshrams in Indien 283 

dem Guru und der Gemeinschaft angenommen worden, erhält er die Einwei- 
hung (diksä) von dem Guru des Äshram. Nach einigen Jahren - die Zahl der 
Jahre ist nicht festgelegt - wenn der Guru genügende spirituelle Reife und Er- 
fahrung feststellt, gibt er dem Mönch die Einweihung als Sannyäsl. Nun steht 
es dem Mönch frei, im Äshram zu bleiben oder als Bettelmönch eine kürzere 
oder längere Zeit zu wandern; er kann jederzeit zu seinem Äshram zurückkeh- 
ren. 
- Alle katholischen Äshrams schätzen die körperliche Arbeit. Kurisumala 
Äshram unterhält eine Milchwirtschaft, auf der die Mönche täglich etwa fünf 
Stunden arbeiten. Die Arbeit nennen sie, in Anlehnung an Mahatma Gandhi, 
•bread labour" (•Brot-Verdienst"). In monastischen Hindu-Äshrams, etwa in 
jenen der Rämakrishna Mission, verrichten Mönche selten körperliche Arbeit. 
Infolge des Kastendenkens gilt Handarbeit als minderwertig; der Hindumönch 
wird außerdem vom Volk als ein Mann der Entsagung tief verehrt. Auf diese 
Weise konnte es geschehen, daß monastische Äshrams meist Diener und Ar- 
beiter für körperliche Arbeiten anstellen. Das entspricht weder dem Ethos des 
Äshramlebens noch dem Geist der Entsagung (der Sannyäsl hat auch seiner 
Kaste entsagt). Es ist das Verdienst der christlichen Äshramiten, durch ihre 
körperliche Arbeit diese Tiefe der Entsagung wieder aufgedeckt zu haben. 
Ihre Inspiration kommt einmal aus der alten christlichen Mönchstradition, so- 
dann von den Äshram-Regeln Mahatma Gandhis. Die christliche Sehnsucht, 
sich mit den Armen und Niedrigen gleichzustellen, legt den Äshramiten kör- 
perliche Arbeit und die Nichtannahme oder Integration von Dienern und an- 
gestellten Arbeitern nahe. 
- Gastfreundschaft pflegen die christlichen Äshrams in großem Ausmaß. Sie 
stehen allen ernstmeinenden Menschen offen. Gäste können zusammen mit 
den Mönchen arbeiten und werden • manche mehr, andere weniger • in die 
monastische Kerngemeinschaft integriert. Die Mönche von Säntivanam z.B. 
stehen beinahe ausschließlich im Dienst der Gastfreundschaft. Alle Äshrams 
sind gewillt, Gäste auch für mehrere Monate aufzunehmen. 

Charakteristische Probleme der katholischen Ashrams 

- Sonderstatus für Äshrams. Die zentrale Schwierigkeit der katholischen Äsh- 
rams wurde oben mit einem Satz aus der Erklärung der All-India Consultation 
on Äshrams angedeutet: •Wir möchten betonen, wie notwendig es ist, daß das 
Äshramleben in der Kirche einen eigenen Status besitzt ...". Anders gespro- 
chen: Wie ist es möglich, den Äshram in die Strukturen der Kirche zu integrie- 
ren, ohne seinen charismatisch offenen, flexiblen und unabhängigen Charakter 
anzutasten? Ein Sonderstatus wird angestrebt, der den Äshrams •eine gewisse 



Martin Kämpchen 284 

Autonomie" • wie Schwester Vandana sich ausdrückt • gewährt25; sie sieht 
darin •die wichtigste und dringende Aufgabe der Liturgischen Kommission" 
der indischen Bischofskonferenz26. Kanonisch wird jedoch ein katholischer 
Äshram immer entweder unter der Aufsicht eines Bischofs oder eines Ordens- 
oberen stehen müssen; das ist ein Status, an dem nichts •Besonderes" ist, und 
der einen Äshram immer eingrenzen wird. Nach bisherigen Erfahrungen hängt 
die Freiheit und Entwicklungsfähigkeit eines Äshram stark von dem Wohlwol- 
len und Verständnis des jeweiligen Bischofs oder Ordensoberen ab. 
- Organisationssucht. Die Erfahrung zeigt, daß die Gefahr einer Bindung und 
Institutionalisierung der Äshrams nicht nur von der Hierarchie droht, sondern 
auch von den Leitern und Mitgliedern der Äshrams. Die Suche nach materiel- 
ler Sicherheit, und das heißt: nach Fortbestand, hat manche Äshrams veran- 
laßt, einen Teil ihrer Unabhängigkeit zu opfern. Stark im Vormarsch ist eine 
vom westlichen Christentum übernommene Neigung zum Organisieren, Auf- 
bauen, zur Effizienz und zum meßbaren Erfolg, eine Neigung, die sich beson- 
ders in einer Missionskirche, die sehr stark vom Ausland unterstützt wird, 
breitmacht. Dem Charisma des Äshramlebens entspricht es dagegen, das per- 
sönliche kontemplative Leben in erster Linie zu fördern und darauf zu vertrau- 
en, daß sich die Kontemplation wie von selbst ihre Ausdrucksformen und ihre 
Ausbreitung schafft. Dieses Gesetz des geistigen Wachsens und Wirkens wird 
nur von wenigen indischen Katholiken befolgt. Die Hast, mit der in den letzten 
Jahren ein Bischof und Ordensoberer nach dem anderen Äshrams aus dem 
Boden stampft, hat Francis Acharya, den Mann der ersten Stunde, zu folgen- 
den schmerzlichen Worten veranlaßt: •Wir hofften natürlich, die Freude zu 
haben, unser Leben mit anderen zu teilen und seine Ausbreitung zu erleben. 
Doch erwarteten wir es durch seine innere Vitalität und Dynamik, statt durch 
gezielte Ausbreitungsversuche. Wir haben die Zeit vor dem Zweiten Vatikani- 
schen Konzil gekannt, die dem Äshramleben in den Kirchen gegenüber gleich- 
gültig war, ja Verachtung zeigte; deshalb freuten wir uns sehr über die Geburt 
einer Äshrambewegung nach dem All-India Seminar in Bangalore im Jahr 
1968. Doch heute fühlen wir uns nicht mehr sehr heimisch in dieser Bewegung, 
und wir beobachten sie mit Sorge. Während dieser letzten zwölf Jahre hatten 
wir so viele offizielle Empfehlungen, so viele Kurse, Seminare und Anfragen, 
so viel Erfahrungsaustausch gehabt, und doch gibt es noch so wenig wirkliches 
Äshramleben ... Unsere Äshrambewegung scheint sich durch ihr Talent für 
demonstrative Handlungen, fürs Organisieren und Verteilen auszuzeichnen, 
nicht aber durch ihr Leben."27 

25 Sr. Vandana RSCJ, Ashrams. In: Word and Worship. National Biblical Catechetical & Liturgi- 
cal Centre, Bangalore, Nr. 1/1978, S. 18 (vom Autor übersetzt). 
26 aaO., S. 22. 
27 Aus einem Privatbrief an den Secretary, Ashram Aikiya, Madras (1980) (vom Autor übersetzt). 



Katholische Ashrams in Indien 285 

- Mißtrauen von zwei Seiten. Ein zweiter Komplex von Schwierigkeiten liegt 
in dem innovativen Charakter des Äshramlebens begründet: Es hat Mißtrauen 
sowohl in der Hindubevölkerung als auch in der katholischen Bevölkerung 
geweckt. Nicht wenige Hindus der gebildeten Schicht stehen den Bekehrungs- 
bemühungen der christlichen Missionare - häufig zu Recht - kritisch oder ab- 
lehnend gegenüber. Sie befürchten, die Bewegung hin zum Äshramleben, zu 
Inkulturation und interreligiösem Dialog sei eine neue Methode, Hindus zu 
bekehren. Schwester Vandana, die Begründerin des Äshram Jivan-Dhära in 
dem alten Hinduwallfahrtsort Rishikesh, beschreibt, welche charakteristi- 
schen Schwierigkeiten sich ergeben, wenn man mit einer kleinen Gemeinschaft 
in einem orthodoxen Hindumilieu lebt: •Wir leben hier auf unserem winzigen 
Stück Land einzig dank der Großzügigkeit eines Hindumönchs, des Guru eines 
großen Hinduäshram. Indem er uns hilft, nimmt er selbst ein Risiko auf sich, 
und er ist schon heftig kritisiert worden, weil er uns half. Denn vor uns versuch- 
ten christliche Missionare, sich hier niederzulassen und Schulen zu gründen. 
Wir dürfen hier nur wohnen unter der Bedingung, daß wir keine karitativ-so- 
ziale Arbeit leisten, sondern uns auf ein ruhiges, kontemplatives, schweigendes 
Leben beschränken. Darum bemühen wir uns. Immer häufiger kommen Besu- 
cher-Mönche, Laien, Hindus und Christen, Inder und Ausländer. Viele Chri- 
sten haben durch uns zum Evangelium zurückgefunden, manche zur Kir- 
che."28 

Ein größerer Teil der katholischen Bevölkerung kann das Bestreben nach 
Inkulturation, Dialog mit dem Hinduismus und Äshramleben nicht mitvollzie- 
hen, weil er das Christentum mit seinen europäischen kulturellen Ausdrucks- 
formen identifiziert; er befürchtet, die wahre Lehre zu verlassen, wenn er z.B. 
eine heilige Messe nach der •indischen Liturgie" mitfeiert. Eine Missionskir- 
che ist meist konservativ; als Minderheit ist sie bemüht, auch kulturell und so- 
zial ihre einmal gewonnene •Identität" zu wahren als ein Mittel der Selbstbe- 
hauptung und Selbstwertschätzung. Inkulturation und Äshramleben setzen 
darum eine sorgfältige und geduldige Erziehung breiter Volksschichten vor- 
aus. 
- Guru und Wandermönchtum. Christliche Äshrams mußten bisher gegrün- 
det, mußten •organisiert" werden, weil die katholische Kirche in Indien noch 
keine bedeutenden Männer und Frauen hervorgebracht hat, welche die Ver- 
antwortung eines Guru tragen können. Francis Acharya und Bede Griffiths, 
beide ursprünglich Europäer, sind die einzigen Männer, die als christliche Gu- 
rus Beachtung verdienen. Die Gefahr besteht, daß im Zug neuer Äshramgrün- 
dungen Gurus •geschaffen" werden - schlechte Imitationen echter geistlicher 
Führer. Das Vakuum ist im Augenblick nicht zu füllen; es geht Hand in Hand 

28 Aus einem Privatbrief an den Autor (1981) (vom Autor übersetzt). 



Martin Kämpchen 286 

mit einem anderen: Die christlichen Äshrams und Mönchsorden haben bisher 
keine bettelnden Wandermönche (wie Hindu-Sannyäsis) hervorgebracht, ob- 
wohl das christliche Äshramleben Wandermönchtum ausdrücklich vorsieht. 
Zu diesem harten, große spirituelle Reife voraussetzenden Leben haben sich 
bisher nur sehr vereinzelte, häufig ausländische, Christen bereitgefunden. Das 
Äshramleben kann erst vital und tief sein, wenn es Gurus und Wandermönche 
besitzt und neue hervorbringt. 

Kann das Äshramleben Anregungen geben für den Westen? 

Eine Weiterentwicklung der Äshramidee für westliche Verhältnisse und Be- 
dürfnisse ist möglich und wünschenswert. Das monastische Leben in Europa 
und Amerika muß auf die Äshramidee aufmerksam werden und durch Nach- 
denken und geeignete Versuche Teile davon integrieren. Die Äshramidee ist 
vor allem eine Herausforderung an den monastischen Westen, sein Leben we- 
sentlich und kreativ zu gestalten. Unterschiedliche gesellschaftliche Zustände 
sind kein Argument gegen die Öffnung für die Äshramidee, ist sie doch auch in 
Indien während einer langen geschichtlichen Entwicklung lebendig geblieben, 
wobei das Äshramleben sich immer anzupassen wußte. 

Wir glauben, daß die Entwicklung hin zu einem monastischen Leben, das 
Züge des Äshramlebens zeigt, schon im Gange ist. Erstens gehört die Formung 
lockerer Gemeinschaften, die spontan, ohne feste Regeln miteinander leben, 
zum Bestand des christlichen Mönchtums. In den Eremitensiedlungen des frü- 
hen Mönchtums, den Lauren sowie den Kellien und Skiten, die noch heute im 
orthodoxen Mönchtum bestehen, ist der Äshramtyp des Zusammenlebens 
wiederzuerkennen. Das benediktinische Klosterleben kannte als seine Vor- 
form das spontane Gemeinschaftsleben einiger Schüler um den Eremiten Be- 
nedikt. Die urfranziskanischen Einsiedeleien, in denen jeweils einige Mönche 
schweigend miteinander lebten, sind in ihrer Einfachheit, Vorläufigkeit und 
Sammlung auf die kontemplative Erfahrung mit Äshrams verwandt. 

Zweitens zeigt sich heute eine Bewegung zurück zu diesen Primitivformen 
des christlichen monastischen Lebens. Viele benediktinische und trappistische 
Großklöster haben Einsiedeleien in der Nähe der Klostermauern eingerichtet. 
Allgemein ist ein Zug zum Eremitentum spürbar, das, wie oben gezeigt, auch 
am Ursprung des typischen Äshramlebens steht. Taize und die Gemeinschaf- 
ten der Arche29 besaßen eremitische Vorformen und haben bis heute Äsh- 
ram-Charakter. Landkommunen, Wohngemeinschaften, charismatische 
Gruppen signalisieren den allgemeinen Aufbruch zu kleinen, von Primärbe- 
ziehungen der Brüderlichkeit geprägten, spontan lebenden Gemeinschaften. 
29 Gegründet von Lanza del Vasto im Jahr 1948 in Frankreich. Vgl. Lanza del Vasto, Die Arche 
stellt sich vor. (Zu beziehen bei Manfred de Voss, Baltshaus Nr. 2, 7963 Altshausen.) 



Katholische Ashrams in Indien 287 

Greifen wir einige Kernbegriffe aus der Analyse von Robert Soullard •Die 
Zukunft des Ordenslebens: einige gegenwärtig wirksame Tendenzen"30 her- 
aus, wird dieser Aufbruch faßbar: Er schreibt von der •Verminderung großer 
Gemeinschaften und der Gründung zahlreicher kleinerer Gruppen oder Fra- 
ternitäten", von •Vereinfachung des Lebensstils", von •Formen gemischter 
Gemeinschaften, das heißt... Gemeinschaften, die aus Religiösen und Laien, 
Männern und Frauen, zusammengesetzt sind"31, von der beeindruckenden 
•Zahl der außerhalb der Gemeinschaften allein lebenden Religiösen", der 
großen Beliebtheit der •Klöster in ländlicher Gegend"32. 

Daß der Äshramtyp den Idealvorstellungen religiösen Gemeinschaftsle- 
bens, welche sich Christen im Westen gebildet haben, sehr nahe steht, beweist 
die starke Anziehung, die indische Äshrams auf Europäer und Amerikaner 
ausüben. Welche Merkmale des Äshramlebens das westliche Mönchtum vor 
allem beachten sollte, möchte ich abschließend im Überblick darstellen: 
- Bildung von kleinen Gemeinschaften, die strukturell, liturgisch und in ihren 
Tätigkeiten ein Leben religiöser Erfahrung verwirklichen wollen. 
- Neuentdeckung der Einfachheit und Armut, wie sie nur in kleinen und neu- 
geschaffenen Gemeinschaften verwirklicht werden können. 
- Neuentdeckung der Gastfreundschaft, die Angelegenheit der gesamten 
Gemeinschaft (nicht nur eines Gastpaters) ist, und der Verfügbarkeit für Men- 
schen innerhalb und außerhalb der Gemeinschaft. 
- Auflockerung oder Durchbrechung der Unterscheidungen zwischen akti- 
vem und kontemplativem Leben, zwischen Laie und Priester, Laie und Mönch, 
Gast und ständigem Mitglied einer Gemeinschaft, Lockerung der Trennung 
von männlichen und weiblichen Mitgliedern oder Gästen einer Gemeinschaft, 
um dadurch zu wesentlicheren Unterscheidungen und Trennungen zu gelan- 
gen. 
- Entdeckung von sozialen Aufgaben, die weniger auf der Basis von Schu- 
lung, Organisation, Effizienz ausgeübt werden, sondern die spontan entdeckt 
und erfüllt werden können. 
- Flexibilität zwischen eremitischen und gemeinschaftlichen Formen des Le- 
bens; z.B. Entwicklung eines •Einsiedlertums auf Zeit", von halberemitischen 
Lebensformen und der Praxis, Wochenenden, Ferientage und Feiertage in der 
Gemeinschaft zu verbringen, analog zu dem Brauch des •Kloster auf Zeit". 

30 In: Concilium 10 (1974), S. 514-519. 
31aaO., S. 515. 
32 aaO., S. 516. 




