Martin Kdmpchen 274

hinzu, ist eine Zweiteilung in Sevashrams, welche den titigen Dienst am Mit-
menschen betonen, und in Ashrams alten Stils, welche Zurilickgezogenheit,
Erziehung im kleinen Rahmen, Askese betonen, angebracht.

Eine Guru-Personlichkeit steht allen diesen Ashrams voran; auch Gast-
freundschaft und padagogisches Wirken behalten einen Platz. Jeder Ashram
hat per definitionem (aus seinem Wesen) eine religiése Grundmotivation,
gleich welche Titigkeit er ausiibt. Doch Einfachheit des Lebens und Sponta-
neitdt des Zusammenlebens verlieren ihre bestimmende Kraft, je mehr ein
Ashram institutionalisiert ist. Wer Schulen, Krankenhéuser, Musterfarmen
unterhilt, braucht eine gewisse Institntionalisierung, der kann der Spontanei-
tdt nur begrenzten Raum geben und kann auch nicht in der Einsamkeit leben.
Viele moderne Ashrams liegen am Rand oder inmitten der Stadt.

Katholische Ashrams in Indien

Martin Kampchen, Santiniketan (Indien)

Zur Geschichte. Die christlichen Missionare in Indien haben erst in den zwan-
ziger Jahren das Ashramleben entdeckt. Die bekannten europdischen Missio-
nare fritherer Jahrhunderte, die fiir einen Dialog mit dem Hinduismus und eine
kulturelle Einpflanzung des Christentums in Indien (Inkulturation) kiimpften,
etwa Robert de Nobili (1577-1656) and Joseph Beschi (1680—1747), haben
noch nicht an ein Ashramleben gedacht; ihr missionarischer Eifer bewog sie
nicht zu kontemplativer Abschirmung, sondern zog sie direkt zu den Men-
schen. Brahmabandhab Upadhyaya (1861-1907), der groBe bengalische
Monch katholischen Glaubens, versuchte zwar einen Math aufzubanen und
lebte darin mit einigen Schiilern nach indischer Tradition, doch muBte er einige
Monate spiter dieses Experiment anf Dringen seiner kirchlichen Vorgesetz-
ten aufgeben.

In den zwanziger Jahren haben zwei protestantische Arzte, ein Siiddinder und
ein Schotte, den Christkula Ashram in Tirapattar (Tamil Nadu) gegriindet.
Mittelpunkt des Ashram wurden ein Krankenhaus, eine Schule und eine Kir-
che; sie charakterisieren die Absicht, mit der dieser Ashram gegriindet wurde:
medizinische Versorgung der dorflichen Bevélkerung im weiten Umkreis und
ihre Erziehung; dies sollte im Geist des Dienstes am Nichsten (Seva) gesche-
hen. Bemiiht sich nicht jede Missionsstation darum? Warum haben die Griin-
der die Bezeichnung ,,Ashram* gewihlt? Sie sollte einerseits die besondere



Katholische Ashrams in Indien 275

liebende Zuwendung zum notleidenden und armen Menschen signalisieren,
die individuelle Beziehung zu Patienten und Schiilern nach dem Modell der
Beziehung zwischen Guru und Schiiler; andererseits war es das Signal einer
Abwendung von europiischen Kulturformen. Die Kirche hat architektonisch
das Aussehen eines siidindischen Tempels; der Gottesdienst wird in tamili-
scher Sprache und, soweit sinnvoll, mit indischen Symbolhandlungen und Ge-
riten gefeiert. Die Arzte, Krankenpfleger und Mitarbeiter leben in einer lok-
keren Ashramgemeinschaft, die umfangreiche Gastfreundschaft pflegt.1°
Die katholische Kirche hat erst eine Generation spiter mit Ashramgriin-
dungen begonnen. Die Ankunft von vier européischen Missionaren setzte den
Anfang; es sind Jules Monchanin (1895-1957), ein franzosischer Weltprie-
ster, der bereits 1939 nach Indien kam; ihm folgte P. Henri le Saux
(1910-1973), ein franzosischer Benediktiner, im Jahr 1948, er nahm den Na-
men Abhishiktananda an; P. Francis Mahieu, ein belgischer Trappist, der un-
ter dem Namen Francis Acharya bekannt wurde, und P. Bede Griffiths, ein bri-
tischer Benediktiner, lieBen sich in den fiinfziger Jahren in Indien nieder.
Monchanin und Abhishiktananda lebten als Einsiedler am Ufer der Cauvery
(Tamil Nadu) und nannten ihren Ashram Santivanam (Wald des Friedens).11
Auch Francis Acharya teilte dieses Leben eine Zeitlang, bis er in den Bergen
von Kerala den Kurisumala Ashram?? griindete; darin wurde er von Bede
Griffiths unterstiitzt. Als Monchanin starb und Abhishiktananda sich ent-
schied, in den Himalayas zu leben, iibernahm Bede Griffiths den Santivanam
Ashram. Kurisumala und Santivanam haben sich unter ihren profilierten Lei-
tern zu den bedeutendsten katholischen Ashrams entwickelt. Sie werden von
Indern, Christen und Hindus, und von Auslédndern besucht; infolge der regen
schriftstellerischen Titigkeit aller vier oben genannten Missionare sind Ash-
rams als Form des Zusammenlebens und als Experimentierfelder eines inkul-

10 Das Buch,, Ashrams Past und Present* (Indian Christian Book Club, Madras 0. J.) der drei pro-
testantischen Theologen P. Chenchiah, V. Chakkarai und A. N. Sudarisanam, welches 1941 ent-
standen ist, zihlt bereits ein Dutzend christlicher Ashrams auf, die von protestantischen (meist
nicht-indischen) Missionaren oder von Mitgliedern einer orthodoxen Kirche gegriindet wurden.
Zum Kristukula Ashram in dt. Sprache u.a.: Friso Melzer, Christliche Ashrams in Siidindien. Ver-
lag der Ev.-Luth. Mission, Erlangen 1976, S. 25-40.

11 Zu Santivanam in dt. Sprache u.a.: Pierro Gheddo, Shantivanam — Ort des Friedens. In: Die Ka-
tholischen Missionen. Verlag Herder, Freiburg, Nr. 4/1979, S. 117-121; Martin Kdmpchen, Wald
des Friedens. Shantivanam: P. Bede Griffiths. In: Alle Welt. Pépstliche Missionswerke, Wien, Nr.
1/1980; ders., Wald des Friedens. 1n: Mission aktuell. Missio, Aachen, Nr. 4/1981. ln engl. Spra-
che besonders: Pierro Gheddo, A visit to Shantivanam. Bulletin de 1’A. 1. M., Nr. 25/1979, S.
35-44; Kurisumala. A Symposium on Ashram Life. Edited by Francis Acharya. Kurisumala Ash-
ram, Vagamon 1974, passim.

12 Zum Kurisumala in dt. Sprache u.a.: Francis Archarya, Yoga fiir Christen. Wien 1977, S.
125-131. In engl. Sprache besonders: Kurisumala. A Symposium on Ashram Life. aaQ., passim;
Francis Acharya, Kurisumala Ashram. 1n: Bulletin de ’'A. 1. M., Vanves/Frankreich, Nr. 12/1972,
S. 40-65 und Nr. 13, S. 18-47, engl. und franz. Ausgaben.



Martin Kimpchen 276

turierten indischen Christentums in Europa und Amerika, vor allem im angel-
sachsischen Bereich, bekannt geworden. In den deutschen Sprachraum hinein
haben Francis Acharya, der zahlreiche stark beachtete Kurse und Vortriige in
Osterreich gehalten hat?3, und Abhishiktananda gewirkt, dessen Biicher nach
und nach in deutscher Ubersetzung erscheinen.4

Kurisumala Ashram hat mit mehreren neuen ,,Griindungen** in Kerala und
Tamil Nadu am weitesten ausgestrahlt. Neben Kurisumala und Santivanam
sind zu nennen: der zweitilteste christliche Ashram, Christa Prem Seva Ash-
ram'5 (Poona, Maharashtra), Jyoti Niketan (bei Bareilly, Uttar Pradesh),
Khrist Panthi Ashram (Varanasi, Uttar Pradesh), Gyan Ashram (in einem
Vorort von Bombay), Saccidinanda Ashram?¢ (Virajpet, Karnataka), Jivan
Dhara'? (Rishikesh, Uttar Pradesh). Dutzende von Exerzitienhiusern, Kultur-
instituten, Ordenshiusern haben sich in den letzten Jahren den namen ,, Ash-
ram‘ gegeben; zum Beispiel heilen grundsitzlich alle Hauser der Kapuziner in
Indien ,,Ashram. Sie schlieBen aber nicht bewuBt an die indische Ashramtra-
dition an, weshalb ich sie hier nicht beriicksichtige. Der Ashramtradition enger
verbunden sind einige Dialogzentren der katholischen Kirche in den GroB-
stadten, besonders Snehasadan in Poona und Aikiya Alayam in Madras, dann
aber auch die Niederlassungen der Missionare der Néichstenliebe, besonders
des Briiderordens, von Mutter Teresa.18

Es mag erstaunen, daB die katholische Ashrambewegung im Wesentlichen
von vier europdischen Priestern ausgeht. Nachdem die Missionare zunéchst
eine europiische Kirche nach Indien verpflanzt haben, sind aus denselben
Reihen Manner hervorgekommen, die indischen Christen den Ansto3 zur
Riickbesinnung auf deren eigene Kultur und eigenen religidsen Ausdrucks-
formen gaben. Inzwischen ist eine zweite — indische — Generation von Ashra-
miten herangewachsen, von den Pionieren gefordert, die bereits die Leitung

13 Gesammelt in den beiden Biichern: Francis Acharya, Yoga fiir Christen. aaO.; ders., Die Kunst
des Lebens. Wien 1978. Beide erhilllich bei: Piipstliche Missionswerke, Seilerstiitte 12, 1010
Wien.

14 Zuletzt erschienen: Henri le Saux, Feuer der Weisheit. O. W. Barth-Verlag, Miinchen 1979;
ders., Der Weg zum anderen Ufer. Verlag Diederichs, Diisseldorf 1980; ders., Die Gegenwart Got-
tes erfahren. Grinewald-Verlag, Mainz 1980.

!5 Dazu in engl. Sprache: Vandana, Gurus, Ashrams and Christians. Darton Longman and Todd,
London 1978, S. 75-80.

16 Dazu in franz. und engl. Sprache: L’ashram chrétien de Virajpet nous écrit. In: Bulletinde I’'A. 1.
M. aaO., Nr. 25/1979, S. 88-91, engl. und franz. Ausgaben.

17 Dazu in dt. Sprache: Ernst Stiirmer, Paradies Rishikesh. Die Hochburg der Gurus — einst und
jetzt. Salzburg 1980, S. 188-195. (Der Versuch von P. M. Lederle SJ, das Christentum in die indi-
sche Geistigkeit zu inkulturieren. greift andere Strome dieser Religiositil auf. Er verdient eine ei-
gene Darstellung. Die Redaktion.)

18 Vgl. zum Thema auch: Matthius Lederle, Christliche Ashrambewegung in Indien. In: Die Ka-
tholischen Missionen. aaO., Nr. 4/1981; Martin Kdmpchen, Ashrams — Orte der Gemeinschaftund
der Kontemplation. In: Katholische Korrespondenz. KNA, Bonn, Nr. 34/1981.



Katholische Ashrams in Indien 277

von Ashrams iibernommen hat. Die Neugriindungen des Kurisumala Ashram
sind in Hianden indischer Priester; der Nachfolger von Bede Griffiths wird ein
Monch aus Kerala sein, ein guter Yogalehrer. Schwester Vandana RSCJ, eine
Konvertitin aus der Parsi-Religion, ist die eloquenteste Vertreterin der Ash-
ramlebensweise in dieser zweiten Generation. Sie half 1972 bei der Neugriin-
dung des Christa Prem Seva Ashram in Poona und bewohnt seit wenigen Jah-
ren einen kleinen Ashram, Jivan-Dhara, in Rishikesh, einem uaralten Hindu-
Wallfahrtsort.

Die katholische Hierarchie in Indien ist auf die Mdglichkeiten des Ashram-
lebens aufmerksam geworden. Die Pioniere, insbesondere Francis Acharya
und Bede Griffiths, hatten im Anfangsstadium, das in die Zeit vor dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil fiel, die groBten Schwierigkeiten, die indische Hier-
archie von ihren Ideen zu iiberzeugen; auch beim Volk sticBen sie weitgehend
auf Unverstdndnis. Erst in den Jahren nach dem Konzil wurden sie allmahlich
anerkannt. Der Durchbruch erfolgte 1969 mit dem All-India Seminar ,,On the
Church in India Today*‘, organisiert von der indischen Bischofskonferenz, das
die Bedeutung des Ashramlebens fiir Christen herausstellte. Der damalige
Erzbischof S. Pignedoli, Sekretir der Kongregation zur Glaubensverbreitung,
hiclt eine Ansprache mit dem Titel ,,Ashramleben als Mittel christlicher Er-
neuerung in Indien*. Die All-India Consultation on Ashrams im Jahr 1978,
welche die litargische Kommission der indischen Bischofskonferenz veranstal-
tete, wurde ein weiterer Meilenstein. In ihrer Erklidrung schreibt sie: ,,Ash-
ramleben ist noch nicht sehr alt in der Kirche. Es ist ein kontinuierliches Expe-
riment, die spirituelle Suche zu leben, und braucht deshalb geniigend Freiheit
und schopferische Initiative, um weiterzawachsen ... Wir mochten betonen,
wie notwendig es ist, daB das Ashramleben in der Kirche einen eigenen Status
besitzt und von der Hierarchie und den Ordensoberen anerkannt und gefor-
dert wird.“*® Dieser Satz deutet auch schon auf die Schwierigkeit hin, eine so
offene, flexible Lebensform — ohne sie zu verfilschen — in die Strukturen der
Kirche zu integrieren.2®

Inzwischen ist die christliche Ashrambewegung populir geworden. Allent-
halben entstehen kleine Hiuser, kleine Gemeinschaften, die sich ,,Ashram*
nennen. Die katholischen Ashrams haben sich in dem ,,Ashram Aikiya** zu-

19 Faltblatt ,,Statement of the All-India Consultation on Ashrams*, hrsg. von National Biblical
Catechetical & Liturgical Centre, Bangalore 1978 (NBCLC Statement Series No. 22) (vom Autor
ibersetzt).

2¢ Die monastische Organisation A. I. M. (Secrétariat de I’ Aide Intermonastéres pour les jeunes
Eglises), die sich um Klostergriindungen in Missionsldndern bemiiht, hat ihr Interesse am Ash-
ramleben wiederholt gezeigt. Das halbjéhrige ,,Bulletin de ’A. I. M.“ berichtet hanfig iiber alte
und neugegriindete christliche Ashrams. Zuletzt wird in Nr. 29/1980 in einem Bericht iiber die
monastische Tagung Asiens in Kandy (Sri Lanka) auf das Charisma des Ashramlebens hingewie-
sen; in dt. Sprache in: Erbe und Auftrag. Beuron, Nr. 4/1981, S. 292-305.



Martin Kiampchen 278

sammengeschlossen, das von Zeit zu Zeit Satsanghs (Tagungen) abhilt; au-
Berdem bestehen eine protestantische und mehrere lokale katholische Ash-
ram-Organisationen.

Drei Griinde fiir das christliche Ashramleben

Kontemplatives und monastisches Leben. — Seitdem das Christentnm in Indien
missionarisch titig wurde, standen die Evangelisation, die Erziehungs- und
Sozialarbeit im Vordergrund; die Stofrichtung des Christentums war die Be-
kehrung, der Aufbau von Gemeinden, die materielle Lebensverbesserung,
medizinische Versorgung, der Anfbau von Schulen, die gelehrte Erforschung
und Kritik des Hinduismus. Mit dieser Weise von Prisenz war das Christentum
jedoch nicht in seiner Fiille reprisentiert. Es fehlten das monastische Leben
des Christentums und sein kontemplativer Reichtum. Gerade Monchtum, As-
kese und Kontemplation sind in den indischen Religionen hochentwickelt. Es
war darum sinnvoll, ja notwendig, dieser anspruchsvollen Spiritualitit das
christliche kontemplative Leben — nicht wetteifernd, sondern dialogisch — ge-
geniiberzustellen, einmal um die Bevolkerung (die das Christentum als eine
karitative Einrichtung empfand) von dem asketisch-kontemplativen Leben
des Christentums zu iiberzeugen, dann aber auch, um experimentell das Gute
und Wertvolle im Hinduismus in das eigene christliche Leben zu integrieren.
Da Ashrams von alters her die geeignetsten Orte sind, in denen das kontem-
plative Leben der Hindus erprobt und erfahren wird, lag es nahe, nicht etwa die
europiische Klostertradition nach Indien zu verpflanzen (was allerdings auch
geschehen ist), sondern an die im Lande vorhandene kontemplative Tradition
anzukniipfen, indem man den dufleren Lebensrahmen — die Lebensform des
Ashram — iibernimmt. Hier kristallisiert sich bereits ein Merkmal der katholi-
schen Ashrams heraus: In ihnen leben kontemplative Gemeinschaften, und
zumindest ihr Kern ist monastisch. Sie verkorpern den ilteren Typ des Vana-
prastha-Ashram, weniger den modernen des Sevashram, in dem Erziehungs-
aufgaben, Landwirtschaft und medizinische Versorgung vorherrschen. Ob-
wohl in den katholischen Ashrams Caritas und Erziehung nicht ausgeschlossen
werden, bleiben sie doch weitgehend den bereits bestehenden christlichen In-
stitutionen iiberlassen und werden allenfalls informell, im Kleinen und spontan
geiibt.

Armut. — Die missionarische Tatigkeit in Indien wird finanziell massiv ans den
reicheren Landern des Westens unterstiitzt. Eine der Folgen ist, daB der Le-
bensstandard der indischen Kirche, besonders des Klerus, weit iiber dem der
groBen Mehrheit der Bevolkerung liegt. Mit relativer Wohlhabenheit geht die
Versuchung, sozialen EinfluB, politische und personliche Macht auszaiiben,
Hand in Hand. Das wird besonders seit der sozialen BewuBtwerdung des letz-



Katholische Ashrams in Indien 279

ten Jahrzehnts als ein schweres Hindernis empfunden, das Evangelium glaub-
wiirdig zu verkiinden, sich mit den Armen zu solidarisieren, um ihnen zur Ge-
rechtigkeit zu verhelfen und die evangelische Armut zu verwirklichen. Kiirz-
lich schrieb Bede Griffiths: ,,L.angsam wird uns bewuf3t, daB der Lebensstan-
dard der meisten Hauser unserer Kirche zu den 15 Prozent der reichen Bevol-
kerungsschicht gehort und wenig mit den 85 Prozent der Bevdlkerung zu tun
hat, die in den Dérfern und Slums wohnt.*2* Mit Griindungen von Ashrams
versuchen einige Ménner und Frauen der indischen Kirche, mit dieser Situa-
tion radikal zu brechen. Die christlichen Ashrams liegen, nach echter Ash-
ramtradition, in dorflicher Umgebung, und ihr Leben ist meist so einfach und
arm, wie es ihren Gemeinschaften nur zumutbar ist. Die Monche und Giste
des Santivanam Ashram etwa wohnen in kleinen Hiitten ohne jede Bequem-
lichkeit. Auf groffe Bauten wird verzichtet, auf jeden repridsentativen An-
schein, der sonst der indischen Kirche eigen ist. Die Gemeinschaften bestehen
im allgemeinen aus einfachen Briidern oder Schwestern, die korperliche Ar-
beit verrichten (die infolge des Kastenwesens verachtet ist), vegetarisch essen,
auf dem Boden schlafen, barfuf} laufen, auf Kirchengestiihl, Tische und Stiihle
verzichten, stattdessen in der Kapelle und in ihren Zimmern auf dem Boden
sitzen. Obwohl die Solidaritdt mit den Armen urspriinglich nicht zum Ashram-
leben gehort (sondern eher die Harmonie mit allem Leben), bietet es den idea-
len Rahmen, heute die christliche Armut in Indien zu erfahren. Christliche
Ashramiten haben den Vorteil, auf alte Lebensformen, die von der (hinduisti-
schen) Bevolkerung, selbst den wenig ,,gebildeten‘* Menschen, verstanden
werden, zuriickgreifen zu konnen, um diese wesentliche christliche Tugend zn
itben.

Inkulturation. — Die Portugiesen, spiter die Engldnder brachten als Kolonial-
herren ein Christentum nach Indien, das européisch war und gar nicht anders
als europdisch fiir moglich gehalten wurde. Mit der christlichen Religion wur-
den kulturelle Inhalte vermittelt, die nur bedingt oder iiberhaupt nicht an die
christlichen Werte gebunden sind. Etwa europdische Kleidung, europiische
Architektur (neugotische Kirchen in siidindischen Dérfern!), die Sprachen,
die Kunst und Musik Europas. Seit Robert de Nobili empfinden viele Missio-
nare, daf sich das Christentum in Indien ,,inkarnieren* und ,,inkulturieren**
miisse. Seitdem das Zweite Vatikanische Konzil diesen Wunsch ausgespro-
chen hat, ist ,,Inkulturation* zu einem Modewort geworden.

Ein Ashram wurde seit Beginn der christlichen Ashrambewegung als ein
idealer Ort angesehen, in dem Inkulturation erprobt, propagiert und beispiel-
haft geiibt werden kann. Die wenig fixierte Lebensform von Ashramgemein-
den regt zu Experimenten an und erlaubt eine ,,Verchristlichung* des Ash-

21 Bede Griffiths, The Benedictines in India. The Examiner, Bombay, 22. Mirz 1980, S. 179.



Martin Kampchen 280

ramlebens, ohne daB der spezifisch indische Charakter der Lebensweise ver-
wischt wiirde. Inkulturation bedeutet freilich nicht, daB die indischen Christen
zu den Urspriingen des Ashramlebens zuriickkehren knnten. Der Vier-Ash-
ram-Lebensweg ist, was seine genaue Befolgung betrifft, dem indischen Chri-
sten noch fremder als dem zeitgendssischen Hindu. Spricht der indische Christ
also von einem Vanaprastha-Ashram, heifit dies nicht, daB seine Mitglieder
auf der Vanaprastha-Lebensstufe stehen; sie konnen junge oder iltere Men-
schen sein, und sind meist Monche oder Nonnen. Vanaprastha bezieht sich
heute auf die abgelegene Lage des Ashram und auf die kontemplativ-einsied-
lerische Sehnsucht seiner Mitglieder. Inkulturation ereignet sich auf der Ebene
der alltiglichen Briuche, der Kunst, Musik, Sprache, Architektur, Liturgie,
der monastischen Askese. Organisch sind hier also auch Elemente eingeglie-
dert worden, die im Hinduismus mit der Ashramidee wenig zu tun haben; hier
handelt es sich um die fiir die christlichen Ashrams spezifische Weiterentwick-
lung der urspriinglichen Ashramidee.

Merkmale der katholischen Ashrams

Einer Charakterisierung der verschiedenen Merkmale katholischer Ashrams
stelle ich die Beschreibung aus der ,,Erklarung‘ der All-India Consultation on
Ashrams voran.?2 Sie zeigt uns, welche Vorstellung sich die offizielle indische
Kirche von Ashrams macht, und auf welche Weise sie die Ashramlebensweise
in den kirchlichen Rahmen einbringen mochte:

,»Wihrend der Konsultation wurde folgende Beschreibung eines Ashram her-
ausgearbeitet.

Ein Ashram ist ein Ort, an dem eine intensive und anhaltende spirituelle Su-
che moglich ist, in dessen Mittelpunkt ein Guru steht, ein Mann oder eine Frau
..., jemand, der als eine Person mit tiefen spirituellen Erfahrungen anerkannt
wird. Ein Ashram betont die strenge spirituelle Suche durch ,Sadhanas‘ oder
geistliche Ubungen, die spezifisch indisch sind. Er ist ein Ort, an dem die Men-
schen Gott erfahren kénnen und in einem sich vertiefenden BewuBtsein Seiner
Gegenwart leben. Dies wird durch Entsagung und Loslésung und durch eine
Atmosphare des Schweigens, des Friedens und der Freude unterstiitzt.

Ein Ashram ist fiir alle offen, heiBt Manner und Frauen aller Glaubensrich-
tungen, aller Religionen, jeder sozialen Schicht und jeder Rasse willkommen,
alle, die auf der Suche nach Frieden und geistiger Erfahrung kommen.

Der Lebensstil eines Ashram muf einfach sein, der Tradition und dem Le-
bensstandard Indiens entsprechen und echter Ausdruck eines kontemplativen
Lebens sein.

22 Faltblatt ,,Statement of the All-India Consultation on Ashrams*, aaO. (vom Autor iibersetzt).



Katholische Ashrams in Indien 281

Im allgemeinen hat ein Ashram Elemente der drei Margas (Wege des spiri-
tuellen Lebens), ndmlich von Jnana (geistigem Wissen, geistiger Erfahrung),
Bhakti (emotionaler Frommigkeit) und Karma (aktivem, karitativem Leben),
obwohl einer der Margas meist iiberwiegt. Verschiedene Formen des Dienens,
geboren aus echter religioser Inspiration und als Ausdruck der intensiven Got-
tessuche, haben ihren Platz in einem Ashram.

In einem christlichen Ashram wird die Erfahrung Gottes in Christus im Kon-
text der indischen Ashramtradition gesucht. Diese Erfahrung steht im Mittel-
punkt eines solchen Ashram. Das Leben des Evangeliums in Ashrams wird
durch Gebet und Meditation, tdgliche andéchtige Bibellesung und das Studium
der geistlichen Schriftsteller des Christentums und die Feier der Eucharistie
gefordert. Die Mitglieder des Ashram vereinigen sich zu einer Gemeinschaft,
die sich vom Geist Christi, dem ,Sadguru‘ (wahren Guru), fiihren 148t und un-
ter Anleitung eines Guru oder Acarya steht. ...

Dieser Lebensstil sollte auch stindig inspiriert, gendhrt und herausgefordert
werden durch die Assimilation des religiosen und kulturellen Erbes Indiens als
Folge eines regelmaBigen und tiefen Studiums der heiligen Biicher und spiritu-
ellen Traditionen Indiens und der Pflege seiner Musik und anderer Kiinste.

Ein Ashram soll bereit sein, alle jene aufzunehmen, die aus einem Ashram-
leben Gewinn ziehen, seine ,Sadhanas‘ und seine geistliche Fiihrung sollten ih-
ren Bediirfnissen entsprechen ... Der besondere Zweck eines Ashram begrenzt
den Bereich seines sozialen Engagements. Ashrams sind nicht in erster Linie
pastorale Zentren, apostolische Gemeinschaften oder Dialogzentren. Sie ver-
kiinden Christus durch das Zeugnis ihres Lebens.

Im Kontext des monastischen Lebens der Weltkirche lassen sich folgende
Merkmale des katholischen Ashramlebens bestimmen:

— Ein Ashram hat charismatischen Charakter:; seine Gemeinschaft und dessen
Lebensweise formt und ordnet sich spontan und bleibt in der Lebensweise fle-
xibel, um auf neu entstehende Bediirfnisse, Situationen und Erfahrungen ant-
worten zu kénnen. Das offene, gering strukturierte Ashramleben wird seelsor-
gerisch von einem Leiter, meist einem Priester oder einer Nonne, inspiriert
und geordnet. Im Gegensatz zu den Klostern des Westens bemiiht sich ein
Ashram nicht um seinen Fortbestand; er soll sich, je nach dem Bediirfnis der
Stunde, verindern oder aufldsen kénnen. Um die Ashramgemeinschaft cha-
rismatisch und flexibel zu halten, bleibt sie klein.

— Das Gebetsleben steht im Mittelpunkt des Ashram. Die monastischen Stun-
dengebete?? werden in beinahe allen Ashrams gepflegt, jedoch an die drei tra-

23 Die Stundengebete des Kurisumala Ashram (in die auch vorsichtig Texte aus den heiligen
Schriften der Hindus eingestreut sind) liegen gedruckt vor: Prayer with the Harp of the Spirit. A
weekly Celebration of the Economy of Salvation. Vol. 1. Hrsg. von Francis Acharya. Kurisumala
Ashram, Vagamon 1980 (Vier Binde sind geplant.).



Martin Kimpchen 282

ditionell indischen Gebetszeiten (sandhya: Sonnenaufgang — Mittag — Son-
nenuntergang) angeglichen und von langen Meditationspausen unterbrochen.
Das liturgische Gebet ist nicht so absolut verpflichtend wie in Kléstern; wenn
es mit dem privaten Gebetsleben eines Ashramiten nicht harmoniert, darf es
zeitweise ansgelassen werden (z.B. gibt es im Kurisumala Ashram die Mog-
lichkeit, ,,Einsiedlertage* zu halten). Das private Gebet und die Meditation
(unter personlicher Anleitung des Guru) sind ebenso wichtig oder wichtiger als
das gemeinsame liturgische Gebet.

Die heilige Messe wird in allen Ashrams nach der ,,indischen Liturgie*?* ge-
feiert; das ist eine von dem jeweiligen Bischof ad experimentum gebilligte
Form der Messe, in welcher Symbole, Gesten, Gewinder und heilige Geriite
benutzt werden, die sich der indischen Tradition anpassen. Bestimmte Teile
der Messe bedienen sich der Verehrungs- und Andachtsformen des Hinduis-
mus. Dazu gehoren der Gebrauch von Blumen, Weihrauch, des Feueropfers
(arati), der indische GruB3 und Demutshaltungen (namaskara, pranama), die
orangegelbe Farbe (der Entsagung) fiir die Priester- und Monchsgewinder,
aber auch so einfache Gewohnheiten, wie (aus Ehrfurcht) barfu3 die Kirche zu
betreten und die Messe vor einem niedrigen Altartisch (wie ein pitjari im Tem-
pel) auf dem Boden sitzend zu feiern.

— Die Integration von indischer Musik, Kunst und Architektur in das Aussehen
und das liturgische Leben der Ashrams ist eine Pioniertat innerhalb der indi-
schen Kirche. Wihrend der heiligen Messe und den Gebetszeiten singt die
Gemeinde Lieder (bhajans) in einer indischen Sprache und nach indischen
Melodien. Der kontemplative Charakter mancher, an nama-japa (dem stindi-
gen Wiederholen eines heiligen Gottesnamens) orientierten Gesénge wird be-
sonders gepflegt. Dazu begleiten indische Instrumente, besonders die Trom-
meln und die rambura. Als Ausstattung der Kirche und anderer Riume sind
Gemilde mit christlichen Motiven, doch in indischem Stil dargestellt, sowie Fi-
guren von Christus und Maria in indischen Haltungen und Gewindern (z. B.
Christus im Yogasitz, Maria in einem Sar1 gekleidet) beliebt. Architektonisch
werden Elemente der sakralen Bauweise Indiens itbernommen (z. B. bei der
Kirche und dem Eingangstor in Santivanam).

— Der Status der Ménche folgt anderen MafBstében als im Kloster. Der Unter-
schied zwischen Priester- und Laienmdnchen ist beinahe aufgehoben. Obwohl
ein Noviziat fiir neu eingetretene Mitglieder (im Kurisumala Ashram und in
Santivanam) besteht, gliedert sich der Status der Monche nach der traditionell
indischen Stufenfolge Sadhaka — Brahmacari — Sannyasi. Der Sadhaka ist der
neu Beigetretene; hat er sich fiir ein Ashramleben entschieden und ist er von

2 Die ,,indische Liturgie*, wie sie im Kurisumala Ashram gefeiert wird, liegt in dt. Ubersetzung
gedruck( vor: Pipstliche Missionswerke, Seilerstétte 12, 1010 Wien (1977); das National Biblical
Catechetical & Liturgical Centre, Bangalore, hat eine englische Fassung gedruckt.



Katholische Ashrams in Indien 283

dem Guru und der Gemeinschaft angenommen worden, erhélt er die Einwei-
hung (diksa) von dem Guru des Ashram. Nach einigen Jahren — die Zahl der
Jahre ist nicht festgelegt — wenn der Guru geniigende spirituelle Reife und Er-
fahrung feststellt, gibt er dem Monch die Einweihung als Sannyasi. Nun steht
es dem Monch frei, im Ashram zu bleiben oder als Bettelmonch eine kiirzere
oder liingere Zeit zu wandern; er kann jederzeit zu seinem Ashram zuriickkeh-
ren.

— Alle katholischen Ashrams schiitzen die korperliche Arbeit. Kurisumala
Ashram unterhilt eine Milchwirtschaft, auf der die Mdnche téglich etwa fiinf
Stunden arbeiten. Die Arbeit nennen sie, in Anlehnung an Mahatma Gandhi,
,,bread labour*“ (,,Brot-Verdienst*). In monastischen Hindu-Ashrams, etwa in
jenen der Ramakrishna Mission, verrichten Monche selten korperliche Arbeit.
Infolge des Kastendenkens gilt Handarbeit als minderwertig; der Hindumonch
wird au8erdem vom Volk als ein Mann der Entsagung tief verehrt. Auf diese
Weise konnte es geschehen, daB monastische Ashrams meist Diener und Ar-
beiter fiir korperliche Arbeiten anstellen. Das entspricht weder dem Ethos des
Ashramlebens noch dem Geist der Entsagung (der Sannyasi hat auch seiner
Kaste entsagt). Es ist das Verdienst der christlichen Ashramiten, durch ihre
korperliche Arbeit diese Tiefe der Entsagung wieder aufgedeckt zu haben.
Ihre Inspiration kommt einmal aus der alten christlichen Monchstradition, so-
dann von den Ashram-Regeln Mahatma Gandhis. Die christliche Sehnsucht,
sich mit den Armen und Niedrigen gleichzustellen, legt den Ashramiten kor-
perliche Arbeit und die Nichtannahme oder Integration von Dienern und an-
gestellten Arbeitern nahe.

— Gastfreundschaft pflegen die christlichen Ashrams in groBem AusmaB. Sie
stehen allen ernstmeinenden Menschen offen. Géste konnen zusammen mit
den Monchen arbeiten und werden — manche mehr, andere weniger — in die
monastische Kerngemeinschaft integriert. Die Monche von Santivanam z.B.
stehen beinahe ausschlieBlich im Dienst der Gastfreundschaft. Alle Ashrams
sind gewillt, Géste auch fiir mehrere Monate aufzunehmen.

Charakteristische Probleme der katholischen Ashrams

~ Sonderstatus fiir Ashrams. Die zentrale Schwierigkeit der katholischen Ash-
rams wurde oben mit einem Satz aus der Erklarung der All-India Consultation
on Ashrams angedeutet: ,,Wir mdchten betonen, wie notwendig es ist, daB das
Ashramleben in der Kirche einen eigenen Status besitzt ...*“. Anders gespro-
chen: Wie ist es moglich, den Ashram in die Strukturen der Kirche zu integrie-
ren, ohne seinen charismatisch offenen, flexiblen und unabhéngigen Charakter
anzutasten? Ein Sonderstatus wird angestrebt, der den Ashrams ,,eine gewisse



Martin Kimpchen 284

Autonomie* — wie Schwester Vandana sich ausdriickt — gewihrt?3; sie sieht
darin ,,die wichtigste und dringende Aunfgabe der Liturgischen Kommission*
der indischen Bischofskonferenz?¢. Kanonisch wird jedoch ein katholischer
Ashram immer entweder unter der Aufsicht eines Bischofs oder eines Ordens-
oberen stehen miissen; das ist ein Status, an dem nichts ,,Besonderes ist, und
der einen Ashram immer eingrenzen wird. Nach bisherigen Erfahrungen hingt
die Freiheit und Entwicklungsfihigkeit eines Ashram stark von dem Wohlwol-
len und Verstandnis des jeweiligen Bischofs oder Ordensoberen ab.

— Organisationssucht. Die Erfahrung zeigt, daB3 die Gefahr einer Bindung und
Institutionalisierung der Ashrams nicht nur von der Hierarchie droht, sondern
auch von den Leitern und Mitgliedern der Ashrams. Die Suche nach materiel-
ler Sicherheit, und das heiBt: nach Fortbestand, hat manche Ashrams veran-
laB3t, einen Teil ihrer Unabhéngigkeit zu opfern. Stark im Vormarsch ist eine
vom westlichen Christentum iibernommene Neigung zum Organisieren, Auf-
bauen, zur Effizienz und zum meBbaren Erfolg, eine Neigung, die sich beson-
ders in einer Missionskirche, die sehr stark vom Ausland unterstiitzt wird,
breitmacht. Dem Charisma des Ashramlebens entspricht es dagegen, das per-
sOnliche kontemplative Leben in erster Linie zu fordern und darauf zu vertrau-
en, daB sich die Kontemplation wie von selbst ihre Ausdrucksformen und ihre
Ausbreitung schafft. Dieses Gesetz des geistigen Wachsens und Wirkens wird
nur von wenigen indischen Katholiken befolgt. Die Hast, mit der in den letzten
Jahren ein Bischof und Ordensoberer nach dem anderen Ashrams aus dem
Boden stampft, hat Francis Acharya, den Mann der ersten Stunde, zu folgen-
den schmerzlichen Worten veranlaB3t: ,,Wir hofften natiirlich, die Freude zu
haben, unser Leben mit anderen zu teilen und seine Ausbreitung zu erleben.
Doch erwarteten wir es durch seine innere Vitalitdt und Dynamik, statt durch
gezielte Ausbreitungsversache. Wir haben die Zeit vor dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil gekannt, die dem Ashramleben in den Kirchen gegeniiber gleich-
giiltig war, ja Verachtung zeigte; deshalb freuten wir uns sehr iiber die Geburt
einer Ashrambewegung nach dem All-India Seminar in Bangalore im Jahr
1968. Doch heute fiihlen wir uns nicht mehr sehr heimisch in dieser Bewegung,
und wir beobachten sie mit Sorge. Wihrend dieser letzten zwolf Jahre hatten
wir so viele offizielle Empfehlungen, so viele Kurse, Seminare und Anfragen,
so viel Erfahrungsaustausch gehabt, und doch gibt es noch so wenig wirkliches
Ashramleben ... Unsere Ashrambewegung scheint sich durch ihr Talent fir
demonstrative Handlungen, fiirs Organisieren und Verteilen auszuzeichnen,
nicht aber durch ihr Leben.??

25 Sr. Vandana RSCJ, Ashrams. In: Word and Worship. National Biblical Catechetical & Liturgi-
cal Centre, Bangalore, Nr. 1/1978, S. 18 (vom Aulor iibersetzt).

26 2a0., S. 22.

27 Aus einem Privatbrief an den Secretary, Ashram Aikiya, Madras (1980) (vom Autor iibersetzt).



Katholische Ashrams in Indien 285

— Mifitrauen von zwei Seiten. Ein zweiter Komplex von Schwierigkeiten liegt
in dem innovativen Charakter des Ashramlebens begriindet: Es hat MiBtrauen
sowohl in der Hindubevdlkerung als auch in der katholischen Bevélkerung
geweckt. Nicht wenige Hindus der gebildeten Schicht stehen den Bekehrungs-
bemiihungen der christlichen Missionare — hiufig zu Recht — kritisch oder ab-
lehnend gegeniiber. Sie befiirchten, die Bewegung hin zum Ashramleben, zu
Inkulturation und interreligiosem Dialog sei eine neue Methode, Hindus zu
bekehren. Schwester Vandana, die Begriinderin des Ashram Jivan-Dhara in
dem alten Hinduwallfahrtsort Rishikesh, beschreibt, welche charakteristi-
schen Schwierigkeiten sich ergeben, wenn man mit einer kleinen Gemeinschaft
in einem orthodoxen Hindumilieu lebt: ,,Wir leben hier auf unserem winzigen
Stiick Land einzig dank der GroBziigigkeit eines Hindumonchs, des Guru eines
groBen Hinduashram. Indem er uns hilft, nimmt er selbst ein Risiko auf sich,
und er ist schon heftig kritisiert worden, weil er uns half. Denn vor uns versuch-
ten christliche Missionare, sich hier niederzulassen und Schulen zu griinden.
Wir diirfen hier nur wohnen unter der Bedingung, daB wir keine karitativ-so-
ziale Arbeit leisten, sondern uns auf ein ruhiges, kontemplatives, schweigendes
Leben beschranken. Darum bemiihen wir uns. Immer hiufiger kommen Besu-
cher —~Monche, Laien, Hindus und Christen, Inder und Auslinder. Viele Chri-
sten haben durch uns zum Evangelium zuriickgefunden, manche zur Kir-
che.*28

Ein groBerer Teil der katholischen Bevolkerung kann das Bestreben nach
Inkulturation, Dialog mit dem Hinduismus und Ashramleben nicht mitvollzie-
hen, weil er das Christentum mit seinen europiischen kulturellen Ausdrucks-
formen identifiziert; er befiirchtet, die wahre Lehre zu verlassen, wenn er z.B.
eine heilige Messe nach der ,,indischen Liturgie‘* mitfeiert. Eine Missionskir-
che ist meist konservativ; als Minderheit ist sie bemiiht, auch kulturell und so-
zial ihre einmal gewonnene ,,Identitéit* zu wahren als ein Mittel der Selbstbe-
hauptung und Selbstwertschitzung. Inkulturation und Ashramleben setzen
darum eine sorgfiltige und geduldige Erziehung breiter Volksschichten vor-
aus.
— Guru und Wanderméonchtum. Christliche Ashrams muften bisher gegriin-
det, muBlten ,,organisiert* werden, weil die katholische Kirche in Indien noch
keine bedeutenden Minner und Frauen hervorgebracht hat, welche die Ver-
antwortung eines Guru tragen konnen. Francis Acharya und Bede Griffiths,
beide urspriinglich Europier, sind die einzigen Minner, die als christliche Gu-
rus Beachtung verdienen. Die Gefahr besteht, daB im Zug neuer Ashramgriin-
dungen Gurus ,,geschaffen‘ werden — schlechte Imitationen echter geistlicher
Fihrer. Das Vakuum ist im Augenblick nicht zu fiillen; es geht Hand in Hand

28 Aus einem Privatbrief an den Autor (1981) (vom Autor iibersetz1).



Martin Kimpchen 286

mit einem anderen: Die christlichen Ashrams und Monchsorden haben bisher
keine bettelnden Wanderménche (wie Hindu-Sannyasis) hervorgebracht, ob-
wohl das christliche Ashramleben Wanderménchtum ausdriicklich vorsieht.
Zu diesem harten, grof3e spirituelle Reife voraussetzenden Leben haben sich
bisher nur sehr vereinzelte, hiufig ausldndische, Christen bereitgefunden. Das
Ashramleben kann erst vital und tief sein, wenn es Gurus und Wandermonche
besitzt und neue hervorbringt.

Kann das Ashramleben Anregungen geben fiir den Westen?

Eine Weiterentwicklung der Ashramidee fiir westliche Verhiltnisse und Be-
diirfnisse ist moglich und wiinschenswert. Das monastische Leben in Europa
und Amerika muB auf die Ashramidee aufmerksam werden und durch Nach-
denken und geeignete Versuche Teile davon integrieren. Die Ashramidee ist
vor allem eine Herausforderung an den monastischen Westen, sein Leben we-
sentlich und kreativ zu gestalten. Unterschiedliche gesellschaftliche Zustinde
sind kein Argument gegen die Offnung fiir die Ashramidee, ist sie doch auch in
Indien wihrend einer langen geschichtlichen Entwicklung lebendig geblieben,
wobei das Ashramleben sich immer anzupassen wuBte.

Wir glauben, da3 die Entwicklung hin zu einem monastischen Leben, das
Ziige des Ashramlebens zeigt, schon im Gange ist. Erstens gehort die Formung
lockerer Gemeinschaften, die spontan, ohne feste Regeln miteinander leben,
zum Bestand des christlichen Monchtums. In den Eremitensiedlungen des frii-
hen Monchtums, den Lauren sowie den Kellien und Skiten, die noch heute im
orthodoxen Monchtum bestehen, ist der Ashramtyp des Zusammenlebens
wiederzuerkennen. Das benediktinische Klosterleben kannte als seine Vor-
form das spontane Gemeinschaftsleben einiger Schiiler um den Eremiten Be-
nedikt. Die urfranziskanischen Einsiedeleien, in denen jeweils einige Monche
schweigend miteinander lebten, sind in ihrer Einfachheit, Vorladufigkeit und
Sammlung auf die kontemplative Erfahrung mit Ashrams verwandt.

Zweitens zeigt sich heute eine Bewegung zuriick zu diesen Primitivformen
des christlichen monastischen Lebens. Viele benediktinische und trappistische
GrofBkloster haben Einsiedeleien in der Niahe der Klostermauern eingerichtet.
Allgemein ist ein Zug zum Eremitentum spiirbar, das, wie oben gezeigt, auch
am Ursprung des typischen Ashramlebens steht. Taizé und die Gemeinschaf-
ten der Arche?? besaBen eremitische Vorformen und haben bis heute Ash-
ram-Charakter. Landkommunen, Wohngemeinschaften, charismatische
Gruppen signalisieren den allgemeinen Aufbruch zu kleinen, von Primarbe-
ziehungen der Briiderlichkeit geprigten, spontan lebenden Gemeinschaften,

29 Gegriindet von Lanza del Vasto im Jahr 1948 in Frankreich. Vgl. Lanza del Vasto, Die Arche
stellt sich vor. (Zu beziehen bei Manfred de Voss, Baltshaus Nr. 2, 7963 Altshausen.)



Katholische Ashrams in Indien 287

Greifen wir einige Kernbegriffe aus der Analyse von Robert Soullard ,,Die
Zukunft des Ordenslebens: einige gegenwirtig wirksame Tendenzen‘‘3° her-
aus, wird dieser Aufbruch faBbar: Er schreibt von der » verminderung grof3er
Gemeinschaften und der Griindung zahlreicher kleinerer Gruppen oder Fra-
ternitdten*’, von ,,Vereinfachung des Lebensstils*, von ,,Formen gemischter
Gemeinschaften, das heiBt ... Gemeinschaften, die aus Religiosen und Laien,
Minnern und Frauen, zusammengesetzt sind*‘31, von der beeindruckenden
»Zahl der auBerhalb der Gemeinschaften allein lebenden Religiosen®, der
groBen Beliebtheit der ,,Kloster in ldndlicher Gegend*32,

DaB der Ashramtyp den Idealvorstellungen religidsen Gemeinschaftsle-
bens, welche sich Christen im Westen gebildet haben, sehr nahe steht, beweist
die starke Anziehung, die indische Ashrams auf Europder und Amerikaner
ausiiben. Welche Merkmale des Ashramlebens das westliche Monchtum vor
allem beachten sollte, mochte ich abschlieBend im Uberblick darstellen:
~ Bildung von kleinen Gemeinschaften, die strukturell, liturgisch und in ihren
Tétigkeiten ein Leben religioser Erfahrung verwirklichen wollen.

— Neuentdeckung der Einfachheit und Armut, wie sie nur in kleinen und neu-
geschaffenen Gemeinschaften verwirklicht werden kénnen.

— Neuentdeckung der Gastfreundschaft, die Angelegenheit der gesamten
Gemeinschaft (nicht nur eines Gastpaters) ist, und der Verfiigbarkeit fiir Men-
schen innerhalb und auBerhalb der Gemeinschaft.

— Auflockerung oder Durchbrechung der Unterscheidungen zwischen akti-
vem und kontemplativem Leben, zwischen Laie und Priester, Laiec und Mdnch,
Gast und stindigem Mitglied einer Gemeinschaft, Lockerung der Trennung
von ménnlichen und weiblichen Mitgliedern oder Gisten einer Gemeinschaft,
um dadurch zu wesentlicheren Unterscheidungen und Trennungen zua gelan-
gen.

— Entdeckung von sozialen Aufgaben, die weniger auf der Basis von Schu-
lung, Organisation, Effizienz ausgeiibt werden, sondern die spontan entdeckt
und erfiillt werden konnen.

— Flexibilitidt zwischen eremitischen und gemeinschaftlichen Formen des Le-
bens; z.B. Entwicklung eines ,,Einsiedlertums anf Zeit*, von halberemitischen
Lebensformen und der Praxis, Wochenenden, Ferientage und Feiertage in der
Gemeinschaft zu verbringen, analog zu dem Brauch des ,,Kloster auf Zeit*“.

30 In: Concilium 10 (1974), S. 514-519.
31aa0,, S. 515.
32 aa0., S. 516.





