
Die Bhagavad-Gita - Ein indischer Weg zu Gott 
und zur Gotteserfahrung 
Sebastian Painadath, Cochin (Indien) 

Wir leben in einem neuen Zeitalter des Geistes. Das Neue und Hoffnungsvolle 
in unserer Zeit ist vielleicht am besten ausgedrückt durch das Wort •Dialog". 
Kulturen, Nationen und Religionen rücken näher zueinander in einer Atmo- 
sphäre des Gesprächs und werden voneinander belehrt, bereichert, begeistert, 
aber auch kritisiert. Offenheit für die alles umfassende göttliche Liebe und für 
die alles übersteigende göttliche Wahrheit ist die Grundhaltung des echten 
Dialogs. 

Dieses neue Zeitalter fordert die christliche Theologie heraus. Verkündigung 
im Dienst des Gottes der Liebe und der Wahrheit wird in unserer Welt nur 
dann glaubhaft, wenn die christliche Theologie die echten Erfahrungen von 
Liebe und Wahrheit in den anderen Religionen wahrnimmt, ernst nimmt und 
sich von ihnen bereichern läßt. So gibt es in den östlichen Religionen heilige 
Bücher, die von einer mystischen Begegnung mit einem Gott berichten, der 
den Menschen aus Liebe erwählt hat. Zu welch hoher Zusammenschau von 
Gotteserfahrung und Weltbejahung eine solche Spiritualität führen kann, zeigt 
sich in der indischen Schrift Bhagavad-Gita. 

Der geistesgeschichtliche Hintergrund 

Kein religiöses Buch hat das Leben der Menschen auf dem indischen Subkon- 
tinent so tief beeinflußt wie die Gita (das Lied) - so nämlich nennen die Inder 
liebevoll diese selbständige Erzählung aus dem Riesenepos des Mahäbhäratä. 
Das Buch wurde in einer Zeit des religiösen Umbruchs (zwischen 500 und 300 
v.Chr.) geschrieben. Drei geistige Strömungen trafen in dieser Umbruchsitua- 
tion aufeinander: 
- Die Veden (1500-1000 v.Chr.) stellten eine vorwiegend nach außen gerich- 
tete Religiosität dar: Der vedische Mensch erfuhr Gottes Macht draußen in 
den Kräften der Natur, die als Ausdrucksformen des Göttlichen betrachtet und 
in vielfältigen Gottesgestalten verehrt wurden. Diese die Weltwirklichkeit 
schauende Spiritualität hat sich im Laufe der Jahrzehnte in vielfältigen Formen 
von Kult und Kunst, Tanz und Gesang niedergeschlagen. Allmählich entwik- 
kelte sich eine Tempelfrömmigkeit und eine religiöse Praxis, die von der Prie- 
sterklasse beherrscht wurde. 
- Der Protest des Geistes gegen Veräußerlichungen dieser Frömmigkeit 
wurde hörbar im Ruf der Meister: Kehre in dich ein! Die Uphanishaden 



Die Bhagavad-Gita 289 

(1000-500 v.Chr.) versuchten, dem suchenden Menschen die •göttliche Tiefe 
des menschlichen Seins" zu enthüllen. Die vorwiegend nach innen gekehrte 
Spiritualität der Upanishaden drückte sich in Formen meditativer Versen- 
kung, asketischer Praxis und geistlichen Gespräches aus. 
- Eine dritte geistige Bewegung entstand unter dem Einfluß der dualistischen 
Sankhya-Philosophie (600-400 v.Chr.). Zwar gehört sie ursprünglich nicht in 
die Reihe religiöser Systeme und Frömmigkeitsformen, doch in der Praxis be- 
wegte sie viele Menschen dazu, ihre Tätigkeiten im •weltlichen Bereich" auf- 
zugeben und als Asketen und Einsiedler die Befreiung des inneren •geistigen 
Kerns" zu suchen. 

Diese drei Grundrichtungen, die eigentlich drei Grundaspekte des geistli- 
chen Lebens darstellen, entwickelten sich in Indien zum großen Teil getrennt 
voneinander. Die vedische Religiosität verlangte Gottesverehrung durch 
Kulthandlungen; die Upanishaden haben ihren Akzent auf Gotteserkenntnis 
durch Meditation gesetzt; die Sankya-Philosophie beschäftigte sich mit dem 
Problem von weltbezogener Tätigkeit oder Weltflucht. 

Der erste, erstaunlich reife Versuch einer Integration dieser drei geistigen 
Strömungen und damit dreier geistlicher Grundhaltungen findet sich in der 
Bhagavad-Gita. Die Fragen nach dem Verfasser dieses Buches sowie die nach 
dem genauen Zeitpunkt der Abfassung sind immer noch umstritten. Die Lehre 
der Gita wird •von einem tiefgründigen Seher ausgesprochen, der die Wahr- 
heit in ihrer Vielseitigkeit wahrnimmt und an ihre rettende Kraft glaubt"1. In 
der Gita zeigt sich nicht nur das Genie des indischen Geistes, sondern die 
Grunddynamik von Religion überhaupt. Deshalb wird die Gita in so vielen 
Kulturkreisen hochgeschätzt.2 

Sie ist in der Form eines Dialogs zwischen Krishna und Arjuna mitten auf 
dem Schlachtfeld geschrieben. Wenn man sich mit diesem epischen •Schau- 
spiel" näher befaßt, entdeckt man in der Gita eine mystische Dichtung; es wird 
erzählt von der Begegnung zwischen einem Gott, der den Menschen liebevoll 
erwählt, und einem Menschen, der sich nach Gottes Liebe sehnt. Nur eine 
Ausdeutung auf dieser theologischen Ebene wird der poetischen Sprache und 
der eigentlichen Absicht des Verfassers gerecht. 

1 S. Radhakrishnan, Die Bhagavad-Gita, Sanskrittext (Einl., Komm. u. Übers, von Siegfried Lien- 
hard), R. Löwit, Wiesbaden, 16. 
2 Wilhelm von Humboldt nennt die Gita •das schönste, ja vielleicht das einzig wahrhaft philoso- 
phische Gedicht, das alle uns bekannten Literaturen aufzuweisen haben" (zitiert in: Leopold von 
Schroeder, Bhagavad-Gita, Diederichs-Verlag, Düsseldorf 1965,5). •Die Gita ist eines der größ- 
ten religiösen Gedichte. Die Art und Weise, wie sie mit den kritischen Fragen des geistlichen Le- 
bens umgeht, ist sehr tiefgründig." (Arnold Toynbee in der Einführung zur englischen Übersetzung 
der Bhagavad-Gita von Juan Mascaro, Penguin Classics 1962.) •Die Gita ist eine der klarsten und 
reichhaltigsten Zusammenfassungen derphilosophiaperennls, die je gemacht worden sind. Daher 
ihr andauernder Wert, nicht nur für die Inder, sondern für die ganze Menschheit." (Aldous Hux- 
ley, Vorwort zu Isherwood, Bhagavad-Gita, New York 1954.) 



Sebastian Painadath 290 

Die trinitarische Struktur der Gotteserfahrung 

Das Gottesbild der Gita legt sich dreifach aus, ohne daß seine Einheit zer- 
bricht. Die Gita wagt erstens von Gott zu sagen, daß er ein Geheimnis ist, ein 
alles durchdringendes, aber zugleich alles übersteigendes Geheimnis. Das 
Göttliche übersteigt jede menschliche Aussage. Es ist •unendliches Wesen" 
(11/37), •ohne Anfang" (13/32) und •ohne Ende" (14/27); seine Gestalt ist 
•unausdenkbar" (8/9), •undefinierbar" (12/3) und •unfaßbar" (2/18). Es ist 
•jenseits von Sein und Nicht-Sein" (13/13), •jenseits des Lichts und der Fin- 
sternis" (13/17). Es ist •außerhalb und innerhalb aller Wesen, ferne und den- 
noch nahe" (13/15), •unbeweglich und doch beweglich" (13/15), •transzen- 
dent und immanent" (9/4-5). Diese Art des mystischen Staunens vor dem 
göttlichen Geheimnis ist eine Grundeigenschaft der indischen Geisteshaltung. 
Die Seher der Upanishaden nennen dieses alles durchwaltende Geheimnis 
•Brahman". Die Gita akzeptiert den upanishadischen Gottesbegriff, trans- 
zendiert ihn aber in die Erfahrung des Personalen: Brahman ist •Purushötta- 
ma", die höchste göttliche Person (15/17-19; 8/8; 15/4)! Daher nennt die 
Gita den personalen Gott den •Wurzelgrund des Brahmans" (14/27), •Vater 
des Brahmans" (11/37) und das •letzte Ziel jenseits Brahman" (6/15; 5/24). 

Das göttliche Geheimnis offenbart sich als die Quelle der Liebe und tritt 
dem Menschen entgegen als •Gott der Gnade" (18/56-62). 

Höre mein höchstes Wort, 
Das von allem größte Geheimnis: 
•Ich habe dich sehr lieb." (18/64) 

Diese Begegnung mit dem sich offenbarenden Gott ist die zweite Dimension 
der Gotteserfahrung in der Gita. Dem Menschen, der sich nach Gottesschau 
sehnt (11/3-4), verleiht Gott das •übernatürliche Auge" (11/8), wodurch er 
befähigt wird, die •göttliche Gestalt" (11/3) zu sehen. Hier wird Gott zu einem 
Vater, der dem Menschen entgegenkommt (11/43), zur Mutter (9/17), zum 
Freund (9/18), zum Retter (12/7) und Lehrer (11/43). Gott fesselt den Men- 
schen mit Banden der Liebe an sich und lädt ihn ein, sich in Freiheit (18/63) 
und in Ganzheit (18/65) hinzugeben; denn Hingabe ist wahre Befreiung: 

Gib alle deine Werke für mich auf, 
Nimm allein zu mir deine Zuflucht; 
Sei nicht betrübt, 
Denn ich werde dich von allen Übeln befreien. (18/66) 

Es geht aber letztlich nicht bloß um die Befreiung der einzelnen, sondern auch 
um die Erlösung der gesamten Menschheit. Die •Menschwerdung Gottes" be- 
deutet in der Gita: 

Jedesmal, wenn die Gerechtigkeit im Schwinden ist 
Und Ungerechtigkeit sich erhebt, 



Die Bhagavad-Gita 291 

Lasse ich mich immer neu schaffen. 
Um die Armen zu beschützen 
Die Bösen zu vernichten 
Und die Gerechtigkeit wiederherzustellen, 
Entstehe ich von Zeit zu Zeit. (4/7-8) 

Der sich in Liebe offenbarende Gott ist weiterhin die in allen Dingen wirkende 
göttliche Kraft. Die Erfahrung der universalen Gegenwart Gottes ist die dritte 
Dimension der Gotteserfahrung in der Gita. Gott wohnt •in den Herzen aller 
Wesen" (15/15); er ist •der Beginn, die Mitte und das Ende der Welt" 
(10/20); •alles ist aus ihm entstanden wie aus einem unvergänglichen Samen" 
(9/18), •von ihm ernährt" (7/9) und •belebt" (9/3) und letztlich •in ihn auf- 
genommen" (8/21). •Wie Edelsteine auf einer Schnur ist alles hienieden auf 
mich aufgereiht." (7/7) (Es geht hier also nicht um monistisches Identitäts- 
denken!) Natur und Geschichte sind für die Gita der Ort, an dem die verwan- 
delnde Kraft Gottes wirksam wird. 

Diese drei Dimensionen der Gotteserfahrung werden nicht getrennt von- 
einander dargestellt, sondern in steter Beziehung zueinander. Das Göttliche 
im Urgrund des Personalen offenbart sich als Gott, der den Menschen in 
Gnade anspricht, dessen heilende Gegenwart im Herzen aller Wesen spürbar 
wird und alles zum von Gott getragenen •letzten Zustand" führt (8/21). 

Der dreifache Weg zur Gotteserfahrung 

Die Gita ist kein philosophisches Lehrbuch, sondern eine Schrift des geistli- 
chen Lebens, ein Begleitbuch für die Menschen, die Gott suchen. Den drei 
Dimensionen der Gotteserfahrung entsprechen drei Stufen oder Wege des spi- 
rituellen Lebens (margä). Sie fuhren den Menschen in gegenseitiger Durch- 
dringung zur geistigen Ganzheit (yögam): der Weg der Erkenntnis (jnäna), der 
Liebe (bhakti) und der Tätigkeit (karma). Den Prozeß des Wachstums im spi- 
rituellen Leben beschreibt die Gita mit drei •Stufen". 

Die Grundstufe 
Der Anfänger im spirituellen Leben erhält durch das Studium der heiligen 
Schriften (16/23-24) und durch die Schulung bei einem spirituellen Meister 
(4/34) geistige Erkenntnis (jnäna). Aber sein Erkennen ist noch nicht zur Er- 
fahrung geworden. Seine Gottesverehrung (bhakti) artikuliert sich in Formen 
von Opfergaben (9/26) und Tempelkult (9/23); er braucht verschiedenartige 
Gottesvorstellungen für seine Frömmigkeit (7/21-22). Und das Tun (karma) 
dieser Stufe wird geleitet durch die Vorschriften der eigenen Kaste (3/35). 
Hierin erkennt der Anfänger den Auftrag Gottes (4/13). 

Die Wege der Verehrung, der Erkenntnis und der Tätigkeit stehen noch ne- 



Sebastian Painadath 292 

beneinander, ohne sich gegenseitig zu durchdringen. Auf dieser Stufe des 
geistlichen Lebens stehenzubleiben hieße, in äußerem Kult, Dogmatismus und 
im System der Kasten zu bleiben. 

Die Mittelstufe 

Durch Meditation wird die erlernte Wahrheit zur erfahrenen Weisheit (jnäna). 
Man erhält das •Auge der Erkenntnis" (15/10), womit einer •das Göttliche in 
allen Wesen wohnen und alle Wesen im Göttlichen sieht" (6/29). Diese •We- 
sensschau" (13/12) verleiht dem Menschen die Fähigkeit, alles aus einer 
•göttlichen Perspektive" (13/29) zu betrachten und deshalb in einer •Grund- 
Indifferenz" zu leben (2/48), also überlegen über Freude und Leid (6/32), Er- 
folg und Mißerfolg (4/22), Freund und Feind (6/9). Aus dieser Haltung er- 
wächst die Tätigkeit (karma) dieser Stufe geistlichen Lebens. Der Mensch tut 
alles •ohne Anhänglichkeit an die Früchte der Werke" (18/6): •Deine Auf- 
gabe liegt allein im Handeln, nicht in dessen Früchten." (2/47) Damit kommt 
die alte indische Weisheit zum Durchbruch, daß die Begierde die Wurzel des 
Leidens in der Welt ist. Gottesverehrung (bhakti) auf dieser Stufe ist durch die 
Erkenntnis erhellt, daß Gott in allen Wesen wirksam ist. Die verschiedenen 
Gottesbilder wachsen zusammen zu einer dem Menschen entgegenkommen- 
den Gestalt Gottes (7/17). Gottesverehrung wächst über das bloß Rituelle 
hinaus zur ganzheitlichen Hingabe: 

Richte deinen Geist allein auf mich; 
Lasse deine Vernunft in mir Wohnung nehmen. 
So sollst du in mir leben. (12/8) 

Die drei Wege der Erkenntnis, der Liebe und der Tätigkeit beginnen ineinan- 
derzufließen und erreichen allmählich eine Integration. Der integrierende 
Grund ist vor allem bhakti, die liebevolle Hingabe an einen personal erfahre- 
nen Gott. 

Die Integration 

Beim ersten Mal, wenn die Gita das Wort •bhakti" erwähnt, sagt sie damit die 
•Liebe Gottes" aus (4/11). Das Geheimnis Gottes wird aufgetan als •Ge- 
heimnis der Liebe" (18/64). Die Integration des geistlichen Lebens wird daher 
vor allem als das Hineinwachsen des Menschen in die Liebe Gottes verstanden 
(9/29). Der Weg der Erkenntnis (jnäna) führt zur Erfahrung der Liebe Gottes 
(bhakti) in allen Wesen; und Tätigkeit (karma) wird zum Mitwirken mit dem 
liebenden Gott. 

Wer mich überall sieht und alles in mir sieht, 
Dem gehe ich nicht verloren, 
Noch geht er mir verloren. 



Die Bhagavad-Gita 293 

Wer mich als in allen Wesen wohnend verehrt, 
Der lebt in mir, 
Auf welche Weise er auch immer tätig sein mag. (6/30-31) 

Mit dem •von Gott gegebenen Auge der Gnade" (11/8) wird der Mensch be- 
fähigt, die ganze Schöpfung als Theophanie, als Offenbarung Gottes zu be- 
trachten (7/6-12; 11/10-46). Diesem Menschen ist die ganze Schöpfung 
•Tempel des Herrn" (13/3). Er fühlt sich wohl •in allen Umständen des Le- 
bens" (12/18-19); denn er weiß, daß er immer •in Gott ist und Gott in ihm ist" 
(9/29). Der integrierte Mensch sieht überall •Gott am Wirken" (3/22). Die 
Motivation seiner Tätigkeit ist Mitarbeit am göttlichen Werk im Prozeß der 
Geschichte (4/8). Das Ziel des göttlichen Wirkens aber ist die •Wiederherstel- 
lung der Gerechtigkeit" (dharma) in der geschichtlichen und gesellschaftlichen 
Entwicklung (4/7-8). 

Der integrierte Mensch setzt sich immer und überall ein für das •ganzheitli- 
che Wohl aller Wesen" (5/25). Er wird •ständig bewegt sein von dem Verlan- 
gen, die ganze Welt in Harmonie zu halten" (3/20, 25). Im Kontext der Ma- 
häbhäratä zielt das Gespräch zwischen Krishna und Arjuna (d.h. Gott und 
Mensch) darauf hin, daß der Mensch den Mut fassen soll, gegen die Ungerech- 
tigkeit in dieser Welt zu kämpfen (2/3). Die tiefste Dynamik der Spiritualität 
der Gita ist nicht Weltflucht, sondern weltumwandelnde Tätigkeit; sie ist am 
klarsten ausgedrückt im oft zitierten Leitmotiv 

yögastah kuru karmäni. 
Sei kontemplativ im Tun, 
Erfülle deine Werke in Einheit mit dem Göttlichen. 

Die •Menschwerdung Gottes" in der Gita ist nicht auf eine konkrete ge- 
schichtliche Inkarnation bezogen wie im Christentum. Aber die Gita spricht in 
eindrucksvoller Weise die Sehnsucht des Menschen nach einem Gott aus, der 
ihn in Liebe umarmt. Daher findet sich in der Gita eine subtile Theologie der 
Gnade und eine darauf aufbauende Spiritualität der Integration. In unserem 
Zeitalter der Begegnung der Kulturen und Religionen wäre es wichtig, die 
geistlichen Impulse der Gita in die christliche Theologie und Spiritualität ein- 
zubringen, um der •suchenden Generation" zu helfen, damit die •Faszination 
aus dem Osten" nicht auf falschen Wegen verläuft. 




