Die Bhagavad-Gita — Ein indischer Weg zu Gott
und zur Gotteserfahrung

Sebastian Painadath, Cochin (Indien)

Wir leben in einem neuen Zeitalter des Geistes. Das Neue und Hoffnungsvolle
in unserer Zeit ist vielleicht am besten ausgedriickt durch das Wort ,,Dialog*.
Kulturen, Nationen und Religionen riicken nédher zueinander in €iner Atmo-
sphire des Gesprichs und werden voneinander belehrt, bereichert, begeistert,
aber auch kritisiert. Offenheit fiir die alles umfassende géttliche Liebe und fiir
die alles iibersteigende gottliche Wahrheit ist die Grundhaltung des echten
Dialogs.

Dieses neue Zeitalter fordert die christliche Theologie heraus. Verkiindigung
im Dienst des Gottes der Liebe und der Wahrheit wird in unserer Welt nur
dann glaubhaft, wenn die christliche Theologie die echten Erfahrungen von
Liebe und Wahrheit in den anderen Religionen wahrnimmt, ernst nimmt und
sich von ihnen bereichern 148t. So gibt es in den Ostlichen Religionen heilige
Biicher, die von einer mystischen Begegnung mit einem Gott berichten, der
den Menschen aus Liebe erwihlt hat. Zu welch hoher Zusammenschau von
Gotteserfahrung und Weltbejahung eine solche Spiritualitét fiihren kann, zeigt
sich in der indischen Schrift Bhagavad-Gita.

Der geistesgeschichtliche Hintergrund

Kein religitses Buch hat das Leben der Menschen auf dem indischen Subkon-
tinent so tief beeinfluBt wie die Gita (das Lied) —so ndmlich nennen die Inder
liebevoll diese selbstindige Erzdhlung aus dem Riesenepos des Mahabharata.
Das Buch wurde in einer Zeit des religiosen Umbruchs (zwischen 500 und 300
v.Chr.) geschrieben. Drei geistige Stromungen trafen in dieser Umbruchsitua-
tion aufeinander:

— Die Veden (1500-1000 v.Chr.) stellten eine vorwiegend nach auflen gerich-
tete Religiositdt dar: Der vedische Mensch erfuhr Gottes Macht drauBen in
den Kriften der Natur, die als Ausdrucksformen des Géttlichen betrachtet und
in vielfiltigen Gottesgestalten verehrt wurden. Diese die Weltwirklichkeit
schauende Spiritualitit hat sich im Laufe der Jahrzehnte in vielfaltigen Formen
von Kult und Kunst, Tanz und Gesang niedergeschlagen. Allméahlich entwik-
kelte sich eine Tempelfrommigkeit und eine religitse Praxis, die von der Prie-
sterklasse beherrscht wurde.

— Der Protest des Geistes gegen VerduBerlichungen dieser Frommigkeit
wurde horbar im Ruf der Meister: Kehre in dich ein! Die Uphanishaden



Die Bhagavad-Gita 289

(1000-500 v.Chr.) versuchten, dem suchenden Menschen die ,,g6ttliche Tiefe
des menschlichen Seins* zu enthiillen. Die vorwiegend nach innen gekehrte
Spiritualitdt der Upanishaden driickte sich in Formen meditativer Versen-
kung, asketischer Praxis und geistlichen Gespraches aus.

- Eine dritte geistige Bewegung entstand unter dem EinfluB der dualistischen
Sankhya- Philosophie (600—400 v.Chr.). Zwar gehort sie urspriinglich nicht in
die Reihe religiser Systeme und Frommigkeitsformen, doch in der Praxis be-
wegte sie viele Menschen dazu, ihre Titigkeiten im ,,weltlichen Bereich** auf-
zugeben und als Asketen und Einsiedler die Befreiung des inneren ,,geistigen
Kerns“ zu suchen.

Diese drei Grundrichtungen, die eigentlich drei Grundaspekte des geistli-
chen Lebens darstellen, entwickelten sich in Indien zum groBen Teil getrennt
voneinander. Die vedische Religiositit verlangte Gottesverehrung durch
Kulthandlungen; die Upanishaden haben ihren Akzent auf Gotteserkenntnis
durch Meditation gesetzt; die Sankya-Philosophie beschiiftigte sich mit dem
Problem von weltbezogener Tatigkeit oder Weltflucht.

Der erste, erstaunlich reife Versuch einer Integration dieser drei geistigen
Stromungen und damit dreier geistlicher Grundhaltungen findet sich in der
Bhagavad-Gita. Die Fragen nach dem Verfasser dieses Buches sowie die nach
dem genauen Zeitpunkt der Abfassung sind immer noch umstritten. Die Lehre
der Gita wird ,,von einem tiefgriindigen Seher ausgesprochen, der die Wahr-
heit in ihrer Vielseitigkeit wahrnimmt und an ihre rettende Kraft glaubt*“!. In
der Gita zeigt sich nicht nur das Genie des indischen Geistes, sondern die
Grunddynamik von Religion iiberhaupt. Deshalb wird die Gita in so vielen
Kulturkreisen hochgeschitzt.2

Sie ist in der Form eines Dialogs zwischen Krishna und Arjuna mitten auf
dem Schlachtfeld geschrieben. Wenn man sich mit diesem epischen ,,Schau-
spiel*“ niher befait, entdeckt man in der Gita eine mystische Dichtung; es wird
erzihlt von der Begegnung zwischen einem Gott, der den Menschen liebevoll
erwihlt, und einem Menschen, der sich nach Gottes Liebe sehnt. Nur eine
Ausdeutung auf dieser theologischen Ebene wird der poetischen Sprache und
der eigentlichen Absicht des Verfassers gerecht.

1 S. Radhakrishnan, Die Bhagavad-Gita, Sanskrittext (Einl., Komm. u. Ubers. von Siegfried Lien-
hard), R. Lowit, Wiesbaden, 16.

2 Wilhelm von Humboldt nennt die Gila ,,das schonsle, ja vielleicht das einzig wahrhaft philoso-
phische Gedichl, das alle uns bekannten Lileraturen aufzuweisen haben* (zitierl in: Leopold von
Schroeder, Bhagavad-Gita, Diederichs- Verlag, Diisseldorf 1965, 5). ,,Die Gila ist eines der groB-
Len religiosen Gedichte. Die Art und Weise, wie sie mit den kritischen Fragen des geistlichen Le-
bens umgeh, ist sehr tiefgriindig.” (Arnold Toynbee in der Einfiihrung zur englischen Ubersetzung
der Bhagavad-Gita von Juan Mascaro, Penguin Classics 1962.) ,,Die Gila isl eine der klarsten und
reichhaltigsten Zusammenfassungen der philosophia perennis, die je gemachl worden sind. Daher
ihr andauernder Wert, nicht nur fiir die Inder, sondern fiir die ganze Menschheit.* (Aldous Hux-
ley, Vorwort zu Isherwood, Bhagavad-Gita, New York 1954.)



Sebastian Painadath 290

Die trinitarische Struktur der Gotteserfahrung

Das Gottesbild der Gita legt sich dreifach aus, ohne da seine Einheit zer-
bricht. Die Gita wagt erstens von Gott zu sagen, dafl er ein Geheimnis ist, ein
alles durchdringendes, aber zugleich alles iibersteigendes Geheimnis. Das
Gattliche {ibersteigt jede menschliche Aussage. Es ist ,,unendliches Wesen*
(11/37), ,,ohne Anfang* (13/32) und ,,ohne Ende*‘ (14/27); seine Gestalt ist
,,unausdenkbar*‘ (8/9), ,,undefinierbar* (12/3) und ,,unfaBbar* (2/18). Es ist
,,jenseits von Sein und Nicht-Sein™ (13/13), ,,jenseits des Lichts und der Fin-
sternis*‘ (13/17). Es ist ,,auerhalb und innerhalb aller Wesen, ferne und den-
noch nahe‘“ (13/15), ,,unbeweglich und doch beweglich*“ (13/15), ,,transzen-
dent und immanent* (9/4-5). Diese Art des mystischen Staunens vor dem
gottlichen Geheimnis ist eine Grundeigenschaft der indischen Geisteshaltung.
Die Seher der Upanishaden nennen dieses alles durchwaltende Geheimnis
,,Brahman‘. Die Gita akzeptiert den upanishadischen Gottesbegriff, trans-
zendiert ihn aber in die Erfahrung des Personalen: Brahman ist ,,Purushotta-
ma*“‘, die héchste gottliche Person (15/17-19; 8/8; 15/4)! Daher nennt die
Gita den personalen Gott den ,,Wurzelgrund des Brahmans** (14/27), ,,Vater
des Brahmans‘‘ (11/37) und das ,,letzte Ziel jenseits Brahman‘* (6/15; 5/24).
Das gottliche Geheimnis offenbart sich als die Quelle der Liebe und tritt

dem Menschen entgegen als ,,Gott der Gnade* (18/56-62).

Hore mein hochstes Wort,

Das von allem grofite Geheimnis:

,»,Ich habe dich sehr lieb.“ (18/64)
Diese Begegnung mit dem sich offenbarenden Gott ist die zweite Dimension
der Gotteserfahrung in der Gita. Dem Menschen, der sich nach Gottesschau
sehnt (11/3—4), verleiht Gott das ,,iibernatiirliche Auge* (11/8), wodurch er
befihigt wird, die ,,gbttliche Gestalt** (11/3) zu sehen. Hier wird Gott zu einem
Vater, der dem Menschen entgegenkommt (11/43), zur Mutter (9/17), zum
Freund (9/18), zum Retter (12/7) und Lehrer (11/43). Gott fesselt den Men-
schen mit Banden der Liebe an sich und 14dt ihn ein, sich in Freiheit (18/63)
und in Ganzheit (18/65) hinzugeben; denn Hingabe ist wahre Befreiung:

Gib alle deine Werke fiir mich auf,

Nimm allein zu mir deine Zuflucht;

Sei nicht betriibt,

Denn ich werde dich von allen Ubeln befreien. (18/66)
Es geht aber letztlich nicht bloB um die Befreiung der einzelnen, sondern auch
um die Erlésung der gesamten Menschheit. Die ,,Menschwerdung Gottes* be-
deutet in der Gita:

Jedesmal, wenn die Gerechtigkeit im Schwinden ist

Und Ungerechtigkeit sich erhebt,



Die Bhagavad-Gita 291

Lasse ich mich immer neu schaffen.

Um die Armen zu beschiitzen

Die Bosen zu vernichten

Und die Gerechtigkeit wiederherzustellen,

Entstehe ich von Zeit zu Zeit. (4/7-8)
Der sich in Liebe offenbarende Gott ist weiterhin die in allen Dingen wirkende
gottliche Kraft. Die Erfahrung der universalen Gegenwart Gottes ist die dritte
Dimension der Gotteserfahrung in der Gita. Gott wohnt ,,in den Herzen aller
Wesen* (15/15); er ist ,,der Beginn, die Mitte und das Ende der Welt*
(10/20); ,,alles ist aus ihm entstanden wie aus einem unverginglichen Samen**
(9/18), ,,von ihm ernihrt* (7/9) und ,,belebt* (9/3) und letztlich ,,in ihn auf-
genommen** (8/21). ,,Wie Edelsteine auf einer Schnur ist alles hienieden auf
mich aufgereiht.”“ (7/7) (Es geht hier also nicht um monistisches Identitiits-
denken!) Natur und Geschichte sind fiir die Gita der Ort, an dem die verwan-
delnde Kraft Gottes wirksam wird.

Diese drei Dimensionen der Gotteserfahrung werden nicht getrennt von-
einander dargestellt, sondern in steter Beziehung zueinander. Das Géttliche
im Urgrund des Personalen offenbart sich als Gott, der den Menschen in
Gnade anspricht, dessen heilende Gegenwart im Herzen aller Wesen spiirbar
wird und alles zum von Gott getragenen ,,letzten Zustand“ fiihrt (8/21).

Der dreifache Weg zur Gotteserfahrung

Die Gita ist kein philosophisches Lehrbuch, sondern eine Schrift des geistli-
chen Lebens, ein Begleitbuch fiir die Menschen, die Gott suchen. Den drei
Dimensionen der Gotteserfahrung entsprechen drei Stufen oder Wege des spi-
rituellen Lebens (marga). Sie fithren den Menschen in gegenseitiger Durch-
dringung zur geistigen Ganzheit (yogam): der Weg der Erkenntnis (jnana), der
Liebe (bhakti) und der Tatigkeit (karma). Den Proze des Wachstums im spi-
rituellen Leben beschreibt die Gita mit drei ,,Stufen*,

Die Grundstufe
Der Anfinger im spirituellen Leben erhélt durch das Studium der heiligen
Schriften (16/23-24) und durch die Schulung bei einem spirituellen Meister
(4/34) geistige Erkenntnis (jnana). Aber sein Erkennen ist noch nicht zur Er-
fahrung geworden. Seine Gottesverehrung (bhakti) artikuliert sich in Formen
von Opfergaben (9/26) und Tempelkult (9/23); er braucht verschiedenartige
Gottesvorstellungen fiir seine Frommigkeit (7/21-22). Und das Tun (karma)
dieser Stufe wird geleitet durch die Vorschriften der eigenen Kaste (3/35).
Hierin erkennt der Anfinger den Auftrag Gottes (4/13).

Die Wege der Verehrung, der Erkenntnis und der Titigkeit stehen noch ne-



Sebastian Painadath 292

beneinander, ohne sich gegenseitig zu durchdringen. Auf dieser Stufe des
geistlichen Lebens stehenzubleiben hiefle, in dulerem Kult, Dogmatismus und
im System der Kasten zu bleiben.

Die Mittelstufe

Durch Meditation wird die erlernte Wahrheit zur erfahrenen Weisheit (jnana).
Man erhilt das ,,Auge der Erkenntnis* (15/10), womit einer ,,das Géttliche in
allen Wesen wohnen und alle Wesen im Géttlichen sieht* (6/29). Diese ,,We-
sensschau‘‘ (13/12) verleiht dem Menschen die Fihigkeit, alles aus einer
,,gottlichen Perspektive‘‘ (13/29) zu betrachten und deshalb in einer ,,Grund-
Indifferenz* zu leben (2/48), also iiberlegen iiber Freude und Leid (6/32), Er-
folg und MiBerfolg (4/22), Freund und Feind (6/9). Aus dieser Haltung er-
wichst die Tatigkeit (karma) dieser Stufe geistlichen Lebens. Der Mensch tut
alles ,,ohne Anhiinglichkeit an die Friichte der Werke* (18/6): ,,Deine Auf-
gabe liegt allein im Handeln, nicht in dessen Friichten. (2/47) Damit kommt
die alte indische Weisheit zum Durchbruch, daf die Begierde die Wurzel des
Leidens in der Welt ist. Gottesverehrung (bhakti) auf dieser Stufe ist durch die
Erkenntnis erhellt, daBB Gott in allen Wesen wirksam ist. Die verschiedenen
Gottesbilder wachsen zusammen zu einer dem Menschen entgegenkommen-
den Gestalt Gottes (7/17). Gottesverehrung wichst iiber das bloB Rituelle
hinaus zur ganzheitlichen Hingabe:

Richte deinen Geist allein auf mich;

Lasse deine Vernunft in mir Wohnung nehmen.

So sollst du in mir leben. (12/8)
Die drei Wege der Erkenntnis, der Liebe und der Titigkeit beginnen ineinan-
derzuflieBen und erreichen allmahlich eine Integration. Der integrierende
Grund ist vor allem bhakti, die licbevolle Hingabe an einen personal erfahre-
nen Gott.

Die Integration

Beim ersten Mal, wenn die Gita das Wort ,,bhakti‘‘ erwihnt, sagt sie damit die
,,.Liebe Gottes* aus (4/11). Das Geheimnis Gottes wird aufgetan als ,,Ge-
heimnis der Liebe‘“ (18/64). Die Integration des geistlichen Lebens wird daher
vor allem als das Hineinwachsen des Menschen in die Liebe Gottes verstanden
(9/29). Der Weg der Erkenntnis (jnana) fiihrt zur Erfahrung der Liebe Gottes
(bhakti) in allen Wesen; und Tatigkeit (karma) wird zum Mitwirken mit dem
liebenden Gott.

Wer mich iiberall sieht und alles in mir sieht,

Dem gehe ich nicht verloren,

Noch geht er mir verloren.



Die Bhagavad-Gita 293

Wer mich als in allen Wesen wohnend verehrt,

Der lebt in mir,

Auf welche Weise er auch immer tétig sein mag. (6/30-31)
Mit dem ,,von Gott gegebenen Auge der Gnade* (11/8) wird der Mensch be-
fahigt, die ganze Schopfung als Theophanie, als Offenbarung Gottes zu be-
trachten (7/6-~12; 11/10-46). Diesem Menschen ist die ganze Schopfung
,» Tempel des Herrn* (13/3). Er fiihlt sich wohl ,,in allen Umstinden des Le-
bens* (12/18-19); denn er weiB, daB er immer ,,in Gott ist und Gott in ihm ist*
(9/29). Der integrierte Mensch sieht iiberall ,,Gott am Wirken** (3/22). Die
Motivation seiner Tatigkeit ist Mitarbeit am géttlichen Werk im Prozef der
Geschichte (4/8). Das Ziel des gétilichen Wirkens aber ist die ,, Wiederherstel-
lung der Gerechtigkeit‘* (dharma) in der geschichtlichen und gesellschaftlichen
Entwicklung (4/7-8).

Der integrierte Mensch setzt sich immer und iiberall ein fiir das ,,ganzheitli-
che Wohl aller Wesen“ (5/25). Er wird ,,stidndig bewegt sein von dem Verlan-
gen, die ganze Welt in Harmonie zu halten* (3/20, 25). Im Kontext der Ma-
habharata zielt das Gespréch zwischen Krishna und Arjuna (d.h. Gott und
Mensch) darauf hin, daB der Mensch den Mut fassen soll, gegen die Ungerech-
tigkeit in dieser Welt zu kimpfen (2/3). Die tiefste Dynamik der Spiritualitit
der Gita ist nicht Weltflucht, sondern weltumwandelnde Titigkeit; sie ist am
klarsten ausgedriickt im oft zitierten Leitmotiv

yogastah kuru karmani.

Sei kontemplativ im Tun,

Erfiille deine Werke in Einheit mit dem Géttlichen.
Die ,,Menschwerdung Gottes* in der Gita ist nicht auf eine konkrete ge-
schichtliche Inkarnation bezogen wie im Christentum. Aber die Gita spricht in
eindrucksvoller Weise die Sehnsucht des Menschen nach einem Gott aus, der
ihn in Liebe umarmt. Daher findet sich in der Gita eine subtile Theologie der
Gnade und eine darauf aufbauende Spiritualitét der Integration. In unserem
Zcitalter der Begegnung der Kulturen und Religionen wire es wichtig, die
geistlichen Impulse der Gita in die christliche Theologie und Spiritualitit ein-
zubringen, um der ,,suchenden Generation‘* zu helfen, damit die ,,Faszination
aus dem Osten* nicht auf falschen Wegen verliuft.





