EINUBUNG UND WEISUNG

Dialogisch meditieren

Begegnung mit hinduistischer Geistigkeit

Gerne erinnere ich mich an die Monate zuriick, in denen ich vor einigen Jahren von ei-
ner Hindu-Schwester aus Rajasthan ein wenig mit Grundiibungen des Raja-Yoga ver-
traut gemacht wurde. Manches davon kann man unmittelbar in den christlichen Ge-
betsvollzug einbringen.

Damit eine solche Meditationsiibung ein wirklich geistliches Tun werden kann, miis-
sen einige personliche Voraussetzungen zumindest anfanghaft vorhanden sein: Zu Be-
ginn der Meditation wiinscht man einander Frieden; wihrend einer Verneigung sagt
man: ,,om-shanti“. Dies verlangt, daB in der folgenden Zeit kein Platz sein darf fiir Ego-
ismus, verdidchtigendes Mitrauen und besitzen-wollende Begierde. Man ist bereit, auf
alles Faszinierende oder bloB Erotische zu verzichten. Das gemeinsame geistliche Tun
darf nicht zu einer fragwiirdigen Kompensation von Triebwiinschen oder zu einer un-
echten Sublimierung nicht gelebten Leib-seins gerinnen. Anstelle von schwiirmeri-
schem Eros muB niichternes Entschieden-sein zum Bleiben in der Agape herrschen; der
Liarm von Gier muBl verstummen.

Eine andere Vorbedingung ist ein sachlich-objektives Interesse an einer gemeinsa-
men geistlichen Weise des Selbstvollzugs, der ganzheitlich und leibhaftig geschieht, und
zwar so, daB die Grundkrifte des Menschen dabei integriert angewendet werden. Ein-
zelne Bereiche, z. B. das Eshafte, Organische und Korperliche, sollen nicht in ihrer Ei-
gendynamik fiir sich genommen zum Tragen kommen.

Grundstruktur und Proze

Wihrend der Phase vor dem Beginn der eigentlichen Meditation — sei es im Lotus-, im
Diamantsitz oder nach eigener Gewohnheit auf dem Boden sitzend — bemiihen wir uns
um Sammlung; d. h. es gilt, Zerstreuungen, eilige Assoziationen, psychische oder physi-
sche Ablenkungen zu iibersehen und beiseite zu lassen. Sammeln: sich weder in gewe-
senen Vergangenheiten verlieren, alten Geschichten nachhéngen, noch sich durch uto-
pische Zukunftstraume fixieren lassen, in abstrakter Ferne verschwirmen. Die Phase
der Sammlung besagt: In der Gegenwart leben, alles fiir das Jetzt; jetzt fiir den Einen
dasein, den wir Gott nennen; im Nun existieren.

Die hier vorzustellende Meditationsweise ist partnerschaftlich strukturiert; es han-
delt sich um ein Lehrer-Schiiler-Verhéltnis, das aber mit gegenseitigem Abhéngig-sein
nichts zo tun hat. Denn beide sind, jeder in seiner Weise, auf den Dritten hin ausgerich-
tet und geben einander wihrend der Meditation immer mehr frei, so daB jeder eher und
leichter Anteil erhalten kann an der Liebe, die von oben kommt. Der ,,Lehrende teilt
vom Reichtum seines Geben-Konnens mit; der andere schenkt den Reichtum seines
Empfangen-Konnens. Dabei handelt es sich nur um verschiedene Akzentsetzungen des
im Grunde selben Tuns. Das beiderseitige Reich-sein bzw. Arm-sein wird selbig fiirein-



Einiibung und Weisung 307

ander verwendet. Schweigend geht ein Austausch vonstatten, der sich von einer bioB
psychologischen Ubertragungssituation unterscheidet. Der Dialog passiert im Augen-
Blick, wihrend dessen beide im gemeinsamen Wollen fiireinander transparent sind; sie
mochten einander nur weitervermitteln, was ihnen jeweils selbst geschenkt wird, nim-
lich Friede, Nihe, Trost, Freigebigkeit, Licht und Einsicht.

Methodisch besagt dies: Beide sitzen (am besten in ca. 1/2 m Abstand) einander ge-
geniiber und schauen einander — gesammelt und gelassen — in die Augen, aber so, daB§
die Kommunikation gleichsam von Stirn-Shakra zu Stirn-Shakra liuft.! (Dies ist ein
Punkt, der bei vielen Inderinnen durch einen ausgefiillten Kreis — ein Rad — oberhalb
der Nasenwurzel markiert wird. Auf diesen Punkt hin hat auch wihrend der Phase der
Sammlung die Konzentration stattgefunden.) Entscheidend bei diesem Hauptstiick der
Meditation ist, dal innere Akte der Hingabe an Gott nicht nur zugelassen, sondern lan-
ter und in einem gewissen Sinn ,,absichtslos‘ angezielt und getan werden. Das MaB, in
dem dies gelingt—und das ist ein Geschenk —, zeigt die Tiefe der Meditation an. Fiir die-
sen ProzeB, der nicht so sehr ereignishaften Charakter besitzt, sondern der in wihren-
der Dauer vor sich geht, bedarf es einer lingeren Zeitspanne (ca. /2 Stunde).

Diese Ubung ist weder vom einen noch vom anderen Ichpunkt der Meditierenden
her schlechthin ,,machbar. Selbstverstindlich sollte alles in Ruhe und Schweigen ge-
schehen. Es geht hier nicht um irgendetwas Esoterisches, sondern um die reine Ein-
fachheit der Aktualisierung des Gottesbezugs in dialogischer Gemeinsamkeit. Metho-
disch wird dabei eingeiibt, was wohl jeder schon einmal in den Minuten des Schweigens
wihrend eines gelungenen religiésen Gesprichs erlebt hat. — Wir sprechen am besten
von einem ,,gegenstandslosen®, dialogischen Verweilen vor Gott. Eine Anreicherung
mit Elementen aus anderen Besinnungszeiten, z. B. aus biblischer Meditation, aus Le-
ben-Jesu-Betrachtungen, aus katathymem Bild-Erleben im religiosen Kontext usw.,
scheint fiir diese Ubung nicht férderlich. Ein methodisches und inhaltliches Zuviel
bringt weniger, ist weniger fruchtbar. Da8B fiir ein solches dialogisches Meditieren, wie
wir es kurz beschrieben haben, Achtung vor der Wiirde und dem persénlichen Bereich

des anderen vorausgesetzt werden muB, ist nach dem bisher Gesagten selbstverstind-
lich.

Wirkungen und Hintergriinde

Jede authentische Meditation hat mit Gnade zu tun; daher sind ihre Ergebnisse nie von
vornherein berechenbar. Resultate und Effekte einer solchen Meditation haben daher
stets etwas Uberraschendes an sich. Aber es gibt Erfahrungswerte, die uns auf einiges
anfmerksam machen kénnen.

So wird mancher nach hiufiger Wiederholung einer dialogischen Meditationsiibung
die Erfahrung machen, da8 so etwas wie ,,gleiche Wellenliinge* psychisch besonders

! Beim Kundalini-Yoga beginnt die Meditation bei der Korper-Basis, steigt bis zum Stirn-Shakra
auf und iibersteigt den Bereich des kérperlichen Ich zum Shakra des tausendblattrigen Lotus, das
eine Handbreit iiber dem Kopf liegt. Schon physiologisch gesehen kommt so zum Ausdruck, da8
mit diesem Shakra vor allem Tran-szendieren eingeiibt werden soll. Der Kundalini-Yoga (kunda-
lini = Erweckung der geistigen Kraft im Menschen) ist besonders durch den hinduistischen Mei-
ster Gopi Krishna bekannt geworden, von dem C. F. von Weizsicker sehr beeindruckt berichtet.



Einiibung und Weisung 308

wahrnehmbar wird. Normalerweise braucht es Zeit, bis ein Vertrauensverhiltnis ent-
standen ist, in dem einer den anderen wirklich sein 14Bt. Dieses Sein-Lassen ist ein
schopferischer, vitaler Grundakt. Es muB eine Atmosphére herrschen und ein Freiraum
dasein, in den jeder von sich her ,,hineinstrahlen* kann, in dem einer dem anderen ,,er-
scheinen® kann, wie er eigentlich ist.2 Dennoch wird das gleichsam visuelle Erspiiren
der Aura des anderen nicht in erster Linie angestrebt; obwohl ein solches Meditieren
ein origindrer Ort dafiir ist, die Aura und die Ruhe, die Giite und Lauterkeit, den Glanz
und die Herrlichkeit des anderen wahrzunehmen. Nicht um solche Wahrnehmungs-Er-
fahrungen geht es im Grunde — sie geschehen mehr oder minder von selbst, gleichsam
wie nebenbei —, sondern die kostbare Frucht der Meditation besteht darin, daB jemand
sich selbst und seiner Geschichte gegeniiber freier wird bzw. geworden ist. Dieses Mehr
an Freiheit — von Gott als Gnadengeschenk zukommend — wirkt sich in den Beziehun-
gen zu den Mitmenschen aus, — bis in die gesellschaftspolitische Dimension hinein. An-
hand erlebter Befreiung erdffnet sich ein erfahrbarer Zugang zum Erlésungswerk Chri-
sti, dessen Erlosung mehr als iibliche Befreiung bringt, namlich Vergebung von Siinde
und Schuld. Der Mensch wird in neues, gerechtfertigtes Frei-sein vor Gott und den
Menschen eingetaucht, ein Geschehen, das auf sein Wort hin bis heute sakramental
weitervermittelt wird. Das meditative Uben selbst hat zum Ziel, fiir Gott um Seiner
selbst willen dazusein. Ein solches Dasein gipfelt in den Sakramenten, durch die sich das
absolute Du Gottes im Dialog von Mensch zu Mensch je spezifisch zusagt.

Das dialogische Meditieren ist eine methodische Weise, einander religis zu begeg-
nen, die ihre Wurzel nicht nur im alten Wissen der Brahmanen hat, sondern die auch in
der Kirche, z. B. in ihrer Praxis des gemeinsamen Betens, urspriingliches Heimatrecht
besitzt. Der christologische Hintergrund dafiir ist das Wort Jesu: ,,Wo zwei oder drei in
meinem Namen versammelt sind ... (Mt 18,20).

Ob der schweigende, gemeinsame Dialog vor Gott im Glauben ausdriicklich benannt
und so vollzogen werden kann oder ob er ,,anonym christlich® geiibt wird, ist nicht
gleichgiiltig; vor allem dann nicht, wenn das Schweigen ins Wort gebracht wird. Denn
das liturgische Gebet der Kirche oder auch das individuell formulierte Gebet des gldu-
bigen Christen kommt nicht wie etwas Beliebiges zur Meditation hinzu, sondern ent-
hiillt in einer Sprache, die vom biblischen Offenbarungsgeschehen lebt und innerlich

2 In der Sprache des Alltags findet sich ein Hinweis auf diese humane Grunderfahrung. Man
spricht von der ,,Ausstrahlung®, die jemand besitzt. Meist wird allerdings auBBer einem gewissen
Flair kaum etwas rezipiert. Erst wihrend intensiver — die Methode ist letztlich sekundéir — Kom-
munikation mit Personlichkeiten, vor allem aber mit vergeistigten Menschen, die sich keineswegs
durch besondere Intellektualitdt oder andere auffillige Eigenschaften auszeichnen miissen, wird
zuweilen die Intensivform von Ausstrahlung erfahrbar: die Aura.

Im Bereich der christlichen Kunst wird die Aura der Heiligen durch einen Strahlenkranz oder
einen Heiligenschein dargestellt. Die Ausstrahlung solcher Menschen griindet in jhrem Veran-
kert-sein im Reich der Gnade, im gottlichen Bereich. Ihrem Heiligenschein korrespondiert weit-
hin das, was in der hinduistischen Tradition als Shakra des tausendblittrigen Lotus iiberliefert ist.

Es ist wichtig, eine solche Grunderfahrung von jedem esoterischen Uberbau (Astral-Leib, Drit-

es Auge usw.) und von hypostasierenden Interpretationen (magisch, theosophisch usw.) zu be-

ireien und sie in ihrem Eigenwert zu beurteilen. Dann wird man einerseits die immanenten Gefah-
ren solcher Ubungen leichter vermeiden kénnen und andererseits ihren tiberaus wichtigen Stel-
enwert in christlichen Meditation anerkennen konnen.



Einiibung und Weisung 309

zum meditativen Vollzug gehort, immer wieder, wie Jesus exemplarisch die Seinen zu
beten gelehrt hat. Und an sein Wort sollen wir uns halten. Daher gilt es, getreu seiner
gottlichen Weisung immer wieder zu sprechen: ,,Vater unser im Himmel ... (Mt
6,9-13).

Weil durch Jesus Christus die vielen ,,Iche‘‘ der Menschen — auch die, die ihn nicht
nennen konnen — zu einem menschheitlichen Wir geeint sind (fiir das die Kirche ein
sichtbares Zeichen ist), in dem jede und jeder je mehr sie/er selber werden soll, diirfen
wir zu Recht hoffen, dafl Gott die Gnade des Betens vielen Menschen schenkt, die noch
hichts von Jesus Christus gehort haben. Auch sie konnen wirklich beten. Dies soll von
den Christen positiv anerkannt und hochgeschitzt werden.

Das II. Vatikanische Konzil erklart:

Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen

(Hinduismus, Buddhismus) wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrach-

tet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die

zwar in manchem von dem abweichen, was sie selber fiir wahr hélt und lehrt,

doch nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Men-

schen erleuchtet. Unablissig aber verkiindet sie und muB sie verkiindigen Chri-

stus, der ist ,,der Weg, die Wahrheit und das Leben** (Joh 14,6), in dem die Men-

schen die Fiille des religiésen Lebens finden, in dem Gott alles mit sich verséhnt

hat.? (vgl. 2 Kor 5, 18f)
Was Paulus den Thessalonichern rét: ,,Priifet alles, das Gute behaltet (1 Thess 5,21),
gilt auch heute. Der Apostel tut dies im Glauben an Jesus Christus, der als historische
Personlichkeit mit seiner Botschaft nicht nur eine geschichtlich universelle Ausstrah-
lung hat, sondern der eine heilsgeschichtlich einmalige und uniiberbietbare Bedeutung
besitzt. Ist er doch der Sohn des Vaters, das ewige Wort Gottes, das ein fiir allemal
Mensch geworden ist. Im Hymnus des Kolosserbriefes wird von ihm bekannt:

Alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen.

Er ist vor aller Schopfung,

alles hat ihn ihm Bestand.

Er ist das Haupt des Leibes,

der Leib aber ist die Kirche.

Er ist der Ursprung,

der Erstgeborene der Toten;

so hat er in allem den Vorrang.

Denn Gott wollte mit seiner ganzen Fiille

in ihm wohnen,

um durch ihn alles vers6hnen

und alles auf Erden und im Himmel

zu Christus zu fiihren,

der Frieden gestiftet hat durch das Blut seines Kreuzes.

(Kol 1, 16-20)

Paul Imhof, Miinchen

3 Nostra aetate, Art. 2.





