
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Dialogisch meditieren 
Begegnung mit hinduistischer Geistigkeit 

Gerne erinnere ich mich an die Monate zurück, in denen ich vor einigen Jahren von ei- 
ner Hindu-Schwester aus Rajasthan ein wenig mit Grundübungen des Raja-Yoga ver- 
traut gemacht wurde. Manches davon kann man unmittelbar in den christlichen Ge- 
betsvollzug einbringen. 

Damit eine solche Meditationsübung ein wirklich geistliches Tun werden kann, müs- 
sen einige persönliche Voraussetzungen zumindest anfanghaft vorhanden sein: Zu Be- 
ginn der Meditation wünscht man einander Frieden; während einer Verneigung sagt 
man: •om-shanti". Dies verlangt, daß in der folgenden Zeit kein Platz sein darf für Ego- 
ismus, verdächtigendes Mißtrauen und besitzen-wollende Begierde. Man ist bereit, auf 
alles Faszinierende oder bloß Erotische zu verzichten. Das gemeinsame geistliche Tun 
darf nicht zu einer fragwürdigen Kompensation von Triebwünschen oder zu einer un- 
echten Sublimierung nicht gelebten Leib-seins gerinnen. Anstelle von schwärmeri- 
schem Eros muß nüchternes Entschieden-sein zum Bleiben in der Agape herrschen; der 
Lärm von Gier muß verstummen. 

Eine andere Vorbedingung ist ein sachlich-objektives Interesse an einer gemeinsa- 
men geistlichen Weise des Selbstvollzugs, der ganzheitlich und leibhaftig geschieht, und 
zwar so, daß die Grundkräfte des Menschen dabei integriert angewendet werden. Ein- 
zelne Bereiche, z. B. das Eshafte, Organische und Körperliche, sollen nicht in ihrer Ei- 
gendynamik für sich genommen zum Tragen kommen. 

Grundstruktur und Prozeß 

Während der Phase vor dem Beginn der eigentlichen Meditation - sei es im Lotus-, im 
Diamantsitz oder nach eigener Gewohnheit auf dem Boden sitzend - bemühen wir uns 
um Sammlung; d. h. es gilt, Zerstreuungen, eilige Assoziationen, psychische oder physi- 
sche Ablenkungen zu übersehen und beiseite zu lassen. Sammeln: sich weder in gewe- 
senen Vergangenheiten verlieren, alten Geschichten nachhängen, noch sich durch uto- 
pische Zukunftsträume fixieren lassen, in abstrakter Ferne verschwärmen. Die Phase 
der Sammlung besagt: In der Gegenwart leben, alles für das Jetzt; jetzt für den Einen 
dasein, den wir Gott nennen; im Nun existieren. 

Die hier vorzustellende Meditationsweise ist partnerschaftlich strukturiert; es han- 
delt sich um ein Lehrer-Schüler-Verhältnis, das aber mit gegenseitigem Abhängig-sein 
nichts zu tun hat. Denn beide sind, jeder in seiner Weise, auf den Dritten hin ausgerich- 
tet und geben einander während der Meditation immer mehr frei, so daß jeder eher und 
leichter Anteil erhalten kann an der Liebe, die von oben kommt. Der •Lehrende" teilt 
vom Reichtum seines Geben-Könnens mit; der andere schenkt den Reichtum seines 
Empf angen-Könnens. Dabei handelt es sich nur um verschiedene Akzentsetzungen des 
im Grunde selben Tuns. Das beiderseitige Reich-sein bzw. Arm-sein wird selbig fürein- 



Einübung und Weisung 307 

ander verwendet. Schweigend geht ein Austausch vonstatten, der sich von einer bloß 
psychologischen Übertragungssituation unterscheidet. Der Dialog passiert im Augen- 
Blick, während dessen beide im gemeinsamen Wollen füreinander transparent sind; sie 
möchten einander nur weitervermitteln, was ihnen jeweils selbst geschenkt wird, näm- 
lich Friede, Nähe, Trost, Freigebigkeit, Licht und Einsicht. 

Methodisch besagt dies: Beide sitzen (am besten in ca. IV2 m Abstand) einander ge- 
genüber und schauen einander - gesammelt und gelassen - in die Augen, aber so, daß 
die Kommunikation gleichsam von Stirn-Shakra zu Stirn-Shakra läuft.1 (Dies ist ein 
Punkt, der bei vielen Inderinnen durch einen ausgefüllten Kreis - ein Rad - oberhalb 
der Nasenwurzel markiert wird. Auf diesen Punkt hin hat auch während der Phase der 
Sammlung die Konzentration stattgefunden.) Entscheidend bei diesem Hauptstück der 
Meditation ist, daß innere Akte der Hingabe an Gott nicht nur zugelassen, sondern lau- 
ter und in einem gewissen Sinn •absichtslos" angezielt und getan werden. Das Maß, in 
dem dies gelingt - und das ist ein Geschenk -, zeigt die Tiefe der Meditation an. Für die- 
sen Prozeß, der nicht so sehr ereignishaften Charakter besitzt, sondern der in währen- 
der Dauer vor sich geht, bedarf es einer längeren Zeitspanne (ca. % Stunde). 

Diese Übung ist weder vom einen noch vom anderen Ichpunkt der Meditierenden 
her schlechthin •machbar". Selbstverständlich sollte alles in Ruhe und Schweigen ge- 
schehen. Es geht hier nicht um irgendetwas Esoterisches, sondern um die reine Ein- 
fachheit der Aktualisierung des Gottesbezugs in dialogischer Gemeinsamkeit. Metho- 
disch wird dabei eingeübt, was wohl jeder schon einmal in den Minuten des Schweigens 
während eines gelungenen religiösen Gesprächs erlebt hat. - Wir sprechen am besten 
von einem •gegenstandslosen", dialogischen Verweilen vor Gott. Eine Anreicherung 
mit Elementen aus anderen Besinnungszeiten, z. B. aus biblischer Meditation, aus Le- 
ben-Jesu-Betrachtungen, aus katathymem Bild-Erleben im religiösen Kontext usw., 
scheint für diese Übung nicht förderlich. Ein methodisches und inhaltliches Zuviel 
bringt weniger, ist weniger fruchtbar. Daß für ein solches dialogisches Meditieren, wie 
wir es kurz beschrieben haben, Achtung vor der Würde und dem persönlichen Bereich 
des anderen vorausgesetzt werden muß, ist nach dem bisher Gesagten selbstverständ- 
lich. 

Wirkungen und Hintergründe 

Jede authentische Meditation hat mit Gnade zu tun; daher sind ihre Ergebnisse nie von 
vornherein berechenbar. Resultate und Effekte einer solchen Meditation haben daher 
stets etwas Überraschendes an sich. Aber es gibt Erfahrungswerte, die uns auf einiges 
aufmerksam machen können. 

So wird mancher nach häufiger Wiederholung einer dialogischen Meditationsübung 
die Erfahrung machen, daß so etwas wie •gleiche Wellenlänge" psychisch besonders 

1 Beim Kundalini-Yoga beginnt die Meditation bei der Körper-Basis, steigt bis zum Stirn-Shakra 
auf und übersteigt den Bereich des körperlichen Ich zum Shakra des tausendblättrigen Lotus, das 
eine Handbreit über dem Kopf liegt. Schon physiologisch gesehen kommt so zum Ausdruck, daß 
mit diesem Shakra vor allem Tran-szendieren eingeübt werden soll. Der Kundalini-Yoga (kunda- 
lini = Erweckung der geistigen Kraft im Menschen) ist besonders durch den hinduistischen Mei- 
ster Gopi Krishna bekannt geworden, von dem C. F. von Weizsäcker sehr beeindruckt berichtet. 



Einübung und Weisung 308 

wahrnehmbar wird. Normalerweise braucht es Zeit, bis ein Vertrauensverhältnis ent- 
standen ist, in dem einer den anderen wirklich sein läßt. Dieses Sein-Lassen ist ein 
schöpferischer, vitaler Grundakt. Es muß eine Atmosphäre herrschen und ein Freiraum 
dasein, in den jeder von sich her •hineinstrahlen" kann, in dem einer dem anderen •er- 
scheinen" kann, wie er eigentlich ist.2 Dennoch wird das gleichsam visuelle Erspüren 
der Aura des anderen nicht in erster Linie angestrebt; obwohl ein solches Meditieren 
ein originärer Ort dafür ist, die Aura und die Ruhe, die Güte und Lauterkeit, den Glanz 
und die Herrlichkeit des anderen wahrzunehmen. Nicht um solche Wahrnehmungs-Er- 
fahrungen geht es im Grunde - sie geschehen mehr oder minder von selbst, gleichsam 
wie nebenbei •, sondern die kostbare Frucht der Meditation besteht darin, daß jemand 
sich selbst und seiner Geschichte gegenüber freier wird bzw. geworden ist. Dieses Mehr 
an Freiheit - von Gott als Gnadengeschenk zukommend - wirkt sich in den Beziehun- 
gen zu den Mitmenschen aus, - bis in die gesellschaftspolitische Dimension hinein. An- 
hand erlebter Befreiung eröffnet sich ein erfahrbarer Zugang zum Erlösungswerk Chri- 
sti, dessen Erlösung mehr als übliche Befreiung bringt, nämlich Vergebung von Sünde 
und Schuld. Der Mensch wird in neues, gerechtfertigtes Frei-sein vor Gott und den 
Menschen eingetaucht, ein Geschehen, das auf sein Wort hin bis heute sakramental 
weitervermittelt wird. Das meditative Üben selbst hat zum Ziel, für Gott um Seiner 
selbst willen dazusein. Ein solches Dasein gipfelt in den Sakramenten, durch die sich das 
absolute Du Gottes im Dialog von Mensch zu Mensch je spezifisch zusagt. 

Das dialogische Meditieren ist eine methodische Weise, einander religiös zu begeg- 
nen, die ihre Wurzel nicht nur im alten Wissen der Brahmanen hat, sondern die auch in 
der Kirche, z. B. in ihrer Praxis des gemeinsamen Betens, ursprüngliches Heimatrecht 
besitzt. Der christologische Hintergrund dafür ist das Wort Jesu: •Wo zwei oder drei in 
meinem Namen versammelt sind ..." (Mt 18,20). 

Ob der schweigende, gemeinsame Dialog vor Gott im Glauben ausdrücklich benannt 
und so vollzogen werden kann oder ob er •anonym christlich" geübt wird, ist nicht 
gleichgültig; vor allem dann nicht, wenn das Schweigen ins Wort gebracht wird. Denn 
das liturgische Gebet der Kirche oder auch das individuell formulierte Gebet des gläu- 
bigen Christen kommt nicht wie etwas Beliebiges zur Meditation hinzu, sondern ent- 
hüllt in einer Sprache, die vom biblischen Offenbarungsgeschehen lebt und innerlich 

2 In der Sprache des Alltags findet sich ein Hinweis auf diese humane Grunderfahrung. Man 
spricht von der •Ausstrahlung", die jemand besitzt. Meist wird allerdings außer einem gewissen 
Flair kaum etwas rezipiert. Erst während intensiver - die Methode ist letztlich sekundär • Kom- 
munikation mit Persönlichkeiten, vor allem aber mit vergeistigten Menschen, die sich keineswegs 
durch besondere Intellektualität oder andere auffällige Eigenschaften auszeichnen müssen, wird 
zuweilen die Intensivform von Ausstrahlung erfahrbar: die Aura. 

Im Bereich der christlichen Kunst wird die Aura der Heiligen durch einen Strahlenkranz oder 
einen Heiligenschein dargestellt. Die Ausstrahlung solcher Menschen gründet in ihrem Veran- 
Jcert-sein im Reich der Gnade, im göttlichen Bereich. Ihrem Heiligenschein korrespondiert weit- 
hin das, was in der hinduistischen Tradition als Shakra des tausendblättrigen Lotus überliefert ist. 

Es ist wichtig, eine solche Grunderfahrung von jedem esoterischen Überbau (Astral-Leib, Drit- 
tes Auge usw.) und von hypostasierenden Interpretationen (magisch, theosophisch usw.) zu be- 
freien und sie in ihrem Eigenwert zu beurteilen. Dann wird man einerseits die immanenten Gefah- 
ren solcher Übungen leichter vermeiden können und andererseits ihren überaus wichtigen Stel- 
lenwert in christlichen Meditation anerkennen können. 



Einübung und Weisung 309 

zum meditativen Vollzug gehört, immer wieder, wie Jesus exemplarisch die Seinen zu 
beten gelehrt hat. Und an sein Wort sollen wir uns halten. Daher gilt es, getreu seiner 
göttlichen Weisung immer wieder zu sprechen: •Vater unser im Himmel ..." (Mt 
6,9-13). 

Weil durch Jesus Christus die vielen •Iche" der Menschen • auch die, die ihn nicht 
nennen können - zu einem menschheitlichen Wir geeint sind (für das die Kirche ein 
sichtbares Zeichen ist), in dem jede und jeder je mehr sie/er selber werden soll, dürfen 
wir zu Recht hoffen, daß Gott die Gnade des Betens vielen Menschen schenkt, die noch 
nichts von Jesus Christus gehört haben. Auch sie können wirklich beten. Dies soll von 
den Christen positiv anerkannt und hochgeschätzt werden. 

Das II. Vatikanische Konzil erklärt: 
Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen 
(Hinduismus, Buddhismus) wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrach- 
tet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die 
zwar in manchem von dem abweichen, was sie selber für wahr hält und lehrt, 
doch nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Men- 
schen erleuchtet. Unablässig aber verkündet sie und muß sie verkündigen Chri- 
stus, der ist •der Weg, die Wahrheit und das Leben" (Joh 14,6), in dem die Men- 
schen die Fülle des religiösen Lebens finden, in dem Gott alles mit sich versöhnt 
hat.3 (vgl. 2Kor5,18f) 

Was Paulus den Thessalonichern rät: •Prüfet alles, das Gute behaltet" (1 Thess 5,21), 
gilt auch heute. Der Apostel tut dies im Glauben an Jesus Christus, der als historische 
Persönlichkeit mit seiner Botschaft nicht nur eine geschichtlich universelle Ausstrah- 
lung hat, sondern der eine heilsgeschichtlich einmalige und unüberbietbare Bedeutung 
besitzt. Ist er doch der Sohn des Vaters, das ewige Wort Gottes, das ein für allemal 
Mensch geworden ist. Im Hymnus des Kolosserbriefes wird von ihm bekannt: 

Alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen. 
Er ist vor aller Schöpfung, 
alles hat ihn ihm Bestand. 
Er ist das Haupt des Leibes, 
der Leib aber ist die Kirche. 
Er ist der Ursprung, 
der Erstgeborene der Toten; 
so hat er in allem den Vorrang. 
Denn Gott wollte mit seiner ganzen Fülle 
in ihm wohnen, 
um durch ihn alles versöhnen 
und alles auf Erden und im Himmel 
zu Christus zu führen, 
der Frieden gestiftet hat durch das Blut seines Kreuzes. 
(Kol 1,16-20) 

Paul Imhof, München 

s Nostra aetate, Art. 2. 




