
LITERATURBERICHT 

Hunger nach Gotteserfahrung* 

Die Schwemme von Veröffentlichungen zum Thema hält an. Selbst im Zuge jahrzehn- 
telanger Beobachtung und Berichterstattung kann eine Zeitschrift für •Aszese und My- 
stik" keinen Überblick bieten, sondern nur Dämme, Schleusen und Kanäle für diese 
anbrechende Flut errichten. 

Wahrheit und Unterscheidung 

Meister Eckhart ist ein, wenn nicht gar der Richtungspunkt für das Sprechen über My- 
stik1 - weit über den deutschen Sprachraum hinaus. Aber es kann nur skandalös ge- 
nannt werden, daß ein Großteil der Veröffentlichungen die anerkannte Eckhartfor- 
schung übersieht oder auch verachtet. Der im Rahmen eines Forschungsseminars der 
Universität Freiburg (Schweiz) entstandene Band, Das •einig Ein". Studien zu Theorie 
und Sprache der deutschen Mystik2, orientiert - bei aller Unterschiedlichkeit der vorge- 
tragenen Meinungen - zuverlässig über den Forschungsstand. 

Zum Verständnis der Mystik Eckharts schreibt Dietmar Mieth, der sich durch ver- 
schiedene Publikationen als sorgfältiger Forscher ausgewiesen hat: 

Es gibt eine literarhistorische Einordnung Eckharts in die (alt)deutsche oder 
rheinische Mystik des 14. Jahrhunderts... Der Grund dafür ist die Sprache. Eck- 
hart bewegt sich in einer Sprache, die von diesen Bewegungen geschaffen wurde. 
Andererseits aber sind bei Eckhart mystische Phänomene ekstatischer Art, also 
Sondererfahrungen, und mystische Visionen oder Theophanien nicht nur nicht 
nachweisbar, sondern er nimmt ihnen gegenüber eine skeptisch reservierte bis 
ablehnende Haltung ein... Deshalb lehnt die Forschung ziemlich! einmütig... eine 
Versenkungsmystik oder eine Eingeweihten-Mystik (das deutsche Wort für 
•initiatisch"; d. V.) für Eckhart ab. Dagegen ist sie mit dem Begriff •Mystik" ... 
einverstanden, wenn man ihn am •Mysterium" von Verborgenheit und Mitteil- 
samkeit Gottes orientiert. 

* Vgl. die vorangegangenen Berichte in: GuL 54, 1981, 305-315; 55, 1982, 70-75. 
1 Die Darstellung Eckharts kann als Kriterium gelten, ob eine verantwortete Begegnung mit dem 
Phänomen christlicher Mystik gewagt wird. Von der Eckhart-Rezeption ergibt sich auch ein Ver- 
ständnis der Anthropologie Graf Dürckheims; dabei lautet die Grundfrage, ob dort nicht die 
grundsätzliche Bindung Meister Eckharts an das •Mysterium" und die Intellektualität seiner My- 
stik verkannt werden. Die beiden neuen Arbeiten über Graf Dürckheim betonen den Einfluß 
Eckharts, weichen aber der Grundfrage aus. R. Müller, Wandlung zur Ganzheit, Die initiatische 
Therapie nach Karlfried Graf Dürckheim und Maria Hippius, Freiburg 1982; Manfred Bergler, 
Die Anthropologie des Grafen Karlfried von Dürckheim im Rahmen der Rezeptionsgeschichte des 
Zen-Buddhismus in Deutschland, Dissertation, 1981. 
2 Hrsg. von AloisM. Haas; Heinrich Stirnimann, (Dokimion 6) Freiburg Schweiz, Universitätsver- 
lag, 454 S., SFr. 65,-. 



Literaturbericht 311 

Die •crux" dieses Mystikverständnisses ist es, daß man dann fundamentale 
Theologie •Mystik" nennen müßte, wenn sie radikal an der Offenbarkeit jedes 
Mysteriums göttlicher Selbstmitteilung interessiert wäre. 

Von dieser Basis aus differenziert Mieth mit Recht weiter, •daß (nämlich) alles darauf 
ankommt, daß das individuelle Subjekt Anteil an diesem Geschehen gewinnt." 

Während Eckhart gerade gegen die Ideologien subjektiver Erfahrung kämpft, 
bleibt ihm doch das Anliegen •gereinigt" erhalten. Denn die Weiselosigkeit des 
Gottfindens macht ja gerade die Vielgestaltigkeit des subjektiven Weges mög- 
lich. Jeder soll hier Anteil gewinnen können... •Mystik" ist hier nicht nur Ge- 
genwart des Mysteriums, sondern auch gereinigte Affirmation seiner Erfahrung. 
Noch einen dritten Schritt muß man tun, um Eckhart voll zu würdigen. Der Mo- 
dus •mystischer" Betroffenheit ist darum nicht das Erleben, sondern das Wir- 
ken. Das Erleben, das ohnehin nicht in unserer Gewalt ist, tritt hinter Empfäng- 
nis und Fruchtbarkeit, von der man nichts weiß und nichts spürt, zurück. Gerei- 
nigte Mystik ist kein Bewußtseinsprozeß, sondern ein wirkendes Geschehen im 
Sein. Und doch wäre nichts von alledem mittelbar, wenn dieses Geschehen sich 
nicht reflektierte. Also doch Bewußtsein: aber nur insofern es sich durch Praxis 
als geläutert ausweist. (55-59) 

Man kann anders akzentuieren; aber der von Mieth abgesteckte Rahmen ist gültig: 
Konzentration auf das •Mysterium" göttlicher Offenbarung und Wirken als Letzt-Kri- 
terium. Nur innerhalb dieser Spannung kann das •mystische Bewußtsein" geweckt 
werden. 

F. Brunner spricht deshalb mit Recht von spekulativer Mystik (le mysticisme specula- 
tif) bei Eckhart. Die interessanten Bemerkungen R. Friediis •zur Übersetzungspro- 
blematik im Gespräch über Eckhart zwischen Christen und japanischen Buddhisten" 
schauen mehr in Richtung Buddhismus als auf Eckhart. Doch wichtig ist seine War- 
nung, daß dieser Dialog nicht von •unengagierten Akademikern" auch nicht von 
•Christen, die in ihrem Glauben unsicher sind und nach einer den Geist anregenden 
und beruflich einträglichen Karriere... Ausschau halten", geführt werden, sondern nur 
von Betroffenen. W. Malte Fues untersucht die Eckhart-Interpretation des Marxisten 
E. Bloch. 

In weiteren Aufsätzen kommen Johannes Tauler, Heinrich Seuse und die Theologia 
Deutsch zur Sprache. J. Boeckmans gibt mit seinem Aufsatz über Ruusbroec dem Buch 
einen krönenden Abschluß: 

Die aus Liebe geborene Erkenntnis (übersteigt) dermaßen die Erkenntnis der 
natürlichen Wesensschau ..., daß letztere überhaupt keine •adäquate" Gottes- 
erkenntnis mehr ist, denn Gott ist Liebe. Wer Gott nicht als Liebe kennt und an- 
erkennt, kennt ihn sozusagen überhaupt nicht. Die Wesensschau bleibt eben 
immer eine Art metaphysischer Intuition oder Erfahrung... Nur die Liebe ist die 
geeignete Erkenntnisform, ihrem erkannten •Objekt", Gott, angemessen. 
(440f) 

Diesem Entwurf •christlicher Mystik" soll der neu-hinduistische •Mystiker" Rama- 
krishna (1836-1886) gegenübergestellt werden. Die von seinem Schüler Vivekananda 
initiierte Ramakrishna-Mission und der Ramakrishna-Orden gehören zu den wichtig- 



Literaturbericht 312 

sten Bewegungen des indischen Subkontinents. Hans Torwesten macht ihn in seiner 
Monographie •Schauspieler Gottes"3 zu einer Christus-Gestalt. 

Ein Mensch, der nach dem Göttlichen hungert, oder Gott, der sich durch das 
Medium des Menschlichen ausdrücken wollte? Wahrscheinlich treffen sich in 
ihm, wie in jeder Inkarnation, zwei Bewegungen: Der Aufstieg des Menschen 
und die Herabkunft Gottes. Wir befinden uns in einem eigentümlichen Zwi- 
schenbereich, und sowenig wie das Paradox der Inkarnation vor 1500 Jahren auf 
dem Konzil von Chalcedon völlig gelöst werden konnte, sowenig würden wohl 
auch zehn oder hundert weitere Konzilien, die sich mit dem Phänomen Rama- 
krishna beschäftigen, dieses Rätsel rationell völlig auflösen. (66f) 

Doch schon der sachliche Vergleich zeigt die unüberbrückbaren Unterschiede zwischen 
Jesus Christus und dem - auch in christlicher Beurteilung Gott nahestehenden - hindui- 
stischen Heiligen. 

Ramakrishna war •kein großer Freund eines übertreibenden Sündenbewußtseins". 
Wer immer sagt, er sei ein Sünder, hypnotisiert sich selbst und wird auch ein 
Sünder, sagte er oft. (50) 

Das ist verständlich; denn einerseits war für ihn der spirituelle Fortschritt mehr Er- 
kenntnis- als Bekehrungs-Geschehen. Daher sind weiterhin in der Göttin Kali •beide 
Aspekte der Wirklichkeit ausgedrückt ...: das Gute und das Böse, das Schöpferische 
und das Zerstörerische, die Dunkelheit und das Licht"; das letzte Seinsprinzip umgreift 
wie ein großer See alles, Gut und Bös, Sein und Nichts; Ramakrishna muß daher auch 
Sünde und Trennung von Gott relativieren. 

Für ihn bedeutet der Weg zur Vollendung Befreiung vom materiellen Sein. Als 
er einmal, um sich zu testen, den Körper seiner neben ihm schlafenden Frau be- 
rühren wollte, zog sich die Hand fast krampfhaft zurück, so wie er sich auch vor 
der Berührung von Geldmünzen zurückzog • instinktiv, ganz ohne sein Wollen 
... Es liegt deshalb nahe, seine geschlechtliche Enthaltsamkeit als genauso •na- 
türlich" anzusehen wie sein Unvermögen, Geld in der Hand zu halten. (142f) 

Mit dieser Art materie-feindlicher Spirtitualität hängt zusammen, daß Ramakrishna 
von fremder Not kaum bedrückt wurde. 

Der eine oder andere mag bedauern, daß die plötzliche Konfrontation mit so 
großer Not aus Ramakrishna keinen engagierten Reformer oder gar Revolutio- 
när machte, aber solche Bedenken gehen wohl am Wesen dieses Gottesnarren 
vorbei, der in dieser Hinsicht wirklich ein Kind war, ganz dem Augenblick hinge- 
geben. Gott war für ihn alles, die Pläne der Menschen nichts. (126) 

Auch das Sterben war für Ramakrishna etwas anderes als der Kreuzestod Jesu: 
Ich fühlte nicht das geringste. Ich stand da und beobachtete, wie der Mensch 
stirbt. Es war so, als wäre da ein Schwert in der Scheide. Dann wurde das Schwert 
aus der Scheide gezogen. Es war immer noch dasselbe Schwert wie zuvor. Nichts 
war ihm geschehen. Und die Scheide lag da - leer. Als ich das sah, fühlte ich eine 
große Freude über mich kommen. Ich lachte und sang und tanzte. (138) 

An der soeben erschienenen verkürzten Übersetzung von •The Gospel of Sri Rama- 

' Ramakrishna, Schauspieler Gottes, Frankfurt, Fischer Taschenbuchverlag 1981. 



Literaturbericht 313 

krishna"4 zeigt sich schnell, daß nur ein oberflächlicher Beobachter die Parallelität zwi- 
schen Jesus Christus und Ramakrishna behaupten kann. Spiritualität als Ent-Materiali- 
sierung, Ent-körperlichung durchzieht das ganze Buch: 

Frauen und Gold sind unbeständig. Gott ist der einzig Ewige, die Wirklichkeit. 
(87) 

Die so weit verbreitete, in der Religionswissenschaft der Jahrhundertwende mit Nach- 
druck erstellte •wissenschaftliche" Behauptung von der Einheit aller Religionen in der 
mystischen Erfahrung5 scheitert schon an der sorgfältigen Beobachtung der realen Er- 
fahrungen, die dort als •Mystik" ausgegeben werden. 

Wie weit weg von der Erfahrung der großen Mystik eine solche Einebnung führt, 
wird in der Textsammlung von H. D. Zimmermann6 gleichsam von der anderen, nicht- 
religiösen Seite her demonstriert. Unter dem Titel, Rationalität und Mystik sind Ernst 
Bloch, Martin Heidegger, Werner Heisenberg, Wassily Kandinsky, Ludwig Wittgen- 
stein, Angelus Silesius, Dionysos (!) Areopagita, Meister Eckhart, Hildegard von Bin- 
gen, Plotin, das Buch Sohar und manches andere vereint. An Musil verdeutlicht Zim- 
mer den gemeinsamen •mystischen" Nenner: 

Die Offenbarungen, die der Mystiker mitteilt, lehnt Musil ab - genauso wie jede 
andere theologische Offenbarung oder philosophische Metaphysik. Daß aber 
eine dem rationalen Erkennen entgegengesetzte mystische Erkenntnis vorhan- 
den sei, die über die Grenze des rationalen Sagbaren hinausgehen, das ist seine 
Überzeugung. Dieser •zweite", •ungewöhnliche Zustand" sei, meint er, •ur- 
sprünglicher als die Religionen." (16) 

Auf diesen gemeinsamen Nenner einer nicht-rationalen Erfahrung läßt sich vieles brin- 
gen. Aber damit wird man weder den angeführten modernen Forschern noch der christ- 
lichen Mystik gerecht. Für Eckhart ist das •Mysterium", also Gott in seiner objektiven, 
transzendenten Realität, Basis der •mystischen" Erfahrung; und das Wirken ist ihr 
Raum. 

Zimmermanns äußerlich zusammengestellte Anthologie mahnt, daß nur eine ehrli- 
che Begegnung mit den Zeugnissen von Vergangenheit und Gegenwart, nicht aber ein 
großzügiges Übergehen ihrer Unterschiede, in die Wahrheit führt. 

Claude Tresmontant, aus der Schule Blondels und Bergsons kommend, arbeitet in 
seinem Buch, Der Weg nach Innen, Christliche Mystik und die Zukunft des Menschen,7 

einen unterscheidenden Zug der christlichen Mystik anhand vieler Zeugnisse aus: 

4 Ramakrishna, Das Vermächtnis. Die Botschaft eines der größten indischen Heiligen und geistigen 
l^ehrer der Neuzeit. München, Otto Wilhelm Barth, 1981. Man hat es leider nicht gewagt, das be- 
rühmte Dokument Sri Ramakrishna Kathamrita, das unter dem Autorennamen M (Mahendra- 
nath Gupta) die Unterhaltungen mit Ramakrishna wiedergibt, unverkürzt zu publizieren. Eine 
französische Sammlung, Jean Herbert, L'enseignement de Ramakrishna, Paris 1972, ordnet die 
Aussagen Ramakrishna thematisch und ermöglicht ein leichteres, wenn auch zu sehr systemati- 
siertes Vertrautwerden mit dem indischen Weisen. 
5 Eilert Harms, Radical Empiricism. Studien zur Psychologie, Metaphysik und Religionstheorie 
William James, Gütersloher Verlagshaus, 1977, zeigt, wie bei einem der Väter dieser Auffassung 
die Reduktion des Religiösen auf Bewußtsein, Erfahrung und Empirie den Grund legte, Mystik als 
die Einheit aller Religionen zu konzipieren. 
6 Rationalität und Mystik, Frankfurt, Insel-Verlag 1981. 
7 Graz, Wien, Köln, Styria, 1980, lam., 188 S., DM 29,80. 



Literaturbericht 314 

Die christliche Mystik (ist) zur Gänze auf die Zukunft, auf die Schöpfung des 
Neuen Menschen bzw. der neuen Menschheit ausgerichtet... Sie orientiert sich 
also nicht an der Vergangenheit ... 

Die christliche Zeit ist vektoriell und prospektiv, weil sie einem Ende zustrebt. 
(159) 

Das Buch ist zu empfehlen, weil es bewußt sich in die Fragen unserer Zeit hineinstellt. 
Ein, wie uns scheint, noch wichtigeres Kriterium behandelt Elisabeth Ott: Die dunkle 

Nacht der Seele. Depression? Untersuchung zur geistlichen Dimension der Schwermut*. 
Sieben Zeugen werden vorgestellt (Hiob, Marie de l'Incarnation, Martin Luther, Marie 
Noel, Reinhold Schneider, Simone Weil, Therese von Lisieux). 

Dunkle Nacht ist ein Phänomen der Mystik. Dies aber nicht unbedingt im Sinne 
mystischer Erlebnisse, im Sinne außergewöhnlicher Erfahrungen wie Visionen, 
Überwältigung, Zeitlosigkeits- oder Entrückungserlebnissen ... Die dunkle 
Nacht selbst ... kann sehr wenig •mystisch" aussehen, einfach ein schweres 
menschliches Leiden, ja wie eine schwere Krankheit. Das eigentlich Mystische 
besteht dann nur in dem Gehaltenwerden, in der Geduld, im Harren-Können, in 
der Treue ... Eine Weise der Christusverwirklichung ist sicher auch die dunkle 
Nacht als die Berufung in die Leidensgemeinschaft im Garten Gethsemane ... 
Bei diesem Prozeß wird die Nacht immer tiefer, immer schwärzer, immer umfas- 
sender und fordert eine immer tiefere, umfassendere Ergebung in Gottes Willen 
heraus. Dann kann das Licht in der Finsternis aufgehen, das Licht eines neuen 
Vertrauens, einer tieferen Liebe ... Dunkle Nacht ist ein Hineingetauchtwerden 
in die Verzweiflung zugleich mit einem Nichtverzweifeltsein, einer wurzelhaften 
Hoffnung. (143-147) 

Man wird still vor dieser, vom eigenen Erleben getragenen Darstellung. Nichts Außer- 
gewöhnliches wird geboten. Das •Gewöhnlichste", an dem alle partizipieren, tritt in 
den Vordergrund: die Angst und die Not des Menschen. Sie werden nicht verdrängt in 
irgendeine Euphorie der Erfahrung; sie werden auch nicht entnervt durch Entmateria- 
lisierung, durch Flucht aus der geschichtlichen und sozialen Verantwortung. Sie werden 
durchgelitten in einem nicht mehr reflektierbaren und auch nicht mehr erfahrbaren 
Vertrauen auf den Sinn, den Gott allein in der Hand hat. 

Das ist Mystik als Teilhabe am Kreuz Christi. Und sie bildet ein Kennzeichen der 
christlichen Erfahrung, das nur derjenige auflösen kann in eine Super-Mystik hinter al- 
len Religionen, der sich der Konfrontation mit der Wirklichkeit entzieht. 

Anhand dieser Zeugnisse wird evident, was Jef Boeckmans in seiner Ruusbroec- 
Analyse schreibt: 

Die verschleierte göttliche Gegenwart in unserem Seelengrund mag auf natürli- 
chem Wege erfahrbar sein, wenigstens grundsätzlich, obwohl tatsächlich selten; 
es bleibt aber, meinen wir, eine große Irrtumsmöglichkeit bei der Auslegung die- 

8 Selbstverlag der Druckerei Aug. Laub GmbH, 6957 Elztal-Dallau; DM 14,80; 148 S. Das 
Buch leidet unter formalen Mängeln (Wiederholungen, öfters aphoristische Darstellung), ist aber 
vom Inhalt und der Verarbeitung des Zu-Sagenden so hervorragend, daß die Drucklegung im 
Selbstverlag statt in einem der großen religiösen Verlage überaus zu bedauern ist. Es ist jedem 
dringend zu empfehlen, der - als Seelenführer oder als reflektierender Wissenschaftler oder ein- 
fachhin als interessierter Christ - vom Phänomen der Gotteserfahrung getroffen ist. 



Literaturbericht 315 

ser Erfahrung, da diese sehr leicht ins Pantheistische oder Monistische abgleiten 
kann. Nur die Offenbarung liefert uns das Sprachspiel, das uns die richtige Inter- 
pretation dieser Erfahrung gestattet. (41f) 

Die Offenbarung weiß, daß Gottes menschgewordener Sohn dort in höchster, dem gan- 
zen Leben und Wirken Sinn-gebender Einheit mit seinem ewigen Vater war, wo er am 
Kreuze schrie: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen." 

Was Boeckmans andeutet, erarbeiten zwei bekannte Forscher monographisch. Der Is- 
lamologe Louis Gardet und der Indologe Olivier Lacombe nennen ihre reichbelegte 
Arbeit Die Erfahrung des Selbst. Eine Studie zur vergleichenden Mystikforschung9. Die 
Fülle der Zeugnisse läßt sich auf diesem beschränkten Raum nur andeuten: Plotin, Ve- 
danta, Yoga, Bergson, Sufismus, Christliche Mystik (besonders Johannes vom Kreuz 
und der Hesychasmus), Dichtung (Rilke, Proust, Hölderlin, Rimbaud, Hopkins), Phi- 
losophie (Thomas von Aquin, Maritain, Heidegger). Obgleich wir in mancher Hinsicht 
eher eine Sammlung von Aufsätzen als eine geschlossene Arbeit vor uns haben, ist das 
Ergebnis wichtig: 

Die Erfahrung des Selbst ist weder ein dichterisches Opus noch eine philoso- 
phische Untersuchung (obgleich manchmal enge Verwandtschaft besteht). Sie 
ist aber auch kein Weg, der notwendigerweise zur Erfahrung der Tiefen Gottes 
führt. Aber sie kann beitragen, existentielle Prozesse zu beleuchten, die Zerris- 
senheit vieler Poeten und Philosophen und den Durst der Mystiker nach dem 
Gott des Glaubens verständlich zu machen. (14) 

Die Warnung, die besonders O. Lacombe ausspricht, verdient, gehört zu werden; er be- 
schreibt die Mystik des Selbst als eine Erfahrung der Unmittelbarkeit des eigenen Seins. 
Aber gerade die unaussprechliche Unmittelbarkeit verleitet dazu, nun doch Systeme 
darum zu bilden. 

Von daher kommen die monistischen Verbegrifflichungen, die so oft im Nachhinein 
die Authentizität der Selbsterfahrung mit deren göttlichem Widerhall übersetzen und 
dadurch verraten. (169) 

Methoden zur Gotteserfahrung 

Mit dem Stichwort •Dunkle Nacht" ist empirisch aufgezeigt, was Boeckmans an der zi- 
tierten Stelle aufzeigt: 

daß die christliche Mystik als Erleben einer Liebesgemeinschaft alle Technik und 
Bewußtseinskultur übersteigt. 

In einem hilfreichen Taschenbuch, Entspannung, Muskelentspannung, Autogenes Trai- 
ning und Meditation10, zitieren die Autoren den indischen Weisen, Pandit Gopi Krish- 
na, mit einer entsprechenden Äußerung: 

Je mehr ich die Europäer über Meditation reden höre, desto mehr empfinde ich, 
daß ich ihnen eigentlich davon abraten muß. Die verstehen ja nicht, worum es 
geht. Lesen Sie in ihren heiligen Schriften, Sie finden dasselbe wie in unseren: Du 

9 L'Experience du Soi. Etude de mystique comparee. Paris, Desclee de Brouwer 1981. 392 S., 
kart., fr. Fr. 138,-. 
10Burkard Peter, Wilhelm Gerl, Goldmann-Ratgeber: Gesundheit 680, 1981. 



Literaturbericht 316 

sollst Deinen Mitmenschen lieben; Du sollst Gott lieben; Du sollst Deinen Mit- 
menschen in Gott heben. Und alles andere ist überflüssig. Nirgends steht ge- 
schrieben: Du sollst meditieren. Wenn Du aber Gott lieben willst und Deinen 
Mitmenschen, und Du entdeckst die große Wahrheit, daß meditieren Dir dazu 
helfen kann und eine ganz entscheidende Hilfe dazu sein kann, dann sollst Du 
meditieren, und wenn Du das nicht entdeckst, sollst du es bleiben lassen. (228) 

Peter/Gerl zeigen in ihrem Büchlein auch, daß man über die entsprechenden Methoden 
sehr wohl in tiefer Weise berichten kann, ohne auf ihnen ein religiöses und metaphysi- 
sches Weltgebäude zu errichten. Erfahrungen von Schwerelosigkeit, Auflösen der ei- 
genen Körpergrenzen und Überschreiten der gewöhnlichen Bewußtseinszustände 
können sich ergeben: 

Sie passen sicherlich nicht so recht in unser alltägliches rationales Weltbild und 
haben für viele Menschen deshalb auch den Anschein von obskuren oder mysti- 
schen Vorgängen, die sie als unerklärbar und deshalb unheimlich erleben. Wir 
haben daher ganz bewußt die neutrale Bezeichnung •Wahrnehmungstäuschun- 
gen" gewählt, um darauf hinzuweisen, daß es sich hierbei um erklärbare (wenn 
auch noch nicht völlig erforschte) hirnphysiologische Prozesse handelt, die in 
ähnlicher Weise auch unter der chemischen Einwirkung von bestimmten Drogen 
entstehen können. (176) 

Als prominentes Beispiel führen sie die Kundalini-Erfahrung des Yogi Pandit Gopi 
Krishna an. 

Als Beispiel einer ähnlich nüchternen Behandlung von Meditation sei der Sammel- 
band von Harm Wilms' erwähnt: Musik und Entspannung, mit Beiträgen über Medita- 
tion, Ekstase usw.11 

In, wie uns scheint, nicht immer sauberen, aber meist guten Unterscheidung zwischen 
dem meditativen Vorraum und dem eigentlichen Geschehen der Gottesbegegnung be- 
nutzt Michaelle, Beten mit Körper, Seele und Geist12, Yoga-Methoden, um für das Ge- 
bet vorzubereiten. Vielleicht ist manches an diesen Übungen noch zu sehr von der Ent- 
materialisierungstendenz des Hinduismus geprägt. 

Deutlicher gelingt es Bernard J. Tyrell, naturwissenschaftlich-medizinische Er- 
kenntnisse in die christliche Erfahrung zu integrieren13. Aber bei ihm wird von Kapitel 
zu Kapitel deutlicher, daß nicht •Selbsterfahrung", sondern •Liebesbegegnung" der 
anthropologische Angelpunkt ist, in den sich die Gotteserfahrung einfügt. 

Leider gibt es im christlichen Raum kaum völlig geglückte Beispiele dafür, in denen 
das von Johannes Bours geforderte Sprachspiel zur Unterscheidung zwischen •Vor- 
schule des Betens" und dem •Gebet im christlichen Sinn", zwischen •Vorbereitung der 
Gotteserfahrung" und der •eigentlichen Begegnung mit Gott" exakt beobachtet 
wird14. Das erdrückende Übergewicht der Publikationen verwischt die Grenzen von 
methodischer, menschlicher Mühe (die oftmals sehr passiv-entspannend sein kann) und 

11 Musiktherapie 2, mit 21 Abbildungen und 2 Tabellen. Stuttgart, New York, Gustav Fischer Ver- 
lag, 1977, mit einer Liste geeigneter Musik und mit einem Register. 
12Mainz, Matthias-Grunewald-Verlag 1979, S. 154, brosch., DM 22,•. 
13 Christotherapie, Selbsterfahrung und Heilung, Graz-Wien-Köln, Styria 1978,195 S., DM 24,80. 
14 Vgl. Johannes Bours, Josef Sudbrack. Zwei Bücher der •initiatischen Erfahrung. Zur Diskussion 
gestellt, GuL 55, 1982, 65-70. 



Literaturbericht 317 

Gottes Gnadenerfahrung (die mancher, aus dem Unterbewußtsein auftauchender Er- 
fahrung recht ähnlich sieht). 

Die mit faszinierender poetischer Sprachkraft verfaßte Gebetsschule von Hubertus 
Halbfas15 kann als Beispiel einer solchen Grenzverwischung dienen. Hildegards Drei- 
faltigkeitsbild wird gedeutet16: 

Der Mensch in der Bildmitte - kann ich es sein? 
Es ist Christus. Du bist es. Ich bin es. Zugleich ist es die ganze Welt, wie ein Lehr- 
satz sagt: •Die Welt ist das All insgesamt. Sie besteht aus Himmel und Erde. In 
einem mystischen Sinn aber wird die Welt passender als Mensch bezeichnet." 
(119f) 

Nicht wie bei Meister Eckhart, wo das menschliche Selbst ein ständiges Ausfließen aus 
dem ewigen Urgrund ist, sondern in statischer Weise wird Gott zu der Atmosphäre, die 
Selbstfindung, Liebe, Beten usw. ermöglicht. Der entgegentretende, fordernde Gott 
fällt aus. 

Wer Gott draußen sucht, nimmt •etwas" für Gott. Allein, wer Gott in sich hat, 
nimmt Gott göttlich, und der leuchtet in allen Dingen. (127) 
Diese Hilfe kommt nie von außen, sondern aus der Mitte, in die der Beter strebt, 
und die er mit Gott und der Welt gemeinsam hat. (184) 

Wenn man die poetische Gestaltungskraft des Autors abzieht, bleibt von der Schulung 
zum Beten nicht viel mehr übrig, als was auch in der Anleitung zum Meditieren bei Pe- 
ter/Gerl angeboten wird: Ein Zu-Sich-Selbst-Kommen des Menschen, zu seinen Wer- 
ten, zu seinem Eingebundensein in die Weltwirklichkeit, zu seiner tiefen Humanität. 
Das ist wichtig, aber doch wohl nur eine Vorschule des Betens. 

Welch wichtige Rolle aber Poesie und Sinnes-Erfahrung innerhalb der Hochform 
christlicher Mystik spielen, zeigt Max Huot de Longchamp, Versuche, Johannes vom 
Kreuz zu lesen. Ein Entwurf einermystischen Anthropologie17. Mit Methoden moderner 
Linguistik setzt der junge französische Autor viermal an, und voll Staunen erfährt der 
Leser, daß auf dem Gipfel des •Berges Karmel", auf dem Gipfel der Mystik keineswegs 
l^eere und Nacht stehen. Die sinnesfreudige Welt kehrt wieder; die Worte haben sich 
nicht geändert: 

aber ihre Funktion und die Struktur ihrer Beziehungen sind völlig umgekehrt; 
die semantische Ordnung der Realität ist neu geschaffen worden nach der Struk- 
tur des Wortes, das sich in uns zum Fleisch macht, und unseres Fleisches, das zum 
Wort Gottes wird. (389) 

Die Inhalte unserer Sprache und damit auch unserer Erfahrung verlieren sich nicht, 
sondern werden neu geordnet nach dem Bild des ewigen Wortes - das ungefähr ist es, 
was der französische Priester in überaus sorgfältigen Analysen zeigt. 

15 Hubertus Halbfas, Der Sprung in den Brunnen. Eine Gebetsschule. Düsseldorf, Patmos, 1981. 
16 Vgl. Sudbrack, Das Verstehen und Meditieren von geistlichen Bildern und Texten der christlich- 
abendländischen Tradition, Literaturbericht in GuL 51, 1978, 235-238. 
17 Lectures de Jean de la Croix. Essai d' Anthropologie mystique. Preface d' Albert Deblaere 
(Theologie historique 62). Paris, Beauchesne 1981. 428 S. 



Literaturbericht 318 

Begleitphänomene der Mystik 

Seit jeher war es die Gefahr der Mystik, sogenannter Begleiterscheinungen (angefan- 
gen von körperlichen Erlebnissen wie Schauungen oder Wundmale bis zu subtilen Er- 
fahrungen wie Bewußtseinserweiterung oder intellektueller Klarsicht) zu verwechseln 
mit dem eigentlichen Geschehen der Gotteserfahrung, das nur in der unmittelbaren 
Gottesbegegnung seinen Ort hat, gleichgültig, ob diese Gottesbegegnung in Licht und 
Freude oder in Dunkelheit und Leid geschieht18. Karl Rahners Quaestio Disputata 
über Visionen und Prophezeiungen19 ist immer noch das Beste zur Beurteilung! 

Heute, bei der Marktüberflutung mit •Esoterik", steht ein erneutes Aufarbeiten die- 
ses Randbereichs der Mystik an. Aime Michel hat, wie mir scheint, in seiner Zusam- 
menfassung, Le mysticisme, l'homme Interieur et I 'ineffable20', einen guten Weg dorthin 
geöffnet. Sind, so fragt er, solche •mystischen" Phänomene ein Zeugnis für eine Macht 
außerhalb des menschlichen Zugriffes? Um zu antworten befragt er eine Fülle von 
christlichen und außerchristlichen Zeugnissen. Marie-Madeleine de Pazzi ebenso wie 
Franz von Assisi, das ägyptische Totenbuch ebenso wie Vivekananda, den Lieblings- 
schüler Ramakrishnas; er berichtet ebenso über die Schwebezustände Josephs von Co- 
pertino wie über hinduistische Hungerkünstler. 

Sind solche Erfahrungen ein Zeichen für die Wahrheit des mit ihnen verbundenen 
Zeugnisses? Oder können sie auch nicht diabolisch verursacht sein? Gehört alles das in 
die Parapsychologie? Oder sind es nicht einfach nur medizinisch-physiologische Phä- 
nomene, die wir bis jetzt noch nicht in unser wissenschaftliches Weltbild eingeordnet 
haben, mit deren rationalem Verständnis aber zu rechnen ist? 

Michel verweigert klugerweise eine Antwort auf diese Fragen: 
Wahrheit? Täuschung? Das ist die Frage. Offensichtlich läßt sich von einer ob- 
jektiven Untersuchung keine Antwort erhoffen. 

Aber in diesen seltsamen Phänomenen liegt auch ein Zeugnis ihrer Träger. Sie schauen, 
sie erleben, sie wissen sich getragen und beeinflußt. 

Wenn diese Ereignisse alle ohne Zusammenhang wären, könnte man vermuten, daß 
eine empirische, vielleicht zufällige Entdeckung zeigen würde, daß sie Effekte aszeti- 
scher Übung sind. Aber so ist es meistens nicht. Meistens tragen diese Phänomene eine 
Symbolkraft in sich, die schlicht und einfach die Symbolik der Seele zeigt: Das Feuer für 
die Liebe; der Flug für den inneren Aufschwung; der Geruch für die Tugend. 

Hier insistiert Michel: Ob diesem Zeugnis der außergewöhnlichen Phänomene nicht 
in wissenschaftlicher Redlichkeit zu glauben ist? Was ist der Sinn dieser Symbolik? 

Die Christen, die Alten, die Mohammedaner nennen ihn Gott, die Inder ätman, 
Brahman. Aber ein Name gilt bei allen. Dieser lautet: Liebe. (245-246) 

Dieses Zeugnis aber, so endet Michel seine Untersuchung, sollte auch die Naturwissen- 
schaft nicht verachten. 

IS Grundlegend bleiben Herbert Thurston, Die körperlichen Begleiterscheinungen der Mystik, 
1956; und Jean Lhermitte, Echte und falsche Mystiker, 1953. 
19 Entstanden aus einem Aufsatz in dieser Zeitschrift, 21. 1948, 179-213, Über Visionen und 
verwandte Erscheinungen. 
20 In der Bibliotheque de l'irrationel et des grands mysteres, Paris 1973. 



Buchbesprechungen 319 

Das Buch ist geschrieben von einem nicht-christlichen, vorreligiösen Standpunkt aus. 
Es läßt ein Bündel von Fragen offen; aber es gibt aufgrund der reichen Dokumentation 
und deren redlicher Analyse eine Basis zum Weiterdenken und Weiterfragen. 

Christlich aber wird das den letzten Schlußstrich setzen müssen, was Teresa von Avi- 
la, eine der hervorragenden Mystikerinnen der Geschichte, an eine Oberin schrieb: 

Wissen sie, meine Tochter, was Sie mir betreffs dieser zwei Nonnen geschrieben 
haben, hat mich mit Furcht erfüllt. Wären Sie in meiner Nähe gewesen, so würde 
dieser Dinge wegen keine solche Verwirrung entstanden sein. Da diese außeror- 
dentlichen Dinge so häufig zutage treten, so kommen sie mir verdächtig vor. Mö- 
gen auch einige davon echt sein, so halte ich es doch für klüger, nicht viel darauf 
zu geben. Sowohl Euere Ehrwürden wie unser Vater soll ihnen keineswegs ein 
Gewicht beilegen, sondern sie vielmehr verachten: man verliert dabei nichts, 
selbst wenn diese Dinge alle echt wären. (Brief 236) 

In dieser Mahnung verbirgt sich die Erfahrung, die Boeckmans als Mitte der Mystik 
Ruusbroecs aufzeigt: 

Die christliche Mystik übersteigt als Erleben einer Liebesgemeinschaft alle 
Technik und Bewußtseinskultur. 

Wer das im Auge behält, wird auch durch wachsende •mystische" Bücherflut nicht 
überschüttet, sondern wird sie als Ausdruck des Hungers nach dem wahren Gott zu 
werten wissen, der in jedem Menschen sich regt. 

Josef Sudbrack, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Hinduismus 

Puthiadam, Ignatius; Kämpchen, Martin: die Spiritualität seiner Heimat leben, sondern 
Geist der Wahrheit. Christliche Exerzi- auch wir als westliche Christen werden durch 
tien im Dialog mit dem Hinduismus. Mit 8 die Begegnung mit den spirituellen Reich- 
Meditationsbildern von Jyoti Sahi. Keve- tümern anderer völker reich- 
laer, Butzon & Bercker 1980. 228 S., An dle Durchfüh•ng dieses wichtigen Un- 
kart   DM ?4  ternehmens sind hier allerdings ein paar Fra- 

"' ' gen zu stellen. Die ignatianischen Exerzitien 
Die Arbeit eines indischen Jesuiten und eines können durch eine Begegnung mit hinduisti- 
deutschen Fachkundigen stellt ein kühnes, sehen Meditationsmethoden und auch mit In- 
grundsätzlich aber zu bejahendes Unterneh- halten dieser großen Religion reicher und auch 
men dar. Der Dialog der Religionen, den mit dem heutigen Menschen angepaßter werden, 
größter Achtung und innerster Anteilnahme zu Das Buch verdunkelt auch keinesfalls, daß ein- 
führen das Zweite Vatikanische Konzil mahnt, zelne Positionen der verschiedenen hinduisti- 
wird hier nicht im theoretischen Disput, son- sehen Systeme mit dem christlichen Glauben 
dem im Vollzug christlicher Meditation und unvereinbar sind. Es fehlt aber an wichtigen 
wirklichen Gebetes versucht. Nicht nur der in- Stellen (Sünde als Nicht-Erkennen oder als 
dische Christ kann nur aus der Rückbindung in Absage; Erlösung als Erkennen oder als Gna- 




