LITERATURBERICHT

Hunger nach Gotteserfahrung*

Die Schwemme von Veréffentlichungen zum Thema halt an. Selbst im Zuge jahrzehn-
telanger Beobachtung und Berichterstattung kann eine Zeitschrift fiir ,, Aszese und My-
stik* keinen Uberblick bieten, sondern nur Dimme, Schleusen und Kanile fiir diese
anbrechende Flut errichten.

Wahrheit und Unterscheidung

Meister Eckhart ist ein, wenn nicht gar der Richtungspunkt fiir das Sprechen iiber My-
stik! — weit iiber den deutschen Sprachraum hinaus. Aber es kann nur skandalds ge-
nannt werden, da} ein GroBteil der Veroffentlichungen die anerkannte Eckhartfor-
schung iibersieht oder auch verachtet. Der im Rahmen eines Forschungsseminars der
Universitdt Freiburg (Schweiz) entstandene Band, Das ,,einig Ein“. Studien zu Theorie
und Sprache der deutschen Mystik?, orientiert — bei aller Unterschiedlichkeit der vorge-
tragenen Meinungen — zuverlissig iiber den Forschungsstand.
Zum Verstindnis der Mystik Eckharts schreibt Dietmar Mieth, der sich durch ver-
schiedene Publikationen als sorgfltiger Forscher ausgewiesen hat:
Es gibt eine literarhistorische Einordnung Eckharts in die (alt)deutsche oder
theinische Mystik des 14. Jahrhunderts... Der Grund dafiir ist die Sprache. Eck-
hart bewegt sich in einer Sprache, die von diesen Bewegungen geschaffen wurde.
Andererseits aber sind bei Eckhart mystische Phinomene ekstatischer Art, also
Sondererfahrungen, und mystische Visionen oder Theophanien nicht nur nicht
nachweisbar, sondern er nimmt ihnen gegeniiber eine skeptisch reservierte bis
ablehnende Haltung ein... Deshalb lehnt die Forschung ziemlich einmiitig... eine
Versenkungsmystik oder eine Eingeweihten-Mystik (das deutsche Wort fiir
»»initiatisch*; d. V) fiir Eckhart ab. Dagegen ist sic mit dem Begriff »Mystik‘ ...
einverstanden, wenn man ihn am ,,Mysterium*‘ von Verborgenheit und Mitteil-
samkeit Gottes orientiert.

* Vgl. die vorangegangenen Berichte in: GuL 54, 1981, 305-315; 55, 1982, 70-75.

! Die Darstellung Eckharts kann als Kriterinm gelten, ob eine verantwortete Begegnung mit dem
Phénomen christlicher Mystik gewagt wird. Von der Eckhart-Rezeption ergibt sich auch ein Ver-
stindnis der Anthropologie Graf Diirckheims; dabei lautet die Grundfrage, ob dort nicht die
grundsatzliche Bindung Meister Eckharts an das ,,Mysterinm* und die Intellektualitiit seiner My-
stik verkannt werden. Die beiden neuven Arbeiten iiber Graf Diirckheim betonen den Einflu8
Eckharts, weichen aber der Grundfrage aus. R. Miiller, Wandlung zur Ganzheit, Die initiatische
Therapie nach Karlfried Graf Diirckheim und Maria Hippius, Freiburg 1982; Manfred Bergler,
Die Anthropologie des Grafen Karlfried von Diirckheim im Rahmen der Rezeptionsgeschichte des
Zen-Buddhismus in Deutschland, Dissertation, 1981.

2 Hrsg. von Alois M. Haas; Heinrich Stirnimann, (Dokimion 6) Freiburg Schweiz, Universitiitsver-
lag, 454 S., SFr. 65,—.



Literaturbericht 311

Die ,,crux“ dieses Mystikverstandnisses ist es, da man dann fundamentale
Theologie ,,Mystik‘ nennen miiBte, wenn sie radikal an der Offenbarkeit jedes
Mysteriums gottlicher Selbstmitteilung interessiert wire.

Von dieser Basis aus differenziert Mieth mit Recht weiter, ,,daB (nidmlich) alles darauf

ankommt, daB das individuelle Subjekt Anteil an diesem Geschehen gewinnt,
Waihrend Eckhart gerade gegen die Ideologien subjektiver Erfahrung kidmpft,
bleibt ihm doch das Anliegen ,,gereinigt‘‘ erhalten. Denn die Weiselosigkeit des
Gottfindens macht ja gerade die Vielgestaltigkeit des subjektiven Weges mog-
lich. Jeder soll hier Anteil gewinnen konnen... ,,Mystik‘‘ ist hier nicht nur Ge-
genwart des Mysteriums, sondern auch gereinigte Affirmation seiner Erfahrung.
Noch einen dritten Schritt muf man tun, um Eckhart voll zn wiirdigen. Der Mo-
dus ,,mystischer** Betroffenheit ist darum nicht das Erleben, sondern das Wir-
ken. Das Erleben, das ohnehin nicht in unserer Gewalt ist, tritt hinter Empfing-
nis und Fruchtbarkeit, von der man nichts weiB und nichts spiirt, zuriick. Gerei-
nigte Mystik ist kein BewuBtseinsprozeB, sondern ein wirkendes Geschehen im
Sein. Und doch wiére nichts von alledem mittelbar, wenn dieses Geschehen sich
nicht reflektierte. Also doch BewuBtsein: aber nur insofern es sich durch Praxis
als geldutert ausweist. (55-59)

Man kann anders akzentuieren; aber der von Mieth abgesteckte Rahmen ist giiltig:

Konzentration auf das ,,Mysterium* géttlicher Offenbarung und Wirken als Letzt-Kri-

terinm. Nur innerhalb dieser Spannung kann das ,,mystische BewuBtsein* geweckt

werden.

F. Brunner spricht deshalb mit Recht vonspekulativer Mystik (le mysticisme spécula-
tif) bei Eckhart. Die interessanten Bemerkungen R. Friedlis ,,zur Ubersetzungspro-
blematik im Gesprich iiber Eckhart zwischen Christen und japanischen Buddhisten*
schauen mehr in Richtung Buddhismus als auf Eckhart. Doch wichtig ist seine War-
nung, daf dieser Dialog nicht von ,,unengagierten Akademikern* auch nicht von
,»Christen, die in ihrem Glauben unsicher sind und nach einer den Geist anregenden
und beruflich eintréglichen Karriere ... Ausschan halten*, gefiihrt werden, sondern nur
von Betroffenen. W. Malte Fues untersucht die Eckhart-Interpretation des Marxisten
E. Bloch.

In weiteren Aufsitzen kommen Johannes Tauler, Heinrich Seuse und die Theologia
Dentsch zur Sprache. J. Boeckmans gibt mit seinem Aufsatz iiber Ruusbroec dem Buch
einen kronenden AbschluB:

Die aus Liebe geborene Erkenntnis (iibersteigt) dermaBen die Erkenntnis der
natiirlichen Wesensschau ..., daB} letztere iiberhaupt keine ,,adéiquate Gottes-
erkenntnis mehr ist, denn Gott ist Liebe. Wer Gott nicht als Liebe kennt und an-
erkennt, kennt ihn sozusagen iiberhaupt nicht. Die Wesensschau bleibt eben
immer eine Art metaphysischer Intuition oder Erfahrung ... Nur die Liebe ist die

geeignete Erkenntnisform, ihrem erkannten ,,Objekt‘, Gott, angemessen.
(4401)

Diesem Entwurf , christlicher Mystik‘ soll der nen-hinduistische ,,Mystiker** Rama-
krishna (1836—1886) gegeniibergestellt werden. Die von seinem Schiiler Vivekananda
initiierte Ramakrishna-Mission und der Ramakrishna-Orden gehdren zu den wichtig-



Literaturbericht 312

sten Bewegungen des indischen Subkontinents. Hans Torwesten macht ihn in seiner

Monographie ,,Schauspieler Gottes**? zu einer Christus-Gestalt.
Ein Mensch, der nach dem Gottlichen hungert, oder Gott, der sich durch das
Medium des Menschlichen ausdriicken wollte? Wahrscheinlich treffen sich in
ihm, wie in jeder Inkarnation, zwei Bewegungen: Der Aufstieg des Menschen
und die Herabkunft Gottes. Wir befinden uns in einem eigentiimlichen Zwi-
schenbereich, und sowenig wie das Paradox der Inkarnation vor 1500 Jahren auf
dem Konzil von Chalcedon véllig gelost werden konnte, sowenig wiirden wohl
auch zehn oder hundert weitere Konzilien, die sich mit dem Phinomen Rama-
krishna beschiftigen, dieses Rétsel rationell vollig auflésen. (66f)

Doch schon der sachliche Vergleich zeigt die uniiberbriickbaren Unterschiede zwischen

Jesus Christus und dem —auch in christlicher Beurteilung Gott nahestehenden — hindui-

stischen Heiligen.

Ramakrishna war ,,kein groBer Freund eines iibertreibenden SiindenbewuBtseins*.
Wer immer sagt, er sei ein Siinder, hypnotisiert sich selbst und wird auch ein
Siinder, sagte er oft. (50)

Das ist verstidndlich; denn einerseits war fiir ihn der spirituelle Fortschritt mehr Er-
kenntnis- als Bekehrungs-Geschehen. Daher sind weiterhin in der Géttin Kali ,,beide
Aspekte der Wirklichkeit ansgedriickt ...: das Gute und das Bose, das Schopferische
und das Zerstorerische, die Dunkelheit und das Licht*; das letzte Seinsprinzip umgreift
wie ein groBer See alles, Gut und Bds, Sein und Nichts; Ramakrishna muf daher auch
Siinde und Trennung von Gott relativieren.
Fiir ihn bedeutet der Weg zur Vollendung Befreiung vom materiellen Sein. Als
er einmal, um sich zu testen, den K6rper seiner neben ihm schlafenden Frau be-
rithren wollte, zog sich die Hand fast krampfhaft zuriick, so wie er sich auch vor
der Beriihrung von Geldmiinzen zuriickzog — instinktiv, ganz ohne sein Wollen
... Es liegt deshalb nahe, seine geschlechtliche Enthaltsamkeit als genauso ,,na-
tiirlich* anzusehen wie sein Unvermdgen, Geld in der Hand zu halten. (142f)
Mit dieser Art materie-feindlicher Spirtitualitdt hidngt zusammen, da Ramakrishna
von fremder Not kaum bedriickt wurde.
Der eine oder andere mag bedauern, daB die plétzliche Konfrontation mit so
groer Not aus Ramakrishna keinen engagierten Reformer oder gar Revolutio-
ndr machte, aber solche Bedenken gehen wohl am Wesen dieses Gottesnarren
vorbei, der in dieser Hinsicht wirklich ein Kind war, ganz dem A ugenblick hinge-
geben. Gott war fiir ihn alles, die Pline der Menschen nichts. (126)
Anch das Sterben war fiir Ramakrishna etwas anderes als der Kreuzestod Jesu:
Ich fiihlte nicht das geringste. Ich stand da und beobachtete, wie der Mensch
stirbt. Es war so, als wire da ein Schwert in der Scheide. Dann wurde das Schwert
aus der Scheide gezogen. Es war immer noch dasselbe Schwert wie zuvor. Nichts
war ihm geschehen. Und die Scheide lag da—leer. Alsich das sah, fiihlte ich eine
grole Freude iiber mich kommen. Ich lachte und sang und tanzte. (138)
An der soeben erschienenen verkiirzten Ubersetzung von ,, The Gospel of Sri Rama-

3 Ramakrishna, Schauspieler Gottes, Frankfurt, Fischer Taschenbuchverlag 1981.



Literaturbericht 313

krishna** zeigt sich schnell, daB nur ein oberflichlicher Beobachter die Parallelitit zwi-
schen Jesus Christus und Ramakrishna behaupten kann. Spiritualitit als Ent-Materiali-
sierung, Ent-korperlichung durchzieht das ganze Buch:
Frauen und Gold sind unbestidndig. Gott ist der einzig Ewige, die Wirklichkeit.
(87)
Die so weit verbreitete, in der Religionswissenschaft der Jahrhundertwende mit Nach-
druck erstellte ,,wissenschaftliche‘ Behauptung von der Einheit aller Religionen in der
mystischen Erfahrung5 scheitert schon an der sorgfiltigen Beobachtung der realen Er-
fahrungen, die dort als ,,Mystik** ausgegeben werden.

Wie weit weg von der Erfahrung der groBen Mystik eine solche Einebnung fiihrt,
wird in der Textsammlung von H. D. Zimmermann® gleichsam von der anderen, nicht-
religiosen Seite her demonstriert. Unter dem Titel, Rationalitit und Mystik sind Ernst
Bloch, Martin Heidegger, Werner Heisenberg, Wassily Kandinsky, Ludwig Wittgen-
stein, Angelus Silesius, Dionysos (!) Areopagita, Meister Eckhart, Hildegard von Bin-
gen, Plotin, das Buch Sohar und manches andere vereint. An Musil verdeutlicht Zim-
mer den gemeinsamen ,,mystischen‘ Nenner:

Die Offenbarungen, die der Mystiker mitteilt, lehnt Musil ab — genauso wie jede
andere theologische Offenbarung oder philosophische Metaphysik. DaB aber
eine dem rationalen Frkennen entgegengesetzte mystische Erkenntnis vorhan-
den sei, die iiber die Grenze des rationalen Sagbaren hinausgehen, das ist seine
Uberzeugung. Dieser ,,zweite®, ,,ungewdhnliche Zustand* sei, meint er, ,,ur-
spriinglicher als die Religionen.* (16)
Auf diesen gemeinsamen Nenner einer nicht-rationalen Erfahrung 148t sich vieles brin-
gen. Aber damit wird man weder den angefiihrten modernen Forschern noch der christ-
lichen Mystik gerecht. Fiir Eckhart ist das ,,Mysterium*‘, also Gott in seiner objektiven,
transzendenten Realitit, Basis der ,,mystischen* Erfahrung; und das Wirken ist ihr
Raum.

Zimmermanns duflerlich zusammengestellte Anthologie mahnt, daB nur eine ehrli-
che Begegnung mit den Zeugnissen von Vergangenheit und Gegenwart, nicht aber ein
groBziigiges Ubergehen ihrer Unterschiede, in die Wahrheit fiihrt.

Claude Tresmontant, aus der Schule Blondels und Bergsons kommend, arbeitet in
seinem Buch, Der Weg nach Innen, Christliche Mystik und die Zukunft des Menschen,”
einen unterscheidenden Zug der christlichen Mystik anhand vieler Zeugnisse ans:

* Ramakrishna, Das Vermdchtnis. Die Botschaft eines der gréfiten indischen Heiligen und geistigen
Lehrer der Neuzeit. Miinchen, Otto Wilhelm Barth, 1981. Man hat es leider nicht gewagt, das be-
rithmte Dokument Sri Ramakrishna Kathamrita, das unter dem Autorennamen M (Mahendra-
nath Gupta) die Unterhaltungen mit Ramakrishna wiedergibt, unverkiirzt zu publizieren. Eine
franzdsische Sammlung, Jean Herbert, L’enseignement de Ramakrishna, Paris 1972, ordnet die
Aussagen Ramakrishna thematisch und ermdglicht ein leichteres, wenn auch zu sehr systemati-
siertes Vertrautwerden mit dem indischen Weisen.

5 Eilert Harms, Radical Empiricism. Studien zur Psychologie, Metaphysik und Religionstheorie
William James, Giitersloher Verlagshaus, 1977, zeigt, wie bei einem der Viter dieser Auffassung
die Reduktion des Religidsen auf BewuBtsein, Erfahrung und Empirie den Grund legte, Mystik als
die Einheit aller Religionen zu konzipieren.

¢ Rationalitit und Mystik, Frankfurt, Insel-Verlag 1981.

7 Graz, Wien, Koln, Styria, 1980, lam., 188 S., DM 29,80.



Literaturbericht 314

Die christliche Mystik (ist) zur Génze auf die Zukunft, auf die Schépfung des
Neuen Menschen bzw. der neuen Menschheit ausgerichtet ... Sie orientiert sich
also nicht an der Vergangenheit ...
Die christliche Zeit ist vektoriell und prospektiv, weil sie einem Ende zustrebt.
(159)
Das Buch ist zu empfehlen, weil es bewuft sich in die Fragen unserer Zeit hineinstellt.

Ein, wie uns scheint, noch wichtigeres Kriterium behandelt Elisabeth Ott: Die dunkle
Nacht der Seele. Depression? Untersuchung zur geistlichen Dimension der Schwermur®.
Sieben Zengen werden vorgestellt (Hiob, Marie de I'Incarnation, Martin Luther, Marie
Noél, Reinhold Schneider, Simone Weil, Therese von Lisieux). '

Dunkle Nacht ist ein Phinomen der Mystik. Dies aber nicht unbedingt im Sinne
mystischer Erlebnisse, im Sinne aufergewohnlicher Erfahrungen wie Visionen,
Uberwiltigung, Zeitlosigkeits- oder Entriickungserlebmissen ... Die dunkle
Nacht selbst ... kann sehr wenig ,,mystisch** anssehen, einfach ein schweres
menschliches Leiden, ja wie eine schwere Krankheit. Das eigentlich Mystische
besteht dann nur in dem Gehaltenwerden, in der Geduld, im Harren-Konnen, in
der Treue ... Eine Weise der Christusverwirklichung ist sicher auch die dunkle
Nacht als die Berufung in die Leidensgemeinschaft im Garten Gethsemane ...
Bei diesem ProzeB wird die Nacht immer tiefer, immer schwirzer, immer umfas-
sender und fordert eine immer tiefere, umfassendere Ergebung in Gottes Willen
heraus. Dann kann das Licht in der Finsteruis aufgehen, das Licht eines neuen
Vertrauens, einer tieferen Liebe ... Dunkle Nacht ist ein Hineingetauchtwerden
in die Verzweiflung zugleich mit einem Nichtverzweifeltsein, einer wurzelhaften
Hoffnung. (143-147)
Man wird still vor dieser, vom eigenen Erleben getragenen Darstellung. Nichts AufBer-
gewoOhnliches wird geboten. Das ,,Gewdhnlichste*, an dem alle partizipieren, tritt in
den Vordergrund: die Angst und die Not des Menschen. Sie werden nicht verdringt in
irgendeine Euphorie der Erfahrung; sie werden auch nicht entnervt durch Entmateria-
lisierung, durch Flucht aus der geschichtlichen und sozialen Verantwortung. Sie werden
durchgelitten in einem nicht mehr reflektierbaren und auch nicht mehr erfahrbaren
Vertrauen auf den Sinn, den Gott allein in der Hand hat.

Das ist Mystik als Teilhabe am Kreuz Christi. Und sie bildet ein Kennzeichen der
christlichen Erfahrung, das nur derjenige auflésen kann in eine Super-Mystik hinter al-
len Religionen, der sich der Konfrontation mit der Wirklichkeit entzieht.

Anhand dieser Zeugnisse wird evident, was Jef Boeckmans in seiner Ruusbroec-
Analyse schreibt:

Die verschleierte gottliche Gegenwart in unserem Seelengrund mag auf natiirli-
chem Wege erfahrbar sein, wenigstens grundsitzlich, obwohl tatsidchlich selten;
es bleibt aber, meinen wir, eine groBe Irrtumsmaoglichkeit bei der Auslegung die-

8 Selbstverlag der Druckerei Aug. Laub GmbH, 6957 Elztal-Dallau; DM 14,80; 148 S. Das
Buch leidet unter formalen Méngeln (Wiederholungen, 6fters aphoristische Darstellung), ist aber
vom Inhalt und der Verarbeitung des Zu-Sagenden so hervorrageud, dal die Drucklegung im
Selbstverlag statt in einem der groBen religidsen Verlage liberaus zu bedauern ist. Es ist jedem
dringend zu empfehlen, der — als Seelenfiihrer oder als reflektierender Wissenschaftler oder ein-
fachhin als interessierter Christ — vom Phanomen der Gotteserfahrung getroffen ist.



Literaturbericht 315

ser Erfahrung, da diese sehr leicht ins Pantheistische oder Monistische abgleiten
kann. Nur die Offenbarung liefert uns das Sprachspiel, das uns die richtige Inter-
pretation dieser Erfahrung gestattet. (41f)
Die Offenbarung weiB, daB Gottes menschgewordener Sohn dort in héchster, dem gan-
zen Leben und Wirken Sinn-gebender Einheit mit seinem ewigen Vater war, wo er am
Kreuze schrie: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen.‘

Was Boeckmans andeutet, erarbeiten zwei bekannte Forscher monographisch. Der Is-
lamologe Louis Gardet und der Indologe Olivier Lacombe nennen ihre reichbelegte
Arbeit Die Erfahrung des Selbst. Eine Studie zur vergleichenden Mystikforschung®. Die
Fiille der Zeugnisse 146t sich auf diesem beschrinkten Raum nur andeuten: Plotin, Ve-
danta, Yoga, Bergson, Sufismus, Christliche Mystik (besonders Johannes vom Kreuz
und der Hesychasmus), Dichtung (Rilke, Proust, Hélderlin, Rimbaud, Hopkins), Phi-
losophie (Thomas von Aquin, Maritain, Heidegger). Obgleich wir in mancher Hinsicht
eher eine Sammlung von Aufsitzen als eine geschlossene Arbeit vor uns haben, ist das
Ergebnis wichtig:

Die Erfahrung des Selbst ist weder ein dichterisches Opus noch eine philoso-
phische Untersuchung (obgleich manchmal enge Verwandtschaft besteht). Sie
ist aber auch kein Weg, der notwendigerweise zur Erfahrung der Tiefen Gottes
fithrt. Aber sie kann beitragen, existentielle Prozesse zu beleuchten, die Zerris-
senheit vieler Poeten und Philosophen und den Durst der Mystiker nach dem
Gott des Glaubens verstindlich zu machen. (14)
Die Warnung, die besonders O. Lacombe ausspricht, verdient, gehdrt zu werden; er be-
schreibt die Mystik des Selbst als eine Erfahrung der Unmittelbarkeit des eigenen Seins.
Aber gerade die unaussprechliche Unmittelbarkeit verleitet dazu, nun doch Systeme
darum zu bilden.

Von daher kommen die monistischen Verbegrifflichungen, die so oft im Nachhinein
die Authentizitit der Selbsterfahrung mit deren gottlichem Widerhall iibersetzen und
dadurch verraten. (169)

Methoden zur Gotteserfahrung

Mit dem Stichwort ,,Dunkle Nacht* ist empirisch aufgezeigt, was Boeckmans an der zi-
tierten Stelle aufzeigt:
daB die christliche Mystik als Erleben einer Liebesgemeinschaft alle Technik und
BewuBtseinskultur iibersteigt.
In einem hilfreichen Taschenbuch, Entspannung, Muskelentspannung, Autogenes Trai-
ning und Meditation, zitieren die Autoren den indischen Weisen, Pandit Gopi Krish-
na, mit einer entsprechenden AuBerung:
Je mehr ich die Européer iiber Meditation reden hore, desto mehr empfinde ich,
daB ich ihnen eigentlich davon abraten muB. Die verstehen ja nicht, worum es
geht. Lesen Sie in ihren heiligen Schriften, Sie finden dasselbe wie in unseren: Du

9 L’Expérience du Soi. Etude de mystique comparée. Paris, Desclée de Brouwer 1981. 392 S.,
kart., fr. Fr. 138,—.
10 Burkard Peter, Withelm Gerl, Goldmann-Ratgeber: Gesundheit 680, 1981.



Literaturbericht 316

sollst Deinen Mitmenschen lieben; Du sollst Gott lieben; Du sollst Deinen Mit-
menschen in Gott lieben. Und alles andere ist iiberfliissig. Nirgends steht ge-
schrieben: Du sollst meditieren. Wenn Du aber Gott lieben willst und Deinen
Mitmenschen, und Du entdeckst die groBe Wahrheit, daB meditieren Dir dazu
helfen kann und eine ganz entscheidende Hilfe dazu sein kann, dann sollst Du
meditieren, und wenn Du das nicht entdeckst, sollst du es bleiben lassen. (228)
Peter/Gerl zeigen in ihrem Biichlein auch, da man tiber die entsprechenden Methoden
sehr wohl in tiefer Weise berichten kann, ohne auf ihnen ein religioses und metaphysi-
sches Weltgebiude zu errichten. Erfahrungen von Schwerelosigkeit, Auflésen der ei-
genen Korpergrenzen und Uberschreiten der gewdhnlichen BewuBtseinszustinde
konnen sich ergeben:
Sie passen sicherlich nicht so recht in unser alltigliches rationales Weltbild und
haben fiir viele Menschen deshalb auch den Anschein von obskuren oder mysti-
schen Vorgiingen, die sie als unerklarbar und deshalb unheimlich erleben. Wir
haben daher ganz bewuBt die neutrale Bezeichnung ,, Wahrnehmungstduschun-
gen® gewihlt, um darauf hinzuweisen, daB es sich hierbei um erkliarbare (wenn
auch noch nicht véllig erforschte) hirnphysiologische Prozesse handelt, die in
ahnlicher Weise auch unter der chemischen Einwirkung von bestimmten Drogen
entstehen kénnen. (176)
Als prominentes Beispiel fiihren sie die Kundalini-Erfahrung des Yogi Pandit Gopi
Krishna an.

Als Beispiel einer dhnlich niichternen Behandlung von Meditation sei der Sammel-
band von Harm Wilms’ erwidhnt: Musik und Entspannung, mit Beitragen iiber Medita-
tion, Ekstase usw.1!

In, wie uns scheint, nicht immer sauberen, aber meist guten Unterscheidung zwischen
dem meditativen Vorraum und dem eigentlichen Geschehen der Gottesbegegnung be-
nutzt Michacelle, Beten mit Korper, Seele und Geist'2, Yoga-Methoden, um fiir das Ge-
bet vorzubereiten. Vielleicht ist manches an diesen Ubungen noch zu sehr von der Ent-
materialisierungstendenz des Hinduismus geprigt.

Deutlicher gelingt es Bernard J. Tyrell, naturwissenschaftlich-medizinische Er-
kenntnisse in die christliche Erfahrung zu integrieren2. Aber bei ihm wird von Kapitel
zu Kapitel deutlicher, daf} nicht ,,Selbsterfahrung‘, sondern ,,Liebesbegegnung‘“ der
anthropologische Angelpunkt ist, in den sich die Gotteserfahrung einfiigt.

Leider gibt es im christlichen Raum kaum vollig gegliickte Beispiele dafiir, in denen
das von Johannes Bours geforderte Sprachspiel zur Unterscheidung zwischen ,,Vor-
schule des Betens‘‘ und dem ,,Gebet im christlichen Sinn“, zwischen ,,Vorbereitung der
Gotteserfahrung® und der ,.eigentlichen Begegnung mit Gott*“ exakt beobachtet
wird4, Das erdriickende Ubergewicht der Publikationen verwischt die Grenzen von
methodischer, menschlicher Miihe (die oftmals sehr passiv-entspannend sein kann) und

11 Musiktherapie 2, mit 21 Abbildungen und 2 Tabellen. Stuttgart, New York, Gustav Fischer Ver-
lag, 1977, mit einer Liste geeigneter Musik und mit einem Register.

12Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag 1979, S. 154, brosch., DM 22,—.

13 Christotherapie, Selbsterfahrung und Heilung, Graz-Wien-Kéln, Styria 1978, 195 S., DM 24,80.
14 Vgl. Johannes Bours, Josef Sudbrack. Zwei Biicher der ,,initiatischen Erfahrung. Zur Diskussion
gestellt, GuL 55, 1982, 65-70.



Literaturbericht 317

Gottes Gnadenerfahrung (die mancher, aus dem Unterbewuftsein auftauchender Er-
fahrung recht dhnlich sieht).

Die mit faszinierender poetischer Sprachkraft verfate Gebetsschule von Hubertus
Halbfas'S kann als Beispiel einer solchen Grenzverwischung dienen. Hildegards Drei-
faltigkeitsbild wird gedeutet?¢:

Der Mensch in der Bildmitte — kann ich es sein?
Esist Christus. Du bist es. Ich bin es. Zugleich ist es die ganze Welt, wie ein Lehr-
satz sagt: ,,Die Welt ist das All insgesamt. Sie besteht anus Himmel und Erde. In
einem mystischen Sinn aber wird die Welt passender als Mensch bezeichnet.*
(1191)
Nicht wie bei Meister Eckhart, wo das menschliche Selbst ein stindiges AusflieBen ans
dem ewigen Urgrund ist, sondern in statischer Weise wird Gott zu der Atmosphare, die
Selbstfindung, Liebe, Beten usw. ermdglicht. Der entgegentretende, fordernde Gott
fallt avs.
Wer Gott drauBBen sucht, nimmt ,,etwas‘ fiir Gott. Allein, wer Gott in sich hat,
nimmt Gott gottlich, und der leuchtet in allen Dingen. (127)
Diese Hilfe kommt nie von auflen, sondern aus der Mitte, in die der Beter strebt,
und die er mit Gott und der Welt gemeinsam hat. (184)
Wenn man die poetische Gestaltungskraft des Autors abzieht, bleibt von der Schulung
zum Beten nicht viel mehr iibrig, als was auch in der Anleitung zum Meditieren bei Pe-
ter/Gerl angeboten wird: Ein Zu-Sich-Selbst-Kommen des Menschen, zu seinen Wer-
ten, zu seinem Eingebundensein in die Weltwirklichkeit, zu seiner tiefen Humanités.
Das ist wichtig, aber doch wohl nur eine Vorschule des Betens.

Welch wichtige Rolle aber Poesie und Sinnes-Erfahrung innerhalb der Hochform
christlicher Mystik spielen, zeigt Max Huot de Longchamp, Versuche, Johannes vom
Kreuz zu lesen. Ein Entwurf einer mystischen Anthropologie'’. Mit Methoden moderner
Linguistik setzt der junge franzdsische Autor viermal an, und voll Staunen erfihrt der
Leser, da3 auf dem Gipfel des ,,Berges Karmel*, anf dem Gipfel der Mystik keineswegs

eere und Nacht stehen. Die sinnesfrendige Welt kehrt wieder; die Worte haben sich
nicht gedndert:

aber ihre Fonktion und die Struktur ihrer Beziehungen sind véllig umgekehrt;
die semantische Ordnung der Realitét ist neu geschaffen worden nach der Struk-
tur des Wortes, das sich in uns zum Fleisch macht, und unseres Fleisches, das zum
Wort Gottes wird. (389)
Die Inhalte unserer Sprache und damit auch unserer Erfahrung verlieren sich nicht,
sondern werden neu geordnet nach dem Bild des ewigen Wortes — das ungeféhr ist es,
was der franzosische Priester in itberaus sorgfiltigen Analysen zeigt.

15 Hubertus Halbfas, Der Sprung in den Brunnen. Eine Gebetsschule. Disseldorf, Patmos, 1981.
16 Vgl. Sudbrack, Das Verstehen und Meditieren von geistlichen Bildern und Texten der christlich-
abendlindischen Tradition, Literaturbericht in GuL 51, 1978, 235-238.

17 Lectures de Jean de la Croix. Essai d’ Anthropologie mystique. Préface d’ Albert Deblaere
(Théologie historique 62). Paris, Beauchesne 1981. 428 S.



Literaturbericht 318

Begleitphanomene der Mystik

Seit jeher war es die Gefahr der Mystik, sogenannter Begleiterscheinungen (angefan-
gen von korperlichen Erlebnissen wie Schauungen oder Wundmale bis zn subtilen Fr-
fahrungen wie BewuBtseinserweiterung oder intellektueller Klarsicht) zu verwechseln
mit dem eigentlichen Geschehen der Gotteserfahrung, das nur in der unmittelbaren
Gottesbegegnung seinen Ort hat, gleichgiiltig, ob diese Gottesbegegnung in Licht und
Freude oder in Dunkelheit und Leid geschieht'®. Karl Rahners Quaestio Disputata
iiber Visionen und Prophezeiungen'® ist immer noch das Beste zur Beurteilung!

Heute, bei der Marktiiberflutung mit ,,Esoterik*, steht ein erneutes Aufarbeiten die-
ses Randbereichs der Mystik an. Aimé Michel hat, wie mir scheint, in seiner Zusam-
menfassung, Le mysticisme, ' homme interieur et I'ineffable?°, einen guten Weg dorthin
geoffnet. Sind, so fragt er, solche ,,mystischen‘‘ Phdnomene ein Zeugnis fiir eine Macht
auBerhalb des menschlichen Zugriffes? Um zu antworten befragt er eine Fiille von
christlichen und auBerchristlichen Zeugnissen. Marie-Madeleine de Pazzi ebenso wie
Franz von Assisi, das dgyptische Totenbuch ebenso wie Vivekananda, den Lieblings-
schiiler Ramakrishnas; er berichtet ebenso iiber die Schwebezustinde Josephs von Co-
pertino wie iiber hinduistische Hungerkiinstler.

Sind solche Erfahrungen ein Zeichen fiir die Wahrheit des mit ihnen verbundenen
Zeugnisses? Oder konnen sie auch nicht diabolisch verursacht sein? Gehort alles das in
die Parapsychologie? Oder sind es nicht einfach nur medizinisch-physiologische Phi-
nomene, die wir bis jetzt noch nicht in unser wissenschaftliches Weltbild eingeordnet
haben, mit deren rationalem Verstindnis aber zu rechnen ist?

Michel verweigert klugerweise eine Antwort auf diese Fragen:

Wahrheit? Téduschung? Das ist die Frage. Offensichtlich 148t sich von einer ob-
jektiven Untersuchung keine Antwort erhoffen.
Aber in diesen seltsamen Phdnomenen liegt auch ein Zeugnis ihrer Triger. Sie schauen,
sie erleben, sie wissen sich getragen und beeinfluft.

Wenn diese Ereignisse alle ohne Zusammenhang wiren, konnte man vermuten, da
eine empirische, vielleicht zofdllige Entdeckung zeigen wiirde, daB sie Effekte aszeti-
scher Ubung sind. Aber so ist es meistens nicht. Meistens tragen diese Phiinomene eine
Symbolkraft in sich, die schlicht und einfach die Symbolik der Seele zeigt: Das Feuer fiir
die Liebe; der Flug fiir den inneren Aufschwung; der Geruch fiir die Tugend.

Hier insistiert Michel: Ob diesem Zeugnis der auBergewshnlichen Phinomene nicht
in wissenschaftlicher Redlichkeit zu glauben ist? Was ist der Sinn dieser Symbolik?

Die Christen, die Alten, die Mohammedaner nennen ihn Gott, die Inder atman,

Brahman. Aber ein Name gilt bei allen. Dieser lautet: Liebe. (245-246)
Dieses Zeugnis aber, so endet Michel seine Untersuchung, sollte anch die Naturwissen-
schaft nicht verachten.

s Grundlegend bleiben Herbert Thurston, Die korperlichen Begleiterscheinungen der Mystik,
1956; und Jean Lhermitte, Echte und falsche Mystiker, 1953.

19 Entstanden aus einem Aufsatz in dieser Zeitschrift, 21. 1948, 179-213, Uber Visionen und
verwandte Erscheinungen.

20 In der Bibliotheque de Uirrationel et des grands mystéres, Paris 1973.



Buchbesprechungen

319

Das Buch ist geschrieben von einem nicht-christlichen, vorreligiosen Standpunkt aus.
Es 148t ein Biindel von Fragen offen; aber es gibt aufgrund der reichen Dokumentation
und deren redlicher Analyse eine Basis zum Weiterdenken und Weiterfragen.
Christlich aber wird das den letzten SchluBstrich setzen miissen, was Teresa von Avi-
la, eine der hervorragenden Mystikerinnen der Geschichte, an eine Oberin schrieb:
Wissen sie, meine Tochter, was Sie mir betreffs dieser zwei Nonnen geschrieben
haben, hat mich mit Furcht erfiillt. Waren Sie in meiner Ndhe gewesen, so wiirde
dieser Dinge wegen keine solche Verwirrung entstanden sein. Da diese auBeror-
dentlichen Dinge so hiufig zutage treten, so kommen sie mir verdichtig vor. Mo-
gen auch einige davon echt sein, so halte ich es doch fiir kliiger, nicht viel darauf
zu geben. Sowohl Euere Ehrwiirden wie unser Vater soll ihnen keineswegs ein
Gewicht beilegen, sondern sie vielmehr verachten: man verliert dabei nichts,
selbst wenn diese Dinge alle echt wiren. (Brief 236)

In dieser Mahnung verbirgt sich die Erfahrung, die Boeckmans als Mitte der Mystik

Ruusbroecs aufzeigt:

Die christliche Mystik iibersteigt als Erleben einer Liebesgemeinschaft alle

Technik und BewuBtseinskultur.

Wer das im Auge behilt, wird auch durch wachsende ,,mystische‘ Biicherflut nicht
iiberschiittet, sondern wird sie als Ausdruck des Hungers nach dem wahren Gott zu
werten wissen, der in jedem Menschen sich regt.

Josef Sudbrack, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

Hinduismus

Puthiadam, Ignatius; Kimpchen, Martin:
Geist der Wahrheit. Christliche Exerzi-
tien im Dialog mit dem Hinduismus. Mit 8
Meditationsbildern von Jyoti Sahi. Keve-
laer, Butzon & Bercker 1980. 228 S.,
kart., DM 24,—,

Die Arbeit eines indischen Jesuiten und eines
deutschen Fachkundigen stellt ein kiihnes,
grundsétzlich aber zu bejahendes Unterneh-
men dar. Der Dialog der Religionen, den mit
grofBter Achtung und innerster Anteilnahme zu
fiihren das Zweite Vatikanische Konzil mahnt,
wird hier nicht im theoretischen Disput, son-
dern im Vollzug christlicher Meditation und
wirklichen Gebetes versucht. Nicht nur der in-
dische Christ kann nur aus der Riickbindung in

die Spiritualitat seiner Heimat leben, sondern
auch wir als westliche Christen werden durch
die Begegnung mit den spirituellen Reich-
tumern anderer Volker reich.

An die Durchfiihrung dieses wichtigen Un-
ternehmens sind hier allerdings ein paar Fra-
gen zu stellen. Die ignatianischen Exerzitien
kénnen durch eine Begegnung mit hinduisti-
schen Meditationsmethoden und auch mit In-
halten dieser groBen Religion reicher und auch
dem heutigen Menschen angepafBter werden.
Das Buch verdunkelt auch keinesfalls, da3 ein-
zelne Positionen der verschiedenen hinduisti-
schen Systeme mit dem christlichen Glauben
unvereinbar sind. Es fehlt aber an wichtigen
Stellen (Siinde als Nicht-Erkennen oder als
Absage; Erlosung als Erkennen oder als Gna-





