Brigitta Louis 324

Wenn aber ein Mensch hervortritt und durch das Zeugnis seines Lebens zu
vielen Menschen spricht; wenn die Stimme seines geschriebenen Wortes und
seines gelebten Zengnisses so laut ertont, dafl auch die modernen Massenme-
dien von ihr betroffen werden; wenn er aus der Kraft Gottes zur ,,Stadt auf
dem Berge*, zum ,,Licht auf dem Leuchter” wird (Mt 5, [4-16); wenn er
Zeugnis ablegt ,,von den Déichern* herab (Mt 10, 27), dann ist es fiir uns Chri-
sten ein Fest, das Gott fiir uns bereitet hat, ein Fest des Zeugnisses fiir Jesus,
ein Fest, in dem das Bekennen durch Worte eins geworden ist mit dem Be-
kenntnis des Lebens. Seit ihren Urspriingen feiert die Kirche die Festtage der
Mirtyrer als Hauptfeste ihrer Botschaft. (Im neuen Missale Romanum, dem
offiziellen RoGmischen MeBbuch, stehen die Gebete zn den Mértyrern noch vor
den Gebeten fiir Papst und Bischéfe und all die anderen Heiligen.) Mit der
Heiligsprechung P. Maximilian Kolbes ist uns ein solches Fest geschenkt wor-
den. Wir sind dankbar dafiir.

Aber auch dieses Fest soll uns die Augen 6ffnen und die Ohren aufschlieBen
fiir die vielen Zeugnisse, die iiberall zu finden sind; Zeugnisse fiir die Macht
der Gnade Christi, fiir die Hoffnung, die uns in seiner Auferstehung geschenkt
wurde. So schreibt der Hebrderbrief (12, 1): Da uns also eine solche Wolke
von Zeugen umgibt, ... laBt uns mit Ausdauer in dem Wettkampf laufen, der
uns aufgetragen ist.

Das Wort des Menschen an Gott —
das Wort Gottes an den Menschen

Brigitta Louis, Miinchen

,,Mein Gesicht kannst Du nicht schanen, denn kein Mensch sieht mich und
bleibt am Leben.* (Ex 33,20) Dieses Wort Jahwes an Mose gilt auch fiir uns.
Und doch sind wir zam Leben mit diesem Gott berufen, soll lebendige Bezie-
hung zwischen ihm und uns wachsen. Wie ist das méglich? Die Kirche kennt
verschiedenste Formen, in denen der Mensch Gott begegnen kann: die Ver-
kiindigung der Schriften des Alten und Neues Testaments, die Liturgie, die Sa-
kramente und vielfdltige Formen des Gebetes.

Im folgenden soll nur von einer Weise der Begegnung zwischen Gott und
Mensch die Rede sein, von der Begegnung im Wort, in dem Wort, das der
Mensch an Gott richtet, und jenem, welches Gott an den Menschen rich-
tet. In jeder Offenbarungsreligion gibt es diese gegenlaufige Moglichkeit der



Das Wort des Menschen an Gott—das Wort Gottes an den Menschen 325

Kontaktaufnahme mit Gott durch das Wort. Sie hat vieles gemeinsam mit Er-
fahrungen, die Menschen machen, wenn sie einander im Gesprich, im Wort
begegnen. Zweifellos ist die Begegnung zwischen Gott und Mensch eine an-
dere als die zwischen zwei Menschen; und auch das, was sich im Gebet voll-
zieht, ist nicht identisch mit dem, was sich in einem Gesprich ereignen kann.
Und doch scheint es mir zwischen beiden Vorgéngen so viele fruchtbare Ana-
logien zu geben, die das Gebetsleben anregen und neu beleben kénnen, dal ich
es fiir sinnvoll halte, das vor Gott ausgesprochene Menschenwort und das in
menschlicher Sprache ausgedriickte Gotteswort einmal von der menschlichen
Begegnungserfahrung her zu erschlieBen.

Deshalb wird im folgenden zunéchst gezeigt werden, was geschieht, wenn
zwei Menschen im Gesprich einander wirklich begegnen. Auf diesem Hinter-
grund wird es dann um das Wort gehen, mit dem sich der Mensch vor Gott aus-
spricht, und um das Wort der Hl. Schrift, durch das Gott den Menschen ange-
sprochen hat und immer wieder neu anspricht.

Das Wort als Medium menschlicher Begegnung

Begegnung zwischen zwei Menschen kann dadurch zustandekommen, daf3 ei-
ner den anderen aufsucht und von Dingen zu sprechen beginnt, die ihn bewe-
gen, die er erlebt oder erfahren, gehort oder erkannt hat. Das, was er dem an-
deren mitteilen mochte, ist fiir ihn selbst von Bedeutung. Bilder, Vorstellun-
gen, Gedanken sind in ihm lebendig und beschiftigen oder bewegen ihn. Diese
inneren Bilder und Gedanken sind zunéchst in dem ,,gefaf}t*, was man ,,innere
Sprache®! nennt. Sie ist gleichsam das ,,AuffanggefaB*‘ der Vorstellungen und
Gedanken. Sie ist mehr ein Denken in Bedeutungen als in Worten. Durch sie
gelingt es, Inhalte im BewubBtsein gegenwirtig zu halten und denkend und fiih-
lend mit ihnen umzugehen. Eindriicke, die die ,,innere Sprache* stark beleben,
dringen in der Regel nach Ausdruck.

So beginnt der, dessen Herz voll ist, von dem zu sprechen, was ihn bewegt.
Indem er es ausspricht, geschieht Entscheidendes. Etwas, was bisher in seinem

1 In den folgenden Ausfiithrungen wird bewuft auf das alte sprachtheoretische Konzept einer ,,in-
neren® und einer ,,duleren Sprache* von L. S. Wygotski zuriickgegriffen, da es mir fiir die Analo-
gie zwischen menschlichem Sprechen und Verstehen einerseits und sprechendem und hérendem
Beten andererseits fruchtbarer zu sein als die jingeren linguistischen und strukturalistischen
Sprachtheorien.

Die ,,innere Sprache* ist nach Wygotskis Konzept dynamisch, inkonstant und fluktuierend. Sie
hat keine kommunikative Funktion. Sie ist Medium des eigenen Denkens und Empfindens. Des-
halb hat sie priddikativen Charakter (das Subjekt ist dem denkenden BewuBtsein jeweils gegen-
wirlig), sie ist verdichtet (nur neue oder wichtige Inhalte werden in ihr sprachlich gefaBt), und sie
hat idiomatischen Charakter (der Sinn der Worte ist durch die je einmaligen Erfahrungen des ein-
zelnen mit der Wirklichkeit geprigt). (Vgl. Wygotski, L.S., Denken und Sprechen, Berlin 19745,
328-350.)



Brigitta Louis 326

Inneren verborgen war, wird offenbar und bekommt durch das Aussprechen
eine klare eindeutige Gestalt. Ein ausgesprochenes Wort steht mit seinem ver-
lauteten Klangleib im Raum und kann nicht mehr ,,weggewischt* werden wie
ein Gedanke. Es hat eine gro3ere Realitdtsdichte als jede innere Wirklichkeit.
Das ausgesprochene Wort ist mit dem inneren Bild oder Gedanken nicht iden-
tisch, denn ,,innere** und ,,AuBlere Sprache*? haben unterschiedliche Struktu-
ren. Deshalb ist das Aussprechen eines Gedankens nicht einfach ein Verlauten
dessen, was in ,,innerer Sprache* schon vorhanden ist, sondern viel eher ein
Ubersetzungsvorgang. Manchmal, wenn wir ,,nach Worten ringen*‘, wird uns
der Unterschied zwischen diesen beiden Sprachen bewuft.

Deshalb hat das Aussprechen einer inneren Wirklichkeit stets eine klirende
Funktion. Wenn der Sprecher spiirt, da3 das, was er in ,,dullerer Sprache* zu
formulieren versucht, die Fiille des innerlich Erfahrenen nur unzureichend
wiedergibt, bleibt eine innere Spannung bestehen; wenn er dagegen merkt,
daB er das innerlich Erlebte oder Erkannte deutlich zum Ausdruck bringen
kann, erfihrt er das Aussprechen als Befreiung; das Bedrangende innerer
Wirklichkeit 16st sich. Mag die im Aussprechen gewonnene Erkenntnis auch
unangenehm oder bitter sein, als ausgesprochene Wirklichkeit ,,iiberflutet* sie
nicht mehr, sondern liegt gleichsam offen vor Augen. Der Mensch erlebt sich
ihr gegeniiber wieder als Subjekt, das Stellung nehmen kann.

Im Aussprechen innerer Wirklichkeit vor einem anderen geschieht aber
noch mehr. Der eine liefert sich dem anderen aus, zeigt ihm etwas von sich, was
dieser ohne die Mitteilung so nicht erfahren kann. Der Sprechende hofft, dal
der Horende ihn verstehen wird. Da jeder Mensch fast immer mit Eigenem be-
schiftigt ist, bedarf es dazu eines Aktes ausdriicklicher Zuwendung; durch ihn
kann es gelingen, daf3 das, was in der inneren Erfahrung des einen lebendig ist,
durch die Vermittlung der ,,4uleren Sprache* im Innenraum des anderen ge-
genwirtig zu werden beginnt. Das vertrauende Sich-AuBern eines Sprechers
vermag diesen Vorgang anzustof3en. Ist eine Aussage sehr personlich, kann sie
im Horer die Bereitschaft wecken, das, was da gleichsam schutzlos in den
Raum gesagt wurde, mit dem eigenen Wesen aufzufangen. Wenn das ge-
schieht, wird er sich dem Sprecher ganz zuwenden und ihm mit voller Wach-
samkeit des Geistes und Herzens zuhG6ren. Wenn er dann wirklich versteht,
wird nun er innerlich bewegt sein und diesem Bewegtsein Ausdruck geben
wollen. Nun ister derjenige, der im Aussprechen ein Stiick seiner Innerlichkeit
offenbart und darauf vertraut, daB der urspriingliche Sprecher ihn verstehen
moge.

2 Die ,,duBBere Sprache ist 4rmer, aber eindeutiger. Unterschiedliche Vorstellungen und Emp-
findungen, die in der ,,inneren Sprache* gleichzeitig gegenwérlig sind, miissen in der ,,duBeren
Sprache® in ein Nacheinander aufgelost und durch Konjunktionen in ihrem logischen Bezie-
hungsverhéltnis bestimmt werden. (Vgl. Wygotski, a.a.0., 340-341.)



Das Wort des Menschen an Gott—das Wort Gottes an den Menschen 327

Fiir diesen ist die Antwort des urspriinglichen Horers von entscheidender
Bedeutung. An ihr erfihrt er, ob er verstanden wurde oder nicht. Diese Erfah-
rung wirkt sich unmittelbar auf die Beziehung zwischen beiden aus. Hat der
Sprecher das Gefiihl, vom anderen verstanden worden zu sein, werden Ver-
trauen und innere Bindung zwischen beiden wachsen. Ihre Beziehung wird en-
ger werden, als sie vorher war. Das gilt schon, wenn es sich um eine primér
sachliche Mitteilung handelte, und verstarkt sich, je zentraler und persénlicher
die Aussage ist. Wird aus der Antwort dagegen deutlich, dafl nicht verstanden
wurde, worum es dem Sprecher ging, wird dadurch die Beziehung zwischen
beiden mit groBer Wahrscheinlichkeit beeintrachtigt. Ist dem Sprecher der an-
dere oder die Sache viel wert, wird er noch einmal zu sagen versuchen, worum
es ihm ging; wenn nicht, wird er sich — wenigstens innerlich — von jenem ab-
wenden und sich vor ihm verschlieBen.

Wenn der Horer verstanden hat, was der Sprecher sagte, wird er als der ant-
worten, der er ist, mit seinem Wissen, seinen Erfahrungen und seiner Art, die
Wirklichkeit zu sehen. Wenn es dem urspriinglichen Sprecher gelingt, ihn nun
seinerseits zu verstehen, wird seine Einsicht in die ,,Sache‘, die ihm am Herzen
lag, weiter wachsen; denn dadurch, daB nun er die inneren Bilder, Vorstellun-
gen, Gedanken und Empfindungen des anderen in sich aufnimmt, erweitert
sich sein Blickwinkel um den geistigen Horizont des anderen und bestatigt
dadurch seine urspriingliche Erkenntnis oder erginzt oder modifiziert oder
korrigiert sie.

Hat er das erfahren, ist wiederum er zu einer Stellungnahme aufgefordert,
die sich nun auf seine erweiterte Erkenntnis bezieht, die jetzt aber nicht mehr
nur die eigene Sache ist, sondern eine Wirklichkeit, die formuliert und ausge-
sprochen gleichsam ,,zwischen“ ihm und seinem Gesprichspartner steht.
Diese in gegenseitigem Austausch entstandene Erkenntnis ist noch ,,reicher*
als das zu Beginn des Gesprachs ausgesprochene Wort. Das Vertrauen des an-
deren steckt in ihr, sein Mitwissen, sein Sich-Exponieren, sein Mittragen und
das Geschenk des Einsseins mit ihm in gemeinsamer Erkenntnissuche und ge-
genseitigem Verstehen. Von dieser gemeinsamen Einsicht kann eine starke,
lebenverwandelnde Kraft ausgehen, weil sich im Vorgang der Begegnung im
Gesprich Erkenntnis und personale Beziehung wesensmiBig miteinander ver-
binden.

Urspriinglich ging es dem Sprecher um eine Sache, einen Inhalt, den er dem
anderen mitteilen wollte; im Aussprechen und Antwort-Empfangen wurde
dieser Inhalt besser erkannt; gleichzeitig lernten sich Sprecher und Horer bes-
ser kennen, jeder sich selbst und jeder den anderen. Dieser Zuwachs an Er-
kenntnis wurde durch den Vertrauensakt des Aussprechens ermoglicht, und
im gegenseitigen Sich-AuBern und Verstehen vertieften sich die Bindung, das
Vertrauen, die Liebe.



Brigitta Louis 328
Gottesbegegnung im Wort

Wenden wir uns nun mit diesem Hintergrundwissen den Vorgéngen zu, denen
unser eigentliches Interesse gilt, jenen Formen des Betens, in denen der
Mensch Gottsagt, was ihn beschéftigt und bewegt, oder in denen er versucht zu
horen und zu verstehen, was Gott ihm durch die Worte der HI. Schrift sagen
mochte. Ansich ist das Wort, das der Mensch an Gott richtet, nicht das prima-
re. Wenn der Mensch sich an Gott wendet, hat dieser ihn langst vorher ange-
sprochen. Aber oft ist der Mensch von eigenem Erleben so erfiillt und besetzt,
daB es ihm unmoglich ist, auf das Wort Gottes zu hdren.

... ausgehend vom Wort des Menschen

In dieser Situation ist es richtig, wenn der Mensch Gott gleichsam aufsucht und
vor ihm alles ausspricht, was das Herz beunruhigt oder erfiillt. In den voraus-
gegangenen Uberlegungen wurde deutlich, welch groBe Bedeutung dem aus-
formulierten, horbaren Wort zukommt. Deshalb ist es nicht gleichgiiltig, ob
das Beten sich ,,rein innerlich* vollzieht oder in ,,AuBerer Sprache*. Fast jeder,
der zum ersten Mal versucht, allein hdrbar mit Gott zu sprechen, erlebt das als
schwierig. Heribert Miihlen bestitigt dieses Phdnomen: ,,Wenn Du versuchst,
in dieser ganz personlichen Weise laut mit Gott zu sprechen, dann wirst Du
vielleicht schon nach den ersten Sitzen steckenbleiben. Vielleicht hast Du be-
merkt, daBB Du Dich vor Dir selbst schdmst (mir ist es jedenfalls beim ersten
Mal so ergangen!). Warum eigentlich? Nicht nur, weil Du diese Weise des Be-
tens nicht gewohnt bist, sondern weil Du etwas aussprichst, das von Deiner
Alltagserfahrung nicht gedeckt ist.“*> Als so wirklich, da3 man ihn wie einen
Menschen ansprechen kann, wird Gott selten erfahren. Aber was geschieht,
wenn diese Hemmung iiberwunden wird?

a) Die Bedeutung des Aussprechens innerer Wirklichkeit fiir das Gebet
Es geschieht mindestens ebenso Entscheidendes, ja mehr als im Gesprich zwi-
schen zwei Menschen. Dieses ,,mehr*‘ beginnt damit, dal, wer Gott horbar an-
spricht, ihm und sich selbst bezeugt, dafl Gottes Gegenwart Wirklichkeit ist;
und indem er dies tut, wichst der Glaube und wichst die Erfahrung dieser
Wirklichkeit.

Jesus Christus hat uns Freunde genannt, nicht mehr Knechte (Joh 15,15).
Deshalb werden wir ihm in unserem Beten nicht irgendetwas sagen, etwas, das
uns innerlich nicht oder nur am Rande beschiftigt, sondern das, was uns wirk-
lich am Herzen liegt, worunter wir leiden, woriiber wir uns freuen, was wir
nicht verstehen, wogegen wir uns wehren. Wenn wir das tun, wenn wir ihm

3 Miihlen, H., Einiibung in die christliche Grunderfahrung, Zweiter Teil: Gebet und Erwartung,
Mainz 19762, 36-37.



Das Wort des Menschen an Goit—das Wort Gottes an den Menschen 329

formuliert und horbar sagen, was uns bedringt, geht davon Befreiung aus. Wir
tun unser Inneres auf. Das, was uns bewegt und betrifft, machen wir offenbar,
nennen es beim Namen, machen es durch das Aussprechen anschaubar. Im
Wihlen der Worte werden wir inne, was es eigentlich ist, das so bedriickt oder
gefangen hélt oder blockiert; es wird deutlich, woran das Herz hingt, wovor es
sich fiirchtet, was es einklagt oder verweigert. Die Situation, die bedringt, wird
im Aussprechen klarer und ebenso die eigene Rolle in ihr. Dieser Vorgang der
Erkenntnis ist, wie oben ausgefiihrt, ein ganz natiirlicher. Er stellt sich immer
ein, wenn ein Mensch zu sagen versucht, was z. B. augenblicklich sein gréBtes
ungeldstes Problem darstellt. Sollte der Herr diesen natiirlichen Vorgang der
Erkenntnis, der hilfreichen, die Wahrheit aufdeckenden Erkenntnis nicht als
bevorzugten Ort seines Gnadenwirkens wihlen konnen und immer wieder
wihlen?

Das Aussprechen des Begliickenden oder Bedringenden geschieht vor sei-
men Angesicht. Der Beter versucht zu sagen, was in ihm ist. Aber er sagt es
dem Herrn! Er vertraut es ihm an. Er gibt es damit her, er gibt es hin. Er liefert
sich in ihm dem Herrn aus, weil er ihm vertraut. Gott braucht er durch sein
Vertrauen nicht erst zur Zukehr zu bewegen wie einen Menschen, ,,denn noch
ehe du mich anrufst, hére ich dich* (Jes 58,9). Vor Gott braucht er die Worte
auch nicht abzuwigen wie vielleicht vor einem Menschen, vor dem er sich
scheut, die ganze Wahrheit zu sagen, denn ,,Gott kennt meine Gedanken von
fern* (Ps 139,2b); all meine inneren Bilder, Vorstellungen, Empfindungen
und Gefiihle sind Gott so gegenwirtig, wie sie in mir lebendig sind. Gott ver-
steht ganz. Er ist der einzige, der ganz versteht, in dessen Verstehen der
Mensch ganz geborgen ist.

Wenn der Vorgang des Gebetes hier zu Ende wire, hiitte er bereits reichen
Segen in sich. Er wiirde den Beter in einer ersten Weise aus den ,,Bedringnis-
sen seiner Innerlichkeit* befreien, wiirde ihm mehr Klarheit und Einsicht in
sein Leben schenken und wiirde durch diese konkrete Form der Auslieferung
an Gott die Beziehung zu ihm verstirken. Dochist der Vorgang des Gebetes an
dieser Stelle in der Regel noch nicht beendet. Was nun geschieht, gehért aller-
dings mehr zur Erfahrung betender Menschen als zur Struktur des zwischen-
menschlichen Gesprichsvorgangs, der wir bisher gefolgt sind. Analoge Phi-
nomene werden jedoch auch weiterhin von Bedeutung sein.

b) Erfahrungsweisen der ,,Antwort Gottes
Durch Schriftworte wie ,,Und Jahwe sprach: ,Ich habe das Elend meines Vol-
kes, das in Agypten ist, wohl gesehen, und ihr Schreien iiber ihre Treiber habe
ich gehort; ja, ich kenne seine Leiden‘“ (Ex 3,7), weiB der gliubige Mensch,
daB Gott wirklich hort, da er versteht und sein Inneres anriihren 1#B8t durch
das, was ihm anvertraut wird. An dieser Stelle miiBte nach der Analogie



Brigitta Louis 330

menschlicher Begegnung Gott selbst das Wort ergreifen. Gott hat es ergrif-
fen. ,,Auf vielerlei Weise hat Gott vormals durch die Propheten zu den Vitern
gesprochen. Zuletzt hat er zu uns gesprochen durch seinen Sohn.* (Hebr 1, 1f)
Gott hat den Menschen in giiltiger Weise Antwort gegeben durch alles, was Je-
sus Christus fiir uns getan und uns vom Vater verkiindet hat.

Ein von seinem Erleben bedringter Mensch ist selten in der Lage, Gottes
Wort zu vernehmen. Wenn er jedoch im Gebet alles ,,aus-gesagt** hat, was ihn
bewegt oder bedrangt, wird er irgendwann wie von selbst zum Schweigenden,
zum Horer, zu einem, der auf Antwort wartet. In dieser Situation geschieht es
oft, dafl dem Beter plotzlich ein Wort der HI. Schrift ,,ein-fallt*. Dieses Wort
enthilt etwas von den ,,Gedanken Gottes* (vgl. Jes 55, 8), von seinen Be-
fiirchtungen, seinen Verheifungen, seinen Weisungen. Wenn der Beter dieses
Wort in sich aufzunehmen vermag, nimmt er damit etwas von den ,,Heilsge-
danken‘ Gottes in sich auf. Dadurch erweitert sich sein eigener begrenzter
Horizont.

Das, was das Herz bewegte, erhilt einen neuen Glanz oder wird zu einem
Anruof zu Entscheidung oder Umkehr oder zur Teilnahme am Schicksal des
Herrn. Die Lebenssituation bekommt gleichsam Kontur. Sie wird zu einem
konkreten Angebot des Heils. Erkenntnisse wie: ,,Begreifst du nicht, daB ich
dich das habe erfahren lassen, damit du endlich merkst, wo du immer noch
selbstbezogen bist, wo du dich verweigerst, wo du andere Gotter neben mir
hast* (vgl. Ex 20,3), oder: ,,Erschrickst du, daf ich dich ernst genommen, dich
beim Wort genommen habe? Der Jiinger steht nicht iiber dem Meister. Aber
habe keine Furcht, ich bin mit dir* (vgl. Mt 10, 24f), kdnnen aufsteigen und
werden als Antwort erfahren. — Die Sache selbst wandelt sich nicht. Aber auf
einmal ist sie nicht mehr nur Sache des Beters, sondern eine Sache zwischen
Gott und ihm. Er sieht und erkennt sie neu durch Gottes Wort, er erkennt sich
neu durch dieses Wort und sieht Gott selbst neu in diesem Wort, das ihm in die-
ser konkreten Situation seines Lebens zur Antwort wurde.

Wenn einer zum Herrn geht und ihm sagt, was ihn beschéftigt, worunter er
leidet, was seine Freude ist, dann geschieht wie in der menschlichen Begeg-
nung ein Doppeltes: Einerseits erkennt er sein Leben neu, erkennt deutlicher,
wer er ist, wie er wirklich ist, wie er sich im Leben verhalt und wie er sich ver-
halten soll. Andererseits verstirkt sich seine Beziehung zu Gott. Indem der
Mensch vor Gott ausspricht, was ihn bewegt, vertraut er Gott; indem Gott dem
Menschen in dieser konkreten Situation ein Stiick weit erschlieft, wie er sein
Leben sieht, vertraut Gott dem Menschen, vertraut ihm etwas an, traut ihm
etwas zu. Dadurch werden fiir den Menschen — dhnlich wie fiir das Volk Israel
— Erfahrungen des konkreten Lebens zum ,,Ort* der Gotteserfahrung, einer
Erfahrung, die aus Bedréngnis befreit und von der Weisung ausgeht, Entschie-
denheit und Kraft, etwas Bestimmtes zu tun oder etwas anderes zu lassen.



Das Wort des Menschen an Gott—das Wort Gottes an den Menschen 331
... ausgehend vom biblischen Wort

Schon in dem eben dargestellten Gebetsvorgang, in dem zunichst der Mensch
das Wort ergreift und mit Gott zu sprechen beginnt, kann es geschehen, daf3 er
ein Wort der H1. Schrift als Antwort erfihrt. Der gliubige Mensch kann sich
dem biblischen Wort aber auch unmittelbar zuwenden. So wie ein Mensch, der
einem anderen freundschaftlich verbunden ist, diesen gelegentlich aufsucht,
nicht um ihm etwas mitzuteilen, sondern um beiihm zu sein, um an seinem Le-
ben teilzunehmen in der Hoffnung, daB der andere sich vielleicht 6ffnen und
ihm etwas von sich anvertrauen werde, so kann sich auch der Mensch dem
Wort der Schrift zuwenden mit dem Verlangen, durch dieses Wort mehr von
Gott zu erfahren.

a) Das biblische Wort als Gottes An-rede an den Menschen

Seit den frijhesten Quellen christlicher Uberlieferung — die ihrerseits auf die
judische Tradition zuriickgeht — fingt ein Mensch, der nach Gott sucht, an, sich
mit der Bibel zu beschiftigen. Die Schriften des Alten und Neuen Testamentes
geben Erfahrungen von Menschen wieder, die diese mitten in ihrem Leben mit
Jahwe, mit Jesus oder dem erhéhten Herrn gemacht haben. Gott hat diese
Sprache gewihlt, um sich den Menschen mitzuteilen, um sie anzusprechen in
den historisch und individuell unterschiedlichsten Situationen, um ihnen Wei-
sung, Korrektur, Trost und Hoffnung zuzusprechen und sie zur Erkenntnis
Gottes zu fiihren. Es ist ein rational nicht zu klirendes Geheimnis, aber eine
jedem Christen zugéngliche Erfahrung, da von Worten der HI. Schrift immer
wieder neu betreffende und heilwirkende Kraft ausgehen kann, ganz gleich, in
welcher Situation sich der einzelne befindet. Die HI. Schrift ist gleichsam die
,auflere Sprache® Gottes.

b) Moglichkeiten des Verstehens des Wortes Gottes
Es gibt unterschiedliche Weisen, mit Texten der HI. Schrift umzugehen. Im
folgenden soll nur von einer Form die Rede sein, und zwar von einer, die im
frithen M6nchtum von groBer Bedeutung war, der ,,meditatio bzw. der ,,ru-
minatio“4. Im Unterschied zum heutigen Sprachgebrauch verstand man da-
mals unter Meditieren ,,Schrifttexte mit geddmpfter Stimme herzusagen und
zwar in der Regel auswendig*‘s. ,,Ruminare* heiBt ,,wiederkiuen*. Gemeint
ist mit diesem uns zunachst fremd anmutenden Wort: ,,Das Wort Gottes muf3
im Inneren bewahrt werden, wie das Kamel seine Nahrung speichert und wie-
derkdut, damit das Wort schlieBlich in Fleisch und Blut iibergeht und so von
¢ Abt Bernhard Lambert OSB, der fiir die Kommunitit Venio OSB vom 29. 2. bis 2. 3. 1980 geist-
liche Tage tiber die ,,Leclio Divina** hielt, verdanke ich die Anregung, mich mil der ,,medilatio

und der ,,ruminatio’‘ des frilheren Ménchtums zu beschéftigen.
5 Bacht, H. ,,Meditatio” in den dltesten Ménchsquellen. GuL 28, 1955, 366.



Brigitta Louis 332

innen her im konkreten Leben zum Tragen kommt.*¢ Diese Gebetsform, in
der ldngere Texte der HI. Schrift immer und immer wieder laut, auswendig
ausgesprochen werden, ist uns heute nicht mehr geldufig. Aber wir werden se-
hen, wie sehr es gerade ihr moglich ist, einen Zugang zum Verstehen des Wor-
tes Gottes zu ermoglichen, da in ihr das Element der Selbstmitteilung Gottes
starker erfahren werden kann als in anderen Formen der Schriftlesung und
Meditation. Deshalb sollen die einzelnen Vollziige dieser Gebetsform mog-
lichst genau beschrieben werden.

Die Moénche, die in dieser Weise groBe Teile der Bibel auswendig ,,vor sich
hin murmelten®, wuBlten, daB sie nicht ohne weiteres in der Lage waren, Wort
Gottes zu begreifen, ja daB} es bereits schwierig ist, sich diesem Wort iiberhaupt
mit ungeteilter Wachsamkeit des Herzens und Geistes zuzuwenden. Deshalb
sprachen sie in allen freien Minuten und Stunden des Tages real, horbar Wort
Gottes aus. Sie stellten sich diesem Wort konkret zur Verfiigung, sich, ihre
Zeit, ihren Atem, ihr Sprachvermdogen, ihr Herz und ihren Geist. Stunden des
Tages waren ganz gepragt vom Wort Gottes. Da dieses Wort horbar ausge-
sprochen wurde, band es nicht nur die inneren, sondern auch die auBeren Sin-
ne. Das verlautete Wort hatte auch in diesem Fall groBere Realitét als das nur
gedanklich vollzogene. Als horbares Wort wurde in ihm die Gegenwart Got-
tes, sein Ansprechen des Menschen, sein Sprechen in die gegenwirtige, einma-
lige Situation des einzelnen besonders deutlich.

Obwohl die Monche das Wort Gottes mit dem eigenen Mund aussprachen,
wurde es von ihnen sehr bewuf3t als Wort Gottes, nicht als das eigene erfahren
— gerade weil sie es hiufig zunéchst nicht verstanden. Die Moénche suchten sich
in der Regel nicht jene Sitze der Schrift aus, die ihr Herz unmittelbar anspra-
chen, sondern sie eigneten sich Texte an, die im ,,Officium*‘, dem mdnchischen
Chorgebet, oder der ,,Lectio continua®, der téglichen, fortlaufenden Lesung
gerade ,,trafen‘‘; deshalb nahmen sie immer wieder Worte der Schrift in sich
auf, die ihnen zunéchst fremd und verschlossen waren.

Das mag auf den ersten Blick ungeschickt und untkonomisch wirken. Bei
nidherem Hinsehen erweist es sich aber als besonders fruchtbar. Ein bestimm-
ter Vorgang im menschlichen Gesprich soll das verdeutlichen. Mancher Horer
greift von der Rede des anderen nur einen Bruchteil auf, ndmlich den, der sei-
nem Interesse oder seiner Fassungskraft entspricht. In diesem Bruchteil ereig-
net sich Verstehen, aber nur in ihm. Die eigentliche Aussage des Sprechers

leibt fiir den Horer verschlossen, weil er sie von vornherein auf seine Thema-
tik oder sein MaB reduziert hat.

Wenn man sich bei der Beschéftigung mit der Heiligen Schrift nur von dem
spontanen Mitschwingen des eigenen Herzens bestimmen 143t — was natiirlich

¢ Ruppert, F. Meditatio — Ruminatio, Zu einem Grundbegriff christlicher Meditation. In: Erbe und
Auftrag, 53, 1977, 85.



Das Wort des Menschen an Gott— das Wort Gottes an den Menschen 333

auch seine volle Berechtigung haben kann —, geschieht dhnliches. Man nimmt
Gott dann bevorzugt so wahr, wie er in schon vorhandene Erwartungen und
Bilder paf3t. Weil die Monche jedoch Gott suchten, weil sie ihn kennenlernen
wollten, wie er ist, deshalb wihlten sie nicht aus, deshalb rechneten sie damit,
daB sie viele seiner Worte nicht verstehen wiirden, setzten sich diesen Worten
aber dennoch aus mit Leib und Seele. Und dadurch, daB sie es taten, daB sie das
Wort Gottes, seine ,,duere Sprache* aussprachen, auswendig, ,,par coeur,
,,by heart* sagten, dadurch, dal sie dem Wort Raum in sich gaben, es in sich
immer und immer wieder erklingen liefen, dadurch weckte es die ,,innere
Sprache® der auf diese Worte lauschenden Monche, und oft begannen sie dann
mit dem Herzen zu verstehen; es ereignete sich jener geheimnisvolle und be-
gliickende Vorgang, dafl durch die Vermittlung der ,,4uleren Sprache* etwas
von der ,,inneren Sprache® Gottes in ihrem eigenen Inneren gegenwirtig zu
werden begann.

¢) Antwortweisen des Menschen
Jedes so geschenkte Verstehen des Wortes Gottes ist ein Vorgang personaler
Begegnung. Er wird von jedem, der ihn erféhrt, als persdnliche Anrede Gottes
— in die konkrete Situation seines Lebens — verstanden. Deshalb liegt es im
Wesen des Vorganges selbst, dafl der zundchst horende und verstehende Beter
zu antworten versucht. Dieser Wechsel von verstehendem Meditieren des
Wortes Gottes und eigenem Beten ist schon sehr frith bezeugt. So heites etwa
von Theodor, dem Lieblingsjlinger des Pachomius: ,,Eines Tages sa3 Theodor
in seiner Zelle; Stricke drehend und Teile der Heiligen Schrift, die er auswen-
dig gelernt hatte, meditierend; jedesmal, wenn sein Herz ihn dazu trieb, stand
er auf und betete. Er ,meditierte also sitzend, dabei Handarbeit verrichtend,
aber zum Gebet stellt er sich hin‘.*7 Hier wird das antwortende Beten als eine
eigenstindige, neue Phase verstanden, die auf den meditativen Umgang mit
dem Wort Gottes folgt.

Die Art dieses betenden Antwortgebens kann verschieden aussehen: Sie
kann in einem freien Sprechen des Beters bestchen, wie es oben beschrieben
wurde, einem Sprechen, in dem dieser mit eigenen Worten zu sagen versucht,
was ihm bewuB3t geworden ist und vielleicht auch welche Folgen sich aus dieser
Einsicht fiir sein Leben und seine Beziehung zu Gott ergeben. Im Wihlen und
Aussprechen der eigenen Worte wird diese Einsicht erst voll verwirklicht. Nur
das, was der Mensch selber in Worte fassen kann, ist sein geistiger Besitz. Des-
halb ist es richtig, wenn der Beter immer wieder versucht, mit seinen eigenen
Worten auf das zu antworten, was Gott ihm in den giiltigen Worten der HI.
Schrift zusagt.

7 Bacht, a.a.0., 364.



Brigitta Louis 334

Wenn einer das Wort Gottes neu verstanden hat, kann es aber auch gesche-
hen, da3 das Wort, das zunichst ganz Wort Gottes war, nun zum Wort des Men-
schen wird, das die innerste Bewegung seines Herzens zum Ausdruck zu brin-
gen vermag, so dal} ,,mens nostra concordet voci nostrae*, ,,dal3 unser Herz in
Einklang ist mit unserer Stimme*‘®, die Wort Gottes ausspricht. Diese Erfah-
rung galt und gilt bevorzugt fiir das Rezitieren oder Singen der Psalmen beim
Chorgebet der Monche. Sie kann sich aber ebenso bei dem wiederholten hor-
baren Aussprechen jedes anderen Textes der HI. Schrift einstellen. Aus dem
Erlebnis der Einheit mit dem Herrn im geschenkten Verstehen seiner Worte
beginnt dann jener geistliche Vorgang, in dem seine Sprache mit der Sprache
des Beters eins wird. Das biblische Wort als ,,duBere Sprache* Gottes er-
schlieBt dann nicht nur den Zugang zur ,,inneren Sprache* Gottes, sondern
geht ein in die ,,innere Sprache‘ des Menschen, reinigt und verwandelt sie.
Wenn dieser Vorgang weit fortgeschritten ist, dann stellt sich die Erfahrung
grofler Beter ein, daB ,,nicht mehr ich bete, sondern Christus in mir zu beten
beginnt“ (vgl. Gal 2,20). Es sind seine Worte, aber ich bete sie mit meinem
Leib, meiner Stimme, meinem Herzen, meinem Geist, und doch bete nicht ich,
sondern er. Hier hort ,,mein“ und ,,sein‘ auf. ,,Ihr habt den Geist empfangen
..., in dem wir rufen: Abba, Vater! ... wir wissen nicht, worum wir in rechter
Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch fiir uns ein ... (R6m 8, 15.26)
Hier entsteht Einheit nicht nur im Verstehen, sondern auch im Vollzug des Be-
tens, im Aussprechen der innersten Anliegen, die nun gemeinsame Anliegen
von Gott und Mensch geworden sind. Diese Einheit mit dem Herrn in seinem
Wort 146t sich nicht herstellen. Sie ist ein besonderes Geschenk seiner Gnade.
Aber der Mensch kann sich fiir sie bereiten, indem er sich Worte der Hl. Schrift
aneignet und nicht miide wird, sic immer und immer wieder auszusprechen und
mit ganzer Wachheit und Hingabe des Herzens auf sie zu héren, um sie mehr
und mehr verstehen und mitvollzichen zu kénnen.

Esgibt noch eine dritte Art, auf das Verstehen des Wortes Gottes zu antwor -
ten, ndmlich mit Schweigen, einem verstehenden, ,,mitschwingenden*, iiber-
wiltigten Schweigen. Diese Antwortméglichkeit gibt es auch zwischen Men-
schen, nicht hidufig und auch nicht unbegrenzt lange, aber gerade dann, wenn
die Mitteilung des einen sehr zentral war und das Verstehen des anderen voll-
kommen. In diesem Schweigen schwingt die Innerlichkeit des einen unmittel-
bar mit der Innerlichkeit des anderen mit. Was da zwischen Gott und Mensch
geschieht, 146t sich mit Worten nicht mehr beschreiben.

8 Benediktus-Regel, hrsg. von Basilius Steidle OSB, Beuron 19752, Kap. 19, Vs. 7.



Das Wort des Menschen an Gott—das Wort Gottes an den Menschen 335

Folgerungen

Schon immer haben sich Menschen mit ihren Anliegen an Gott gewandt und
haben im meditativen Umgehen mit Worten der HI. Schrift versucht, Gott neu
zu erfahren. Aber jeder, der so betet, weil, wie schwer es sein kann, dabei
wirklich beim Herrn zu bleiben, wie leicht die Gedanken von einem zum ande-
ren gleiten, oder wie Probleme durch das innere Verweilen beiihnen noch gro-
Ber werden kénnen. Gegen beide Gefahren ist das ausgesprochene, verlautete
Wort eine wirksame Hilfe. Wenn einer mit Gott horbar iiber sein Leben
spricht, ist das ein duflerst intensives Beten. Sobald er zu ,,triumen* und um
sich selbst zu kreisen anfingt, hort er auf zu sprechen, leistet er nicht mehr den
aktiven, anstrengenden, aber kldrenden, befreienden, sich an Gott ausliefern-
den ,,Ubersetzungsvorgang“ von der ,,inneren‘ in die ,,duBere Sprache*. So-
bald er zu sprechen aufhort, merkt er das sofort. Deshalb kann das hérbare
Sprechen mit Gott eine groBe Hilfe sein, um wirklich zu beten, und zwar in ei-
ner Weise, die das Leben unmittelbar beeinfluBt, in der fast notwendigerweise
Dinge klar werden, vor denen man die Augen dann nicht mehr verschlieBen
kann, in der aber auch Kraftanz und im Umfeld.

Das ausgesprochene, verlautete Wort kann aber auch fiir die Meditation
hilfreich sein, zum einen, weil durch die Einbeziehung der dueren Sinne —
ahnlich wie beim Rosenkranzgebet — die Wachsamkeit unterstiitzt wird, zum
anderen, weil es die Meditation objektiv bindet. Wenn Schrifttexte, etwa die
alt- und neutestamentlichen Lesungen oder das Evangelium des jeweiligen
Sonntags immer und immer wieder horbar gelesen werden, bis sie sich dem
Gedachtnis wortlich eingeprigt haben, geschieht dadurch fast notwendig eine
intensive geistige Auseinandersetzung mit dem Wort. Es wird nicht immer ein
Verstehen sein. Aber auch, wenn man sich gegen das Wort wehrt, wird man er-
fahren, daB es einen nicht mehr loslédBt, daB es in freien Minuten des Tages von
selbst ,,auftaucht und auf schone oder schmerzliche oder unbegreifliche Er-
fahrungen ein neues Licht wirft. Nach der Uberlieferung des Mattius und Lu-
kas war Jesus mit den Schriften des Alten Testaments so vertraut, daB ihm in
jeder der drei Versuchungssituationen ein Wort der Schrift ,,einfiel*, das den
Verfithrungscharakter dieser Situation ebenso deutlich machte wie den Willen
Gottes (Mt 4,1-11; Lk 4,1-13). Das Wort in seiner vollen Gestalt als verlau-
tetes, verbindliches, dialogisches Wort ist eine wirkméchtige Form, um immer
wieder neu in lebendige Beziehung zu Gott zu treten.





