
Brigitta Louis 324 

Wenn aber ein Mensch hervortritt und durch das Zeugnis seines Lebens zu 
vielen Menschen spricht; wenn die Stimme seines geschriebenen Wortes und 
seines gelebten Zeugnisses so laut ertönt, daß auch die modernen Massenme- 
dien von ihr betroffen werden; wenn er aus der Kraft Gottes zur •Stadt auf 
dem Berge", zum •Licht auf dem Leuchter" wird (Mt 5, 14-16); wenn er 
Zeugnis ablegt •von den Dächern" herab (Mt 10, 27), dann ist es für uns Chri- 
sten ein Fest, das Gott für uns bereitet hat, ein Fest des Zeugnisses für Jesus, 
ein Fest, in dem das Bekennen durch Worte eins geworden ist mit dem Be- 
kenntnis des Lebens. Seit ihren Ursprüngen feiert die Kirche die Festtage der 
Märtyrer als Hauptfeste ihrer Botschaft. (Im neuen Missale Romanum, dem 
offiziellen Römischen Meßbuch, stehen die Gebete zu den Märtyrern noch vor 
den Gebeten für Papst und Bischöfe und all die anderen Heiligen.) Mit der 
Heiligsprechung P. Maximilian Kolbes ist uns ein solches Fest geschenkt wor- 
den. Wir sind dankbar dafür. 

Aber auch dieses Fest soll uns die Augen öffnen und die Ohren aufschließen 
für die vielen Zeugnisse, die überall zu finden sind; Zeugnisse für die Macht 
der Gnade Christi, für die Hoffnung, die uns in seiner Auferstehung geschenkt 
wurde. So schreibt der Hebräerbrief (12, 1): Da uns also eine solche Wolke 
von Zeugen umgibt, ... laßt uns mit Ausdauer in dem Wettkampf laufen, der 
uns aufgetragen ist. 

Das Wort des Menschen an Gott - 
das Wort Gottes an den Menschen 
Brigitta Louis, München 

•Mein Gesicht kannst Du nicht schauen, denn kein Mensch sieht mich und 
bleibt am Leben." (Ex 33,20) Dieses Wort Jahwes an Mose gilt auch für uns. 
Und doch sind wir zum Leben mit diesem Gott berufen, soll lebendige Bezie- 
hung zwischen ihm und uns wachsen. Wie ist das möglich? Die Kirche kennt 
verschiedenste Formen, in denen der Mensch Gott begegnen kann: die Ver- 
kündigung der Schriften des Alten und Neues Testaments, die Liturgie, die Sa- 
kramente und vielfältige Formen des Gebetes. 

Im folgenden soll nur von einer Weise der Begegnung zwischen Gott und 
Mensch die Rede sein, von der Begegnung im Wort, in dem Wort, das der 
Mensch an Gott richtet, und jenem, welches Gott an den Menschen rich- 
tet. In jeder Offenbarungsreligion gibt es diese gegenläufige Möglichkeit der 



Das Wort des Menschen an Gott•das Wort Gottes an den Menschen 325 

Kontaktaufnahme mit Gott durch das Wort. Sie hat vieles gemeinsam mit Er- 
fahrungen, die Menschen machen, wenn sie einander im Gespräch, im Wort 
begegnen. Zweifellos ist die Begegnung zwischen Gott und Mensch eine an- 
dere als die zwischen zwei Menschen; und auch das, was sich im Gebet voll- 
zieht, ist nicht identisch mit dem, was sich in einem Gespräch ereignen kann. 
Und doch scheint es mir zwischen beiden Vorgängen so viele fruchtbare Ana- 
logien zu geben, die das Gebetsleben anregen und neu beleben können, daß ich 
es für sinnvoll halte, das vor Gott ausgesprochene Menschenwort und das in 
menschlicher Sprache ausgedrückte Gotteswort einmal von der menschlichen 
Begegnungserfahrung her zu erschließen. 

Deshalb wird im folgenden zunächst gezeigt werden, was geschieht, wenn 
zwei Menschen im Gespräch einander wirklich begegnen. Auf diesem Hinter- 
grund wird es dann um das Wort gehen, mit dem sich der Mensch vor Gott aus- 
spricht, und um das Wort der Hl. Schrift, durch das Gott den Menschen ange- 
sprochen hat und immer wieder neu anspricht. 

Das Wort als Medium menschlicher Begegnung 

Begegnung zwischen zwei Menschen kann dadurch Zustandekommen, daß ei- 
ner den anderen aufsucht und von Dingen zu sprechen beginnt, die ihn bewe- 
gen, die er erlebt oder erfahren, gehört oder erkannt hat. Das, was er dem an- 
deren mitteilen möchte, ist für ihn selbst von Bedeutung. Bilder, Vorstellun- 
gen, Gedanken sind in ihm lebendig und beschäftigen oder bewegen ihn. Diese 
inneren Bilder und Gedanken sind zunächst in dem •gefaßt", was man •innere 
Sprache"1 nennt. Sie ist gleichsam das •Auffanggefäß" der Vorstellungen und 
Gedanken. Sie ist mehr ein Denken in Bedeutungen als in Worten. Durch sie 
gelingt es, Inhalte im Bewußtsein gegenwärtig zu halten und denkend und füh- 
lend mit ihnen umzugehen. Eindrücke, die die •innere Sprache" stark beleben, 
drängen in der Regel nach Ausdruck. 

So beginnt der, dessen Herz voll ist, von dem zu sprechen, was ihn bewegt. 
Indem er es ausspricht, geschieht Entscheidendes. Etwas, was bisher in seinem 

1 In den folgenden Ausführungen wird bewußt auf das alte sprachtheoretische Konzept einer •in- 
neren" und einer •äußeren Sprache" von L. S. Wygotski zurückgegriffen, da es mir für die Analo- 
gie zwischen menschlichem Sprechen und Verstehen einerseits und sprechendem und hörendem 
Beten andererseits fruchtbarer zu sein als die jüngeren linguistischen und Strukturalistischen 
Sprachtheorien. 

Die •innere Sprache" ist nach Wygotskis Konzept dynamisch, inkonstant und fluktuierend. Sie 
hat keine kommunikative Funktion. Sie ist Medium des eigenen Denkens und Empfindens. Des- 
halb hat sie prädikativen Charakter (das Subjekt ist dem denkenden Bewußtsein jeweils gegen- 
wärtig), sie ist verdichtet (nur neue oder wichtige Inhalte werden in ihr sprachlich gefaßt), und sie 
hat idiomatischen Charakter (der Sinn der Worte ist durch die je einmaligen Erfahrungen des ein- 
zelnen mit der Wirklichkeit geprägt). (Vgl. Wygotski, L. S., Denken und Sprechen, Berlin 19745, 
328-350.) 



Brigitta Louis 326 

Inneren verborgen war, wird offenbar und bekommt durch das Aussprechen 
eine klare eindeutige Gestalt. Ein ausgesprochenes Wort steht mit seinem ver- 
lauteten Klangleib im Raum und kann nicht mehr •weggewischt" werden wie 
ein Gedanke. Es hat eine größere Realitätsdichte als jede innere Wirklichkeit. 
Das ausgesprochene Wort ist mit dem inneren Bild oder Gedanken nicht iden- 
tisch, denn •innere" und •äußere Sprache"2 haben unterschiedliche Struktu- 
ren. Deshalb ist das Aussprechen eines Gedankens nicht einfach ein Verlauten 
dessen, was in •innerer Sprache" schon vorhanden ist, sondern viel eher ein 
Übersetzungsvorgang. Manchmal, wenn wir •nach Worten ringen", wird uns 
der Unterschied zwischen diesen beiden Sprachen bewußt. 

Deshalb hat das Aussprechen einer inneren Wirklichkeit stets eine klärende 
Funktion. Wenn der Sprecher spürt, daß das, was er in •äußerer Sprache" zu 
formulieren versucht, die Fülle des innerlich Erfahrenen nur unzureichend 
wiedergibt, bleibt eine innere Spannung bestehen; wenn er dagegen merkt, 
daß er das innerlich Erlebte oder Erkannte deutlich zum Ausdruck bringen 
kann, erfährt er das Aussprechen als Befreiung; das Bedrängende innerer 
Wirklichkeit löst sich. Mag die im Aussprechen gewonnene Erkenntnis auch 
unangenehm oder bitter sein, als ausgesprochene Wirklichkeit •überflutet" sie 
nicht mehr, sondern liegt gleichsam offen vor Augen. Der Mensch erlebt sich 
ihr gegenüber wieder als Subjekt, das Stellung nehmen kann. 

Im Aussprechen innerer Wirklichkeit vor einem anderen geschieht aber 
noch mehr. Der eine liefert sich dem anderen aus, zeigt ihm etwas von sich, was 
dieser ohne die Mitteilung so nicht erfahren kann. Der Sprechende hofft, daß 
der Hörende ihn verstehen wird. Da jeder Mensch fast immer mit Eigenem be- 
schäftigt ist, bedarf es dazu eines Aktes ausdrücklicher Zuwendung; durch ihn 
kann es gelingen, daß das, was in der inneren Erfahrung des einen lebendig ist, 
durch die Vermittlung der •äußeren Sprache" im Innenraum des anderen ge- 
genwärtig zu werden beginnt. Das vertrauende Sich-Äußern eines Sprechers 
vermag diesen Vorgang anzustoßen. Ist eine Aussage sehr persönlich, kann sie 
im Hörer die Bereitschaft wecken, das, was da gleichsam schutzlos in den 
Raum gesagt wurde, mit dem eigenen Wesen aufzufangen. Wenn das ge- 
schieht, wird er sich dem Sprecher ganz zuwenden und ihm mit voller Wach- 
samkeit des Geistes und Herzens zuhören. Wenn er dann wirklich versteht, 
wird nun er innerlich bewegt sein und diesem Bewegtsein Ausdruck geben 
wollen. Nun iste/" derjenige, der im Aussprechen ein Stück seiner Innerlichkeit 
offenbart und darauf vertraut, daß der ursprüngliche Sprecher ihn verstehen 
möge. 

2 Die •äußere Sprache" ist ärmer, aber eindeutiger. Unterschiedliche Vorstellungen und Emp- 
findungen, die in der •inneren Sprache" gleichzeitig gegenwärtig sind, müssen in der •äußeren 
Sprache" in ein Nacheinander aufgelöst und durch Konjunktionen in ihrem logischen Bezie- 
hungsverhältnis bestimmt werden. (Vgl. Wygotski, a.a.O., 340-341.) 



Das Wort des Menschen an Gott•das Wort Gottes an den Menschen 327 

Für diesen ist die Antwort des ursprünglichen Hörers von entscheidender 
Bedeutung. An ihr erfährt er, ob er verstanden wurde oder nicht. Diese Erfah- 
rung wirkt sich unmittelbar auf die Beziehung zwischen beiden aus. Hat der 
Sprecher das Gefühl, vom anderen verstanden worden zu sein, werden Ver- 
trauen und innere Bindung zwischen beiden wachsen. Ihre Beziehung wird en- 
ger werden, als sie vorher war. Das gilt schon, wenn es sich um eine primär 
sachliche Mitteilung handelte, und verstärkt sich, je zentraler und persönlicher 
die Aussage ist. Wird aus der Antwort dagegen deutlich, daß nicht verstanden 
wurde, worum es dem Sprecher ging, wird dadurch die Beziehung zwischen 
beiden mit großer Wahrscheinlichkeit beeinträchtigt. Ist dem Sprecher der an- 
dere oder die Sache viel wert, wird er noch einmal zu sagen versuchen, worum 
es ihm ging; wenn nicht, wird er sich - wenigstens innerlich - von jenem ab- 
wenden und sich vor ihm verschließen. 

Wenn der Hörer verstanden hat, was der Sprecher sagte, wird er als der ant- 
worten, der er ist, mit seinem Wissen, seinen Erfahrungen und seiner Art, die 
Wirklichkeit zu sehen. Wenn es dem ursprünglichen Sprecher gelingt, ihn nun 
seinerseits zu verstehen, wird seine Einsicht in die •Sache", die ihm am Herzen 
lag, weiter wachsen; denn dadurch, daß nun er die inneren Bilder, Vorstellun- 
gen, Gedanken und Empfindungen des anderen in sich aufnimmt, erweitert 
sich sein Blickwinkel um den geistigen Horizont des anderen und bestätigt 
dadurch seine ursprüngliche Erkenntnis oder ergänzt oder modifiziert oder 
korrigiert sie. 

Hat er das erfahren, ist wiederum er zu einer Stellungnahme aufgefordert, 
die sich nun auf seine erweiterte Erkenntnis bezieht, die jetzt aber nicht mehr 
nur die eigene Sache ist, sondern eine Wirklichkeit, die formuliert und ausge- 
sprochen gleichsam •zwischen" ihm und seinem Gesprächspartner steht. 
Diese in gegenseitigem Austausch entstandene Erkenntnis ist noch •reicher" 
als das zu Beginn des Gesprächs ausgesprochene Wort. Das Vertrauen des an- 
deren steckt in ihr, sein Mitwissen, sein Sich-Exponieren, sein Mittragen und 
das Geschenk des Einsseins mit ihm in gemeinsamer Erkenntnissuche und ge- 
genseitigem Verstehen. Von dieser gemeinsamen Einsicht kann eine starke, 
lebenverwandelnde Kraft ausgehen, weil sich im Vorgang der Begegnung im 
Gespräch Erkenntnis undpersonale Beziehung wesensmäßig miteinander ver- 
binden. 

Ursprünglich ging es dem Sprecher um eine Sache, einen Inhalt, den er dem 
anderen mitteilen wollte; im Aussprechen und Antwort-Empfängen wurde 
dieser Inhalt besser erkannt; gleichzeitig lernten sich Sprecher und Hörer bes- 
ser kennen, jeder sich selbst und jeder den anderen. Dieser Zuwachs an Er- 
kenntnis wurde durch den Vertrauensakt des Aussprechens ermöglicht, und 
im gegenseitigen Sich-Äußern und Verstehen vertieften sich die Bindung, das 
Vertrauen, die Liebe. 



Brigitta Louis 328 

Gottesbegegnung im Wort 

Wenden wir uns nun mit diesem Hintergrundwissen den Vorgängen zu, denen 
unser eigentliches Interesse gilt, jenen Formen des Betens, in denen der 
Mensch Gott sagt, was ihn beschäftigt und bewegt, oder in denen er versucht zu 
hören und zu verstehen, was Gott ihm durch die Worte der Hl. Schrift sagen 
möchte. An sich ist das Wort, das der Mensch an Gott richtet, nicht das primä- 
re. Wenn der Mensch sich an Gott wendet, hat dieser ihn längst vorher ange- 
sprochen. Aber oft ist der Mensch von eigenem Erleben so erfüllt und besetzt, 
daß es ihm unmöglich ist, auf das Wort Gottes zu hören. 

... ausgehend vom Wort des Menschen 

In dieser Situation ist es richtig, wenn der Mensch Gott gleichsam aufsucht und 
vor ihm alles ausspricht, was das Herz beunruhigt oder erfüllt. In den voraus- 
gegangenen Überlegungen wurde deutlich, welch große Bedeutung dem aus- 
formulierten, hörbaren Wort zukommt. Deshalb ist es nicht gleichgültig, ob 
das Beten sich •rein innerlich" vollzieht oder in •äußerer Sprache". Fast jeder, 
der zum ersten Mal versucht, allein hörbar mit Gott zu sprechen, erlebt das als 
schwierig. Heribert Mühlen bestätigt dieses Phänomen: •Wenn Du versuchst, 
in dieser ganz persönlichen Weise laut mit Gott zu sprechen, dann wirst Du 
vielleicht schon nach den ersten Sätzen steckenbleiben. Vielleicht hast Du be- 
merkt, daß Du Dich vor Dir selbst schämst (mir ist es jedenfalls beim ersten 
Mal so ergangen!). Warum eigentlich? Nicht nur, weil Du diese Weise des Be- 
tens nicht gewohnt bist, sondern weil Du etwas aussprichst, das von Deiner 
Alltagserfahrung nicht gedeckt ist."3 Als so wirklich, daß man ihn wie einen 
Menschen ansprechen kann, wird Gott selten erfahren. Aber was geschieht, 
wenn diese Hemmung überwunden wird? 

a) Die Bedeutung des Aussprechens innerer Wirklichkeit für das Gebet 
Es geschieht mindestens ebenso Entscheidendes, ja mehr als im Gespräch zwi- 
schen zwei Menschen. Dieses •mehr" beginnt damit, daß, wer Gott hörbar an- 
spricht, ihm und sich selbst bezeugt, daß Gottes Gegenwart Wirklichkeit ist; 
und indem er dies tut, wächst der Glaube und wächst die Erfahrung dieser 
Wirklichkeit. 

Jesus Christus hat uns Freunde genannt, nicht mehr Knechte (Joh 15,15). 
Deshalb werden wir ihm in unserem Beten nicht irgendetwas sagen, etwas, das 
uns innerlich nicht oder nur am Rande beschäftigt, sondern das, was uns wirk- 
lich am Herzen liegt, worunter wir leiden, worüber wir uns freuen, was wir 
nicht verstehen, wogegen wir uns wehren. Wenn wir das tun, wenn wir ihm 
3 Mühlen, H., Einübung in die christliche Grunderfahrung, Zweiter Teil: Gebet und Erwartung, 
Mainz 19762, 36-37. 



Das Wort des Menschen an Gott• das Wort Gottes an den Menschen 329 

formuliert und hörbar sagen, was uns bedrängt, geht davon Befreiung aus. Wir 
tun unser Inneres auf. Das, was uns bewegt und betrifft, machen wir offenbar, 
nennen es beim Namen, machen es durch das Aussprechen anschaubar. Im 
Wählen der Worte werden wir inne, was es eigentlich ist, das so bedrückt oder 
gefangen hält oder blockiert; es wird deutlich, woran das Herz hängt, wovor es 
sich fürchtet, was es einklagt oder verweigert. Die Situation, die bedrängt, wird 
im Aussprechen klarer und ebenso die eigene Rolle in ihr. Dieser Vorgang der 
Erkenntnis ist, wie oben ausgeführt, ein ganz natürlicher. Er stellt sich immer 
ein, wenn ein Mensch zu sagen versucht, was z. B. augenblicklich sein größtes 
ungelöstes Problem darstellt. Sollte der Herr diesen natürlichen Vorgang der 
Erkenntnis, der hilfreichen, die Wahrheit aufdeckenden Erkenntnis nicht als 
bevorzugten Ort seines Gnadenwirkens wählen können und immer wieder 
wählen? 

Das Aussprechen des Beglückenden oder Bedrängenden geschieht vor sei- 
men Angesicht. Der Beter versucht zu sagen, was in ihm ist. Aber er sagt es 
dem Herrn! Er vertraut es ihm an. Er gibt es damit her, er gibt es hin. Er liefert 
sich in ihm dem Herrn aus, weil er ihm vertraut. Gott braucht er durch sein 
Vertrauen nicht erst zur Zukehr zu bewegen wie einen Menschen, •denn noch 
ehe du mich anrufst, höre ich dich" (Jes 58,9). Vor Gott braucht er die Worte 
auch nicht abzuwägen wie vielleicht vor einem Menschen, vor dem er sich 
scheut, die ganze Wahrheit zu sagen, denn •Gott kennt meine Gedanken von 
fern" (Ps 139,2b); all meine inneren Bilder, Vorstellungen, Empfindungen 
und Gefühle sind Gott so gegenwärtig, wie sie in mir lebendig sind. Gott ver- 
steht ganz. Er ist der einzige, der ganz versteht, in dessen Verstehen der 
Mensch ganz geborgen ist. 

Wenn der Vorgang des Gebetes hier zu Ende wäre, hätte er bereits reichen 
Segen in sich. Er würde den Beter in einer ersten Weise aus den •Bedrängnis- 
sen seiner Innerlichkeit" befreien, würde ihm mehr Klarheit und Einsicht in 
sein Leben schenken und würde durch diese konkrete Form der Auslieferung 
an Gott die Beziehung zu ihm verstärken. Doch ist der Vorgang des Gebetes an 
dieser Stelle in der Regel noch nicht beendet. Was nun geschieht, gehört aller- 
dings mehr zur Erfahrung betender Menschen als zur Struktur des zwischen- 
menschlichen Gesprächsvorgangs, der wir bisher gefolgt sind. Analoge Phä- 
nomene werden jedoch auch weiterhin von Bedeutung sein. 

b) Erfahrungsweisen der •Antwort Gottes" 
Durch Schriftworte wie •Und Jahwe sprach: ,Ich habe das Elend meines Vol- 
kes, das in Ägypten ist, wohl gesehen, und ihr Schreien über ihre Treiber habe 
ich gehört; ja, ich kenne seine Leiden'" (Ex 3,7), weiß der gläubige Mensch, 
daß Gott wirklich hört, daß er versteht und sein Inneres anrühren läßt durch 
das, was ihm anvertraut wird. An dieser Stelle müßte nach der Analogie 



Brigitta Louis 330 

menschlicher Begegnung Gott selbst das Wort ergreifen. Gott hat es ergrif- 
fen. •Auf vielerlei Weise hat Gott vormals durch die Propheten zu den Vätern 
gesprochen. Zuletzt hat er zu uns gesprochen durch seinen Sohn." (Hebr 1,1 f) 
Gott hat den Menschen in gültiger Weise Antwort gegeben durch alles, was Je- 
sus Christus für uns getan und uns vom Vater verkündet hat. 

Ein von seinem Erleben bedrängter Mensch ist selten in der Lage, Gottes 
Wort zu vernehmen. Wenn er jedoch im Gebet alles •aus-gesagt" hat, was ihn 
bewegt oder bedrängt, wird er irgendwann wie von selbst zum Schweigenden, 
zum Hörer, zu einem, der auf Antwort wartet. In dieser Situation geschieht es 
oft, daß dem Beter plötzlich ein Wort der Hl. Schrift •ein-fällt". Dieses Wort 
enthält etwas von den •Gedanken Gottes" (vgl. Jes 55, 8), von seinen Be- 
fürchtungen, seinen Verheißungen, seinen Weisungen. Wenn der Beter dieses 
Wort in sich aufzunehmen vermag, nimmt er damit etwas von den •Heilsge- 
danken" Gottes in sich auf. Dadurch erweitert sich sein eigener begrenzter 
Horizont. 

Das, was das Herz bewegte, erhält einen neuen Glanz oder wird zu einem 
Anruf zu Entscheidung oder Umkehr oder zur Teilnahme am Schicksal des 
Herrn. Die Lebenssituation bekommt gleichsam Kontur. Sie wird zu einem 
konkreten Angebot des Heils. Erkenntnisse wie: •Begreifst du nicht, daß ich 
dich das habe erfahren lassen, damit du endlich merkst, wo du immer noch 
selbstbezogen bist, wo du dich verweigerst, wo du andere Götter neben mir 
hast" (vgl. Ex 20,3), oder: •Erschrickst du, daß ich dich ernst genommen, dich 
beim Wort genommen habe? Der Jünger steht nicht über dem Meister. Aber 
habe keine Furcht, ich bin mit dir" (vgl. Mt 10, 24 f), können aufsteigen und 
werden als Antwort erfahren. • Die Sache selbst wandelt sich nicht. Aber auf 
einmal ist sie nicht mehr nur Sache des Beters, sondern eine Sache zwischen 
Gott und ihm. Er sieht und erkennt sie neu durch Gottes Wort, er erkennt sich 
neu durch dieses Wort und sieht Gott selbst neu in diesem Wort, das ihm in die- 
ser konkreten Situation seines Lebens zur Antwort wurde. 

Wenn einer zum Herrn geht und ihm sagt, was ihn beschäftigt, worunter er 
leidet, was seine Freude ist, dann geschieht wie in der menschlichen Begeg- 
nung ein Doppeltes: Einerseits erkennt er sein Leben neu, erkennt deutlicher, 
wer er ist, wie er wirklich ist, wie er sich im Leben verhält und wie er sich ver- 
halten soll. Andererseits verstärkt sich seine Beziehung zu Gott. Indem der 
Mensch vor Gott ausspricht, was ihn bewegt, vertraut er Gott; indem Gott dem 
Menschen in dieser konkreten Situation ein Stück weit erschließt, wie er sein 
Leben sieht, vertraut Gott dem Menschen, vertraut ihm etwas an, traut ihm 
etwas zu. Dadurch werden für den Menschen • ähnlich wie für das Volk Israel 
• Erfahrungen des konkreten Lebens zum •Ort" der Gotteserfahrung, einer 
Erfahrung, die aus Bedrängnis befreit und von der Weisung ausgeht, Entschie- 
denheit und Kraft, etwas Bestimmtes zu tun oder etwas anderes zu lassen. 



Das Wort des Menschen an Gott - das Wort Gottes an den Menschen 3 31 

... ausgehend vom biblischen Wort 

Schon in dem eben dargestellten Gebetsvorgang, in dem zunächst der Mensch 
das Wort ergreift und mit Gott zu sprechen beginnt, kann es geschehen, daß er 
ein Wort der Hl. Schrift als Antwort erfährt. Der gläubige Mensch kann sich 
dem biblischen Wort aber auch unmittelbar zuwenden. So wie ein Mensch, der 
einem anderen freundschaftlich verbunden ist, diesen gelegentlich aufsucht, 
nicht um ihm etwas mitzuteilen, sondern um bei ihm zu sein, um an seinem Le- 
ben teilzunehmen in der Hoffnung, daß der andere sich vielleicht öffnen und 
ihm etwas von sich anvertrauen werde, so kann sich auch der Mensch dem 
Wort der Schrift zuwenden mit dem Verlangen, durch dieses Wort mehr von 
Gott zu erfahren. 

a) Das biblische Wort als Gottes An-rede an den Menschen 
Seit den frühesten Quellen christlicher Überlieferung - die ihrerseits auf die 
jüdische Tradition zurückgeht - fängt ein Mensch, der nach Gott sucht, an, sich 
mit der Bibel zu beschäftigen. Die Schriften des Alten und Neuen Testamentes 
geben Erfahrungen von Menschen wieder, die diese mitten in ihrem Leben mit 
Jahwe, mit Jesus oder dem erhöhten Herrn gemacht haben. Gott hat diese 
Sprache gewählt, um sich den Menschen mitzuteilen, um sie anzusprechen in 
den historisch und individuell unterschiedlichsten Situationen, um ihnen Wei- 
sung, Korrektur, Trost und Hoffnung zuzusprechen und sie zur Erkenntnis 
Gottes zu führen. Es ist ein rational nicht zu klärendes Geheimnis, aber eine 
jedem Christen zugängliche Erfahrung, daß von Worten der Hl. Schrift immer 
wieder neu betreffende und heilwirkende Kraft ausgehen kann, ganz gleich, in 
welcher Situation sich der einzelne befindet. Die Hl. Schrift ist gleichsam die 
•äußere Sprache" Gottes. 

b) Möglichkeiten des Verstehens des Wortes Gottes 
Es gibt unterschiedliche Weisen, mit Texten der Hl. Schrift umzugehen. Im 
folgenden soll nur von einer Form die Rede sein, und zwar von einer, die im 
frühen Mönchtum von großer Bedeutung war, der •meditatio" bzw. der •ru- 
minatio"4. Im Unterschied zum heutigen Sprachgebrauch verstand man da- 
mals unter Meditieren •Schrifttexte mit gedämpfter Stimme herzusagen und 
zwar in der Regel auswendig"5. •Ruminare" heißt •wiederkäuen". Gemeint 
ist mit diesem uns zunächst fremd anmutenden Wort: •Das Wort Gottes muß 
im Inneren bewahrt werden, wie das Kamel seine Nahrung speichert und wie- 
derkäut, damit das Wort schließlich in Fleisch und Blut übergeht und so von 
4 Abt Bernhard Lambert OSB, der für die Kommunität Venio OSB vom 29.2. bis 2.3.1980 geist- 
liche Tage über die •Lectio Divina" hielt, verdanke ich die Anregung, mich mit der •meditatio" 
und der •ruminatio" des früheren Mönchtums zu beschäftigen. 
5 Bacht, H. •Meditatio" in den ältesten Mönchsquellen. GuL 28, 1955, 366. 



Brigitta Louis 332 

innen her im konkreten Leben zum Tragen kommt."6 Diese Gebetsform, in 
der längere Texte der Hl. Schrift immer und immer wieder laut, auswendig 
ausgesprochen werden, ist uns heute nicht mehr geläufig. Aber wir werden se- 
hen, wie sehr es gerade ihr möglich ist, einen Zugang zum Verstehen des Wor- 
tes Gottes zu ermöglichen, da in ihr das Element der Selbstmitteilung Gottes 
stärker erfahren werden kann als in anderen Formen der Schriftlesung und 
Meditation. Deshalb sollen die einzelnen Vollzüge dieser Gebetsform mög- 
lichst genau beschrieben werden. 

Die Mönche, die in dieser Weise große Teile der Bibel auswendig •vor sich 
hin murmelten", wußten, daß sie nicht ohne weiteres in der Lage waren, Wort 
Gottes zu begreifen, ja daß es bereits schwierig ist, sich diesem Wort überhaupt 
mit ungeteilter Wachsamkeit des Herzens und Geistes zuzuwenden. Deshalb 
sprachen sie in allen freien Minuten und Stunden des Tages real, hörbar Wort 
Gottes aus. Sie stellten sich diesem Wort konkret zur Verfügung, sich, ihre 
Zeit, ihren Atem, ihr Sprachvermögen, ihr Herz und ihren Geist. Stunden des 
Tages waren ganz geprägt vom Wort Gottes. Da dieses Wort hörbar ausge- 
sprochen wurde, band es nicht nur die inneren, sondern auch die äußeren Sin- 
ne. Das verlautete Wort hatte auch in diesem Fall größere Realität als das nur 
gedanklich vollzogene. Als hörbares Wort wurde in ihm die Gegenwart Got- 
tes, sein Ansprechen des Menschen, sein Sprechen in die gegenwärtige, einma- 
lige Situation des einzelnen besonders deutlich. 

Obwohl die Mönche das Wort Gottes mit dem eigenen Mund aussprachen, 
wurde es von ihnen sehr bewußt als Wort Gottes, nicht als das eigene erfahren 
• gerade weil sie es häufig zunächst nicht verstanden. Die Mönche suchten sich 
in der Regel nicht jene Sätze der Schrift aus, die ihr Herz unmittelbar anspra- 
chen, sondern sie eigneten sich Texte an, die im •Officium", dem mönchischen 
Chorgebet, oder der •Lectio continua", der täglichen, fortlaufenden Lesung 
gerade •trafen"; deshalb nahmen sie immer wieder Worte der Schrift in sich 
auf, die ihnen zunächst fremd und verschlossen waren. 

Das mag auf den ersten Blick ungeschickt und unökonomisch wirken. Bei 
näherem Hinsehen erweist es sich aber als besonders fruchtbar. Ein bestimm- 
ter Vorgang im menschlichen Gespräch soll das verdeutlichen. Mancher Hörer 
greift von der Rede des anderen nur einen Bruchteil auf, nämlich den, der sei- 
nem Interesse oder seiner Fassungskraft entspricht. In diesem Bruchteil ereig- 
net sich Verstehen, aber nur in ihm. Die eigentliche Aussage des Sprechers 
bleibt für den Hörer verschlossen, weil er sie von vornherein auf seine Thema- 
tik oder sein Maß reduziert hat. 

Wenn man sich bei der Beschäftigung mit der Heiligen Schrift nur von dem 
spontanen Mitschwingen des eigenen Herzens bestimmen läßt - was natürlich 
6 Ruppert, F. Meditatio - Ruminatio, Zu einem Grundbegriff christlicher Meditation. In: Erbe und 
Auftrag, 53, 1977, 85. 



Das Wort des Menschen an Gott • das Wort Gottes an den Menschen 333 

auch seine volle Berechtigung haben kann -, geschieht ähnliches. Man nimmt 
Gott dann bevorzugt so wahr, wie er in schon vorhandene Erwartungen und 
Bilder paßt. Weil die Mönche jedoch Gott suchten, weil sie ihn kennenlernen 
wollten, wie er ist, deshalb wählten sie nicht aus, deshalb rechneten sie damit, 
daß sie viele seiner Worte nicht verstehen würden, setzten sich diesen Worten 
aber dennoch aus mit Leib und Seele. Und dadurch, daß sie es taten, daß sie das 
Wort Gottes, seine •äußere Sprache" aussprachen, auswendig, ,,par coeur", 
,,by heart" sagten, dadurch, daß sie dem Wort Raum in sich gaben, es in sich 
immer und immer wieder erklingen ließen, dadurch weckte es die •innere 
Sprache" der auf diese Worte lauschenden Mönche, und oft begannen sie dann 
mit dem Herzen zu verstehen; es ereignete sich jener geheimnisvolle und be- 
glückende Vorgang, daß durch die Vermittlung der •äußeren Sprache" etwas 
von der •inneren Sprache" Gottes in ihrem eigenen Inneren gegenwärtig zu 
werden begann. 

c) Antwortweisen des Menschen 
Jedes so geschenkte Verstehen des Wortes Gottes ist ein Vorgang personaler 
Begegnung. Er wird von jedem, der ihn erfährt, als persönliche Anrede Gottes 
- in die konkrete Situation seines Lebens - verstanden. Deshalb liegt es im 
Wesen des Vorganges selbst, daß der zunächst hörende und verstehende Beter 
zu antworten versucht. Dieser Wechsel von verstehendem Meditieren des 
Wortes Gottes und eigenem Beten ist schon sehr früh bezeugt. So heißt es etwa 
von Theodor, dem Lieblings]ünger des Pachomius: •Eines Tages saß Theodor 
in seiner Zelle; Stricke drehend und Teile der Heiligen Schrift, die er auswen- 
dig gelernt hatte, meditierend; jedesmal, wenn sein Herz ihn dazu trieb, stand 
er auf und betete. Er ,meditierte also sitzend, dabei Handarbeit verrichtend, 
aber zum Gebet stellt er sich hin'."7 Hier wird das antwortende Beten als eine 
eigenständige, neue Phase verstanden, die auf den meditativen Umgang mit 
dem Wort Gottes folgt. 

Die Art dieses betenden Antwortgebens kann verschieden aussehen: Sie 
kann in einem freien Sprechen des Beters bestehen, wie es oben beschrieben 
wurde, einem Sprechen, in dem dieser mit eigenen Worten zu sagen versucht, 
was ihm bewußt geworden ist und vielleicht auch welche Folgen sich aus dieser 
Einsicht für sein Leben und seine Beziehung zu Gott ergeben. Im Wählen und 
Aussprechen der eigenen Worte wird diese Einsicht erst voll verwirklicht. Nur 
das, was der Mensch selber in Worte fassen kann, ist sein geistiger Besitz. Des- 
halb ist es richtig, wenn der Beter immer wieder versucht, mit seinen eigenen 
Worten auf das zu antworten, was Gott ihm in den gültigen Worten der Hl. 
Schrift zusagt. 

Bacht, a.a.O., 364. 



Brigitta Louis 334 

Wenn einer das Wort Gottes neu verstanden hat, kann es aber auch gesche- 
hen, daß das Wort, das zunächst ganz Wort Gottes war, nunzum Wort des Men- 
schen wird, das die innerste Bewegung seines Herzens zum Ausdruck zu brin- 
gen vermag, so daß •mens nostra concordet voci nostrae", •daß unser Herz in 
Einklang ist mit unserer Stimme"8, die Wort Gottes ausspricht. Diese Erfah- 
rung galt und gilt bevorzugt für das Rezitieren oder Singen der Psalmen beim 
Chorgebet der Mönche. Sie kann sich aber ebenso bei dem wiederholten hör- 
baren Aussprechen jedes anderen Textes der Hl. Schrift einstellen. Aus dem 
Erlebnis der Einheit mit dem Herrn im geschenkten Verstehen seiner Worte 
beginnt dann jener geistliche Vorgang, in dem seine Sprache mit der Sprache 
des Beters eins wird. Das biblische Wort als •äußere Sprache" Gottes er- 
schließt dann nicht nur den Zugang zur •inneren Sprache" Gottes, sondern 
geht ein in die •innere Sprache" des Menschen, reinigt und verwandelt sie. 
Wenn dieser Vorgang weit fortgeschritten ist, dann stellt sich die Erfahrung 
großer Beter ein, daß •nicht mehr ich bete, sondern Christus in mir zu beten 
beginnt" (vgl. Gal 2,20). Es sind seine Worte, aber ich bete sie mit meinem 
Leib, meiner Stimme, meinem Herzen, meinem Geist, und doch bete nicht ich, 
sondern er. Hier hört •mein" und •sein" auf. •Ihr habt den Geist empfangen 
..., in dem wir rufen: Abba, Vater! ... wir wissen nicht, worum wir in rechter 
Weise beten sollen; der Geist selber tritt jedoch für uns ein ..." (Rom 8,15.26) 
Hier entsteht Einheit nicht nur im Verstehen, sondern auch im Vollzug des Be- 
tens, im Aussprechen der innersten Anliegen, die nun gemeinsame Anliegen 
von Gott und Mensch geworden sind. Diese Einheit mit dem Herrn in seinem 
Wort läßt sich nicht herstellen. Sie ist ein besonderes Geschenk seiner Gnade. 
Aber der Mensch kann sich für sie bereiten, indem er sich Worte der Hl. Schrift 
aneignet und nicht müde wird, sie immer und immer wieder auszusprechen und 
mit ganzer Wachheit und Hingabe des Herzens auf sie zu hören, um sie mehr 
und mehr verstehen und mitvollziehen zu können. 

Es gibt noch eine dritte Art, auf das Verstehen des Wortes Gottes zu antwor- 
ten, nämlich mit Schweigen, einem verstehenden, •mitschwingenden", über- 
wältigten Schweigen. Diese Antwortmöglichkeit gibt es auch zwischen Men- 
schen, nicht häufig und auch nicht unbegrenzt lange, aber gerade dann, wenn 
die Mitteilung des einen sehr zentral war und das Verstehen des anderen voll- 
kommen. In diesem Schweigen schwingt die Innerlichkeit des einen unmittel- 
bar mit der Innerlichkeit des anderen mit. Was da zwischen Gott und Mensch 
geschieht, läßt sich mit Worten nicht mehr beschreiben. 

Benediktus-Regel, hrsg. von Basilius Steidle OSB, Beuron 19752, Kap. 19, Vs. 7. 



Das Wort des Menschen an Gott•das Wort Gottes an den Menschen 335 

Folgerungen 

Schon immer haben sich Menschen mit ihren Anliegen an Gott gewandt und 
haben im meditativen Umgehen mit Worten der Hl. Schrift versucht, Gott neu 
zu erfahren. Aber jeder, der so betet, weiß, wie schwer es sein kann, dabei 
wirklich beim Herrn zu bleiben, wie leicht die Gedanken von einem zum ande- 
ren gleiten, oder wie Probleme durch das innere Verweilen bei ihnen noch grö- 
ßer werden können. Gegen beide Gefahren ist das ausgesprochene, verlautete 
Wort eine wirksame Hilfe. Wenn einer mit Gott hörbar über sein Leben 
spricht, ist das ein äußerst intensives Beten. Sobald er zu •träumen" und um 
sich selbst zu kreisen anfängt, hört er auf zu sprechen, leistet er nicht mehr den 
aktiven, anstrengenden, aber klärenden, befreienden, sich an Gott ausliefern- 
den •Übersetzungsvorgang" von der •inneren" in die •äußere Sprache". So- 
bald er zu sprechen aufhört, merkt er das sofort. Deshalb kann das hörbare 
Sprechen mit Gott eine große Hilfe sein, um wirklich zu beten, und zwar in ei- 
ner Weise, die das Leben unmittelbar beeinflußt, in der fast notwendigerweise 
Dinge klar werden, vor denen man die Augen dann nicht mehr verschließen 
kann, in der aber auch Kraftanz und im Umfeld. 

Das ausgesprochene, verlautete Wort kann aber auch für die Meditation 
hilfreich sein, zum einen, weil durch die Einbeziehung der äußeren Sinne - 
ähnlich wie beim Rosenkranzgebet - die Wachsamkeit unterstützt wird, zum 
anderen, weil es die Meditation objektiv bindet. Wenn Schrifttexte, etwa die 
alt- und neutestamentlichen Lesungen oder das Evangelium des jeweiligen 
Sonntags immer und immer wieder hörbar gelesen werden, bis sie sich dem 
Gedächtnis wörtlich eingeprägt haben, geschieht dadurch fast notwendig eine 
intensive geistige Auseinandersetzung mit dem Wort. Es wird nicht immer ein 
Verstehen sein. Aber auch, wenn man sich gegen das Wort wehrt, wird man er- 
fahren, daß es einen nicht mehr losläßt, daß es in freien Minuten des Tages von 
selbst •auftaucht" und auf schöne oder schmerzliche oder unbegreifliche Er- 
fahrungen ein neues Licht wirft. Nach der Überlieferung des Mattäus und Lu- 
kas war Jesus mit den Schriften des Alten Testaments so vertraut, daß ihm in 
jeder der drei Versuchungssituationen ein Wort der Schrift •einfiel", das den 
Verführungscharakter dieser Situation ebenso deutlich machte wie den Willen 
Gottes (Mt 4,1-11; Lk 4,1-13). Das Wort in seiner vollen Gestalt als verlau- 
tetes, verbindliches, dialogisches Wort ist eine wirkmächtige Form, um immer 
wieder neu in lebendige Beziehung zu Gott zu treten. 




