
Die zornigen alten Männer in den Kirchen 
Ein notwendiger Beitrag zur Kritik an der Kirche 

Karl Rahner, Innsbruck 

Als zorniger alter Mann, so ist es in diesem für den Druck leicht überarbeiteten 
Vortrag am Saarländischen Rundfunk vorgesehen, soll ich auch in meine Kir- 
che hineinsprechen. Dabei erwartet man wie selbstverständlich eine Kritik die- 
ses zornigen alten Mannes an der Kirche. Kritik an der Kirche ist an sich ganz 
normal, ist grundsätzlich legitim. Denn die Kirche selbst bekennt im II. Vati- 
kanischen Konzil, daß sie eine immer reformbedürftige Kirche ist. Also kann 
und muß man auch immer wieder sagen, was reformbedürftig ist. Aber heute 
darf doch ein zorniger alter Mann auch einmal Kritik gegenüber der Kritik an 
der Kirche üben. 

Es ist ja nicht so, als ob solche Kritiker selber über jede Kritik erhaben seien. 
Sie tun aber oft so. Sie gebärden sich oft als die besonders Weisen und Heili- 
gen, die zutiefst an den Schäden und Mängeln in der Kirche leiden, von denen 
sie selber nicht betroffen sind. Sie lassen oft die selbstkritische Haltung sich ge- 
genüber vermissen, die nun einmal auch zum Menschen gehört, besonders, 
wenn er sich zum Richter seiner Brüder und auch seiner Kirche bestellt. Ich 
sage, wie schon betont, nichts gegen Kritik in der Kirche, sie muß sein - und ich 
selbst habe doch oft genug solche Kritik geübt •, auch wenn man sich selber 
hinterdrein fragt, ob man den Nagel immer auf den Kopf getroffen hat, und 
manchmal hinterdrein erfährt, daß, was man kritisierte, sich doch noch einmal 
anders für einen dargestellt hätte, wenn man die Sache noch besser gewußt 
hätte. 

Eine christliche Kritik an der Kirche muß wirklich kritisch sein, also minde- 
stens einmal jene Bescheidenheit und Vorsicht üben, die man jedem Men- 
schen entgegenbringen muß, den man tadelt. Eine Kritik theologischer Art 
muß selbstverständlich getragen sein von jenem fachlichen Wissen, das man 
nun einmal haben muß, wenn man in theologischen Fragen mitreden will. Eine 
anständige Kritik muß wissen, welche Gründe diejenigen geltend machen, die 
für die kritisierte theologische Meinung eintreten. Sonst redet man einfältig an 
seinem Gegner vorbei. Eine echte Kritik darf nicht stillschweigend davon aus- 
gehen, daß die Person oder die Sache schon darum tadelnswert sei, weil sie ei- 
nem selbst unsympathisch ist. Eine echte Kritik an der Kirche muß immer ein- 
kalkulieren, daß bei ihr der Kritiker selbst kritisiert wird. Denn auch er ist ein 
Glied dieser Kirche, ist ein kurzsichtiger Sünder, der seinen eigenen Teil un- 
mittelbar oder mittelbar zu dem kritisierten Erscheinungsbild der Kirche bei- 



Die zornigen alten Männer in den Kirchen 337 

trägt. Eine gute Kritik weiß auch zu unterscheiden zwischen dem, was wirklich 
gebessert werden kann in einer Gesellschaft von endlichen und sündigen Men- 
schen, und dem, was nun einmal zur unabwälzbaren Last einer Gesellschaft 
von Menschen gehört, die alle - samt dem Kritiker selbst - keine Genies und 
keine Heiligen sind. Eine Kritik sollte daher nur gesagt oder geschrieben wer- 
den, wenn der Kritiker in einer fröhlichen Stimmung ist, wenn er auch lachen 
kann und den kritisierten Kirchenmännern letztlich doch in liebendem Wohl- 
wollen zugetan ist, wenn er weiß, daß sie zwar keine Genies oder Heilige sind, 
aber sich beim näheren Zusehen als ebenso liebenswert, wohlgesinnt und ver- 
nünftig herausstellen, wie man es von sich selber glaubt. Natürlich gibt es in der 
Kirche auch mit Recht zürnende Propheten, wie es ein Johannes der Täufer 
gewesen war, mit schrecklichen Drohreden, wie sie auch Jesus gehalten hat. 
Aber man sollte doch vorsichtig sein, bevor man sich selbst eine solche Beru- 
fung zutraut. Man müßte vorher doch soviel Buße getan und gebetet haben 
wie Jesus oder der Täufer. Solche Kritiker aber trifft man doch in der Kirche 
selten an. 

Aber das Problem an der, wie gesagt an sich berechtigten, Kritik an der Kir- 
che, an den Amtsträgern und an den kirchlichen Einrichtungen und Maßnah- 
men liegt noch tiefer. Die Kritik eines Christen, der wirklich in einer letzten 
Glaubensentscheidung ein kirchlicher Christ ist, und die Kritik eines Men- 
schen, der außerhalb der Kirche steht oder ein glaubensmäßig gebrochenes 
und mehr oder weniger nur bürgerlich konventionelles Verhältnis zu ihr hat, 
sind ganz verschieden oder müßten es doch zumindest sein. Sie gehen ja von 
ganz verschiedenen Voraussetzungen aus. Es ist zwar durchaus denkbar, daß 
ein radikal glaubender kirchlicher Christ mehr an der Kirche leidet und bitte- 
rer auf manches in ihr reagiert als ein anderer, dem diese Kirche im letzten von 
vornherein gleichgültig ist. 

Bei einer Kritik an der Kirche durch einen kirchlich gläubigen Christen soll- 
te man aber merken können, daß er die Kirche begreift als eine für ihn unab- 
dingbare Wirklichkeit innerhalb seines Christseins und des Verhältnisses zu 
seinem Gott, der sein ewiges Heil ist. Die Formulierung eines Buches (wenn 
ich mich recht erinnere): •Warum ich in der Kirche bleibe", finde ich, ehrlich 
gesagt, gräßlich. Der Glaube kann angefochten sein; ich kann mir auch den- 
ken, daß jemand diesen Glauben in seiner kirchlichen Ausdrücklichkeit ohne 
Schuld vor Gott verliert. Aber der wirklich schlechthin christlich Glaubende 
als solcher kann kein Verhältnis zur Kirche haben, das ihm erlaubt, in wohl- 
wollender Herablassung darüber nachzudenken, ob er in der Kirche bleiben 
oder seine Mitgliedschaft doch lieber aufgeben soll. Das Verhältnis zur Kirche 
gehört, wo es sein wahres Wesen hat, zur Absolutheit des christlichen Glau- 
bens. Und das sollte man merken können, wenn Menschen, die beanspruchen 
kirchliche Menschen, Glieder der Kirche zu sein, ihre Kirche kritisieren. An- 



Karl Rahner 338 

dere, die außerhalb der Kirche stehen oder bei denen die Kirche nicht wirklich 
eine Glaubenswirklichkeit, sondern nur eine relativ zufällige soziologische 
•Größe ist, in die sie zufällig hineingeraten sind, mögen anders über die Kirche 
urteilen. Aber man sollte an den Kritiken merken, von welchem Standpunkt 
aus sie formuliert sind. 

Bei Kritiken von solchen, die standesamtlich Katholiken sind, hat man nicht 
selten den Eindruck, daß sie das eigentliche Wesen der Kirche gar nicht begrif- 
fen, gar nicht in ihr existentielles Glaubensbewußtsein aufgenommen haben. 
Man kann energisch, wild, meinetwegen bitter und rabiat vieles in der Kirche 
kritisieren. Aber wenn es die Kritik eines Katholiken sein soll, dann sollte man 
merken, daß da jemand kritisiert, der um seines eigenen ewigen Heiles willen 
sich als Glied der Kirche erkennt. Man sollte merken, daß da einer bei seiner 
Kritik an der Kirche gegen die •Kirche" vom innersten Selbstverständnis der 
Kirche her argumentiert, daß der Kritiker weiß, daß die Kirche letztlich eben 
doch nicht bloß eine fragwürdige Organisation religiöser Bedürfnisbefriedi- 
gung, sondern die - natürlich auch unvermeidlich gesellschaftlich strukturierte 
- Gemeinde derer ist, die an Jesus Christus, den Gekreuzigten und Auferstan- 
denen, als an das unwiderrufliche Zusagewort Gottes an uns glauben. Was hat 
es dann im allerletzten auf sich mit dem Ärger mit Pfarrern, Bischöfen und un- 
ter Umständen Päpsten, wenn man weiß, daß einem in dieser Kirche das greif- 
bare Gnadenwort Gottes für das ganze Leben durch die Taufe zugesagt wurde, 
daß man in ihr den Tod und die Auferstehung Jesu als das Ereignis des Heiles 
Gottes in der Eucharistie mitfeiern kann; wenn man weiß, daß man in dieser 
Kirche durch alles problematische theologische Reden oder Gerede hindurch 
doch immer das reine Wort der Selbstmitteilung des ewigen Gottes hören 
kann, daß man das Wort der Vergebung seiner Lebensschuld zugesagt erhält, 
daß man im Leben und Sterben in dieser Kirche so wie anderswo nirgends an 
Jesus, dem getreuen Zeugen des ewigen Gottes, festhalten kann? 

Wie gesagt, andere können anders an der Kirche Kritik üben als ein wahrer 
Christ und Katholik. Bei dessen Kritik sollte man merken, daß er vom inner- 
sten Wesensverständnis der Kirche her redet. Er braucht bei seiner Kritik nicht 
jedesmal ausdrücklich oder langatmig und salbungsvoll von diesem seinen ei- 
gentlichen und letzten Verständnis der Kirche Zeugnis ablegen. In der Rede 
unter Brüdern (und das sollte doch eine solche Kritik sein) sind solche Beteue- 
rungen der kirchlichen Rechtgläubigkeit überflüssig und würden nur einen 
peinlichen Eindruck machen. Aber alle Kritik sollte doch aus dieser innersten 
Mitte unseres Glaubensverständnisses heraus kommen. Sie sollte darum auch 
selbstverständlich voraussetzen, daß die kritisierten Brüder in der Kirche (vom 
Papst angefangen bis zum letzten Kirchenküster) doch letztlich von demselben 
Glauben und derselben Liebe zur Kirche beseelt sind. Woher nähmen wir auch 
das Recht, diese Voraussetzung nicht zu machen? Natürlich impliziert jede 



Tanz als Ausdruck des Glaubens 339 

sachlich gerechte Kritik an der Kirche bei den konkret Kritisierten einen ge- 
wissen Widerspruch zwischen diesem fundamentalen Glaubensverständnis 
und dem, was diese Kritisierten faktisch tun oder sagen oder sogar lehren. 
Aber solche Diskrepanzen sind bei Menschen nun einmal möglich, sind auch 
beim Kritiker selber gut denkbar. 

Jede innerkirchliche Kritik ruft beim Kritisierten gerade das auch bei ihm als 
gegeben vorausgesetzte Verständnis des Glaubens im allgemeinen und der 
Kirche im besonderen an und sucht ihn des Widerspruches zwischen diesem 
Glaubensverständnis und seinem konkreten Tun und Reden zu überführen. 
Wo die Kritik so von der gemeinsamen Lebensmitte der Kirche herkommt, ist 
sie berechtigt und oft sogar notwendig und heilige Pflicht. Aber nur so. Die an- 
dere Kritik sollten wir denen überlassen, die die Kirche selber ablehnen. De- 
nen sollten wir nicht nach dem Munde reden. 

Tanz als Ausdruck des Glaubens 
Der Gottesdienst in Bewegung: Möglichkeiten 

Teresa Berger, Hanau 

•Sich regen bringt Segen" ..., dieses alte Sprichwort drückt auf einer sehr ein- 
fachen Ebene aus, was vereinzelten liturgischen Kreisen wieder ins Bewußt- 
sein dringt: Daß die Bewegung als Ausdrucksdimension im Leben des Men- 
schen von elementarer Bedeutung ist - und deshalb auch im Glaubensvollzug 
und damit im Gottesdienst ihren Platz haben sollte. Bewegung als Ausdrucks- 
dimension des Glaubens konkretisiert sich für mich vor allem im liturgischen 
Tanz. Möglichkeiten der Verwirklichung des liturgischen Tanzes als Ausdruck 
des Glaubens habe ich während meines Studiums in England miterlebt. Von 
den vielseitigen Anregungen und Erfahrungen möchte ich hier einige zu Wort 
kommen lassen, in der Hoffnung, daß der •Gottesdienst in Bewegung" auch 
bei uns zum festlichen und ganzheitlichen Erleben des Glaubens und des 
Glaubensvollzugs beitragen kann.1 

In England geht das Engagement auf diesem Gebiet von einzelnen, vonein- 
ander ganz unabhängigen Gruppen aus, die sich, oft spontan, in verschiedenen 

1 Die Autorin hat in ihrer Mainzer Magisterarbeit, Tanz als Ausdruck des Glaubens, 1980, die hi- 
storische, theologische und pastorale Grundlegung zu vorliegendem Beitrag erstellt. Ihre Erfah- 
rungen hat sie zur Hauptsache in der anglikanischen Kirche gesammelt. Die Redaktion. 




