
Tanz als Ausdruck des Glaubens 339 

sachlich gerechte Kritik an der Kirche bei den konkret Kritisierten einen ge- 
wissen Widerspruch zwischen diesem fundamentalen Glaubensverständnis 
und dem, was diese Kritisierten faktisch tun oder sagen oder sogar lehren. 
Aber solche Diskrepanzen sind bei Menschen nun einmal möglich, sind auch 
beim Kritiker selber gut denkbar. 

Jede innerkirchliche Kritik ruft beim Kritisierten gerade das auch bei ihm als 
gegeben vorausgesetzte Verständnis des Glaubens im allgemeinen und der 
Kirche im besonderen an und sucht ihn des Widerspruches zwischen diesem 
Glaubensverständnis und seinem konkreten Tun und Reden zu überführen. 
Wo die Kritik so von der gemeinsamen Lebensmitte der Kirche herkommt, ist 
sie berechtigt und oft sogar notwendig und heilige Pflicht. Aber nur so. Die an- 
dere Kritik sollten wir denen überlassen, die die Kirche selber ablehnen. De- 
nen sollten wir nicht nach dem Munde reden. 

Tanz als Ausdruck des Glaubens 
Der Gottesdienst in Bewegung: Möglichkeiten 

Teresa Berger, Hanau 

•Sich regen bringt Segen" ..., dieses alte Sprichwort drückt auf einer sehr ein- 
fachen Ebene aus, was vereinzelten liturgischen Kreisen wieder ins Bewußt- 
sein dringt: Daß die Bewegung als Ausdrucksdimension im Leben des Men- 
schen von elementarer Bedeutung ist - und deshalb auch im Glaubensvollzug 
und damit im Gottesdienst ihren Platz haben sollte. Bewegung als Ausdrucks- 
dimension des Glaubens konkretisiert sich für mich vor allem im liturgischen 
Tanz. Möglichkeiten der Verwirklichung des liturgischen Tanzes als Ausdruck 
des Glaubens habe ich während meines Studiums in England miterlebt. Von 
den vielseitigen Anregungen und Erfahrungen möchte ich hier einige zu Wort 
kommen lassen, in der Hoffnung, daß der •Gottesdienst in Bewegung" auch 
bei uns zum festlichen und ganzheitlichen Erleben des Glaubens und des 
Glaubensvollzugs beitragen kann.1 

In England geht das Engagement auf diesem Gebiet von einzelnen, vonein- 
ander ganz unabhängigen Gruppen aus, die sich, oft spontan, in verschiedenen 

1 Die Autorin hat in ihrer Mainzer Magisterarbeit, Tanz als Ausdruck des Glaubens, 1980, die hi- 
storische, theologische und pastorale Grundlegung zu vorliegendem Beitrag erstellt. Ihre Erfah- 
rungen hat sie zur Hauptsache in der anglikanischen Kirche gesammelt. Die Redaktion. 



Teresa Berger 340 

Gemeinden gebildet haben. Zunächst wurden die tastenden Versuche dieser 
Gruppen von Seiten der offiziellen Kirche kritisch betrachtet, inzwischen wer- 
den sie aber vielfach unterstützt und gefördert. Neben Laiengruppen, die vor 
allem bei der Gestaltung des Gottesdienstes mitwirken, existieren auch profes- 
sionelle Gruppen, deren Mitglieder ausgebildete Tänzer sind, so zum Beispiel 
die •Sacred Dance Group". Sie bietet Wochenendseminare an und besucht 
Gemeinden, um bei gemeinsamen Gottesdiensten die Möglichkeiten des litur- 
gischen Tanzes gelebte Wirklichkeit werden zu lassen. Auf einer anderen 
Ebene arbeitet das •Cedar Dance Theatre", dessen Direktorin professionelle 
Ballettänzerin (mit abgeschlossenem Theologiestudium!) ist. Sie versucht in 
ihren Stücken, christliche Inhalte durch Tanz zu vermitteln. Die Aufführungen 
wurden von der Presse durchweg äußerst positiv bewertet (•Foxes in the Vi- 
neyards", •Song of Solomon", •The Play of Daniel", •Destination Eden II", 
•Messenger of Fire"). Die professionellen Gruppen sind natürlich in der Min- 
derzahl. Entscheidend für das gottesdienstliche Leben sind die verschiedenen 
Amateurgruppen, die in ihren Gemeinden den liturgischen Tanz zum Leben 
erwecken. Die Reichweite der Möglichkeiten ist dabei erstaunlich groß: Man 
tanzt das Vaterunser und einfache Gemeindelieder, Benjamin Brittens Missa 
Brevis und das Hosanna aus Jesus Christ Superstar, lateinamerikanische Folk- 
songs und charismatische Refrains. Man tanzt in Kathedralen (Liverpool, 
Southwark, Ripon) und in kleinen Dorfkirchen, es tanzen Laien und Profes- 
sionelle. Einige Versuche sind dabei bestimmt nicht als geglückt zu bezeichnen 
(ich denke an die Choreographie von •The Drama of the Mass" in der katholi- 
schen Kathedrale von Liverpool), aber ohne Experimente ist keine Korrektur 
und kein Fortschritt möglich. 

Tastende Versuche mit dem Reichtum und den Möglichkeiten des liturgi- 
schen Tanzes werden auch in Deutschland gemacht, aber im großen und gan- 
zen sind Bewegung und Tanz im Gottesdienst immer noch eine exotische Rari- 
tät, aufbewahrt für besondere Gelegenheiten, wie zum Beispiel Kirchentage, 
Gottesdienste mit speziellen Anlässen oder aber Kindergottesdienste. 

Ich möchte deshalb an einigen konkreten Beispielen zeigen, wie ein •Got- 
tesdienst in Bewegung" aussehen kann, wie sich die Bewegungsdimension in 
den liturgischen Ablauf und das liturgische Leben einer Gemeinde integrieren 
kann, um somit zu einer Vertiefung des Glaubensvollzugs beizutragen. Zu- 
nächst aber erscheinen mir einige grundlegende Hinweise wichtig: 

Wenn man die historische Entwicklung betrachtet, so sind Tanz und christli- 
cher Gottesdienst keine einander ganz fremde Größen (sowohl im alten Israel 
als auch in der alten Kirche finden sich Spuren gottesdienstlicher Tänze). Al- 
lerdings war das Verhältnis zu keiner Zeit unproblematisch. Die Kirche stand 
dem Tanz meistens ablehnend gegenüber, weil sie in ihm Reste des Heiden- 
tums versinnbildlicht sah, die Betonung der Körperlichkeit scheute und das 



Tanz als Ausdruck des Glaubens 341 

ekstatische Element im Tanz mit Mißtrauen betrachtete. Deshalb war Tanz of- 
fiziell nie wirklich integrierter Bestandteil des Gottesdienstes, wie es in man- 
chen Religionen bis heute der Fall ist. (Auch im Mittelalter sind liturgische 
Tänze in Kirchen nur sporadisch zu finden. Sie wurden außerdem meistens 
sehr kritisch bewertet.) Das Verhältnis von Tanz und Gottesdienst war voller 
Spannungen. Diese sind letztlich durch die Verbannung des Tanzes aus dem 
Gottesdienst aufgelöst worden. Heute relativiert sich diese historische Pro- 
blemlösung. Es bahnen sich neue Wege und Möglichkeiten an, das Verhältnis 
von Gottesdienst und Tanz kreativ und positiv zu bestimmen. So schließt zum 
Beispiel die Suche nach neuen Möglichkeiten des gottesdienstlichen Lebens 
und Handelns die Wiederentdeckung der Bewegungsdimension ganz selbst- 
verständlich mit ein. Die Tendenz, sich verstärkt von konventionellen Zwän- 
gen zu lösen, bringt eine Ablehnung der zwanghaften Bewegungsarmut mit 
sich. Darüber hinaus ermöglicht eine neue Bewertung der Körperlichkeit des 
Menschen die positive Betonung des Körpers auch im Gottesdienst. Nicht zu- 
letzt sehe ich in der charismatischen Erneuerungsbewegung einen Faktor, der 
Offenheit für Spontaneität, Enthusiasmus und Bewegung mit sich bringt. 

Auf dem Hintergrund dieser Entwicklungen will ich einige Möglichkeiten 
des liturgischen Tanzes darstellen, die eigentlich eine Beschreibung und Refle- 
xion über gelebte Erfahrungen mit Tanz im Gottesdienst sind. Sie kommen aus 
der Praxis und finden nur dort ihren Sinn. Allerdings geht es mir nicht um exo- 
tische Vorschläge zur Gottesdiensterneuerung. Am Gottesdienst ist in den 
letzten Jahren bis zum Überdruß herumgedoktert und verarztet worden. Diese 
Tradition soll hier nicht fortgesetzt werden. Ich habe kein Patentrezept parat 
für die •Krise" des Gottesdienstes und meine auch nicht, den Stein der Weisen 
gefunden zu haben, ohne den kein sinnvoller Gottesdienst mehr stattfinden 
kann. Vor allen Dingen geht es mir nicht darum, den •modernen Menschen" 
wieder in die Kirche zu locken dadurch, daß man ihm Unterhaltung bietet. 

Nach all den negativen Abgrenzungen nun die positive Bestimmung: Sie ist 
persönlicher Art, denn ich habe durch Bewegung und Tanz einen Reichtum im 
(liturgischen) Glaubensvollzug gefunden, der für mich eine Intensivierung 
christlichen Lebens und Erlebens bedeutete. Wie das aussehen kann, möchte 
ich im folgenden beschreiben. Dazu habe ich verschiedene Möglichkeiten für 
liturgische Tänze aus dem Gottesdienstverlauf ausgewählt: 

Der Bußakt 

Der Bußakt mit dem Schuldbekenntnis (unter Umständen auch anschließen- 
den Kyrierufen) eignet sich meines Erachtens dafür, in Bewegung ausgedrückt 
zu werden, weil hier ganz offensichtlich Gebiete berührt werden, die sich im 
menschlichen Bereich immer auch körperlich sichtbar darstellen: Schuld, Iso- 



Teresa Berger 342 

lation, Reue werden in unserer Körperlichkeit manchmal ganz pointiert aus- 
gedrückt. Nicht umsonst kennt die katholische Kirche am Karfreitag immer 
noch die sogenannte Prostratio, bei der sich Priester und Leviten zu Füßen des 
Altars lang ausgestreckt auf die Erde legen. Gottesdienstliche Elemente, bei 
denen noch Reste einer Gebärdensprache zu finden sind (noch heute schlägt 
man in manchen katholischen Gottesdiensten sich an die Brust), eignen sich als 
Ansatzpunkte für die Suche nach neuen Elementen der Bewegungsdimension. 

Ich habe in England ein Stück kennengelernt, das am Bild der •Hände" (die 
ja Ausgangspunkt vieler •Handlungen" sind) Schuld und Vergebung themati- 
siert. Es kann an Stelle eines Schuldbekenntnisses dargestellt werden, an- 
schließend stimmen alle in die Kyrierufe ein. Ich habe das Stück jetzt schon 
mehrfach dargestellt, einmal in einem Gefängnisgottesdienst, in dem die An- 
wesenden sehr intensiv auf die Gebärdensprache reagierten. 

Hier zunächst der Text: 
Gott gab uns Hände 
Hände, die arbeiten 
Hände, die lieben 
geben 
helfen 
und beschützen 

Gott gab uns Hände 
aber wir gebrauchen diese Hände 
um zu trennen 
und zu zerstören 

Hände, die lieben sollten, hassen 
Hände, die geben sollten, stehlen 
Hände, die helfen sollten, verweigern sich 
Hände, die beschützen sollten, kämpfen 

Gott streckte seine Hände nach uns aus 
aber wir nagelten diese Hände ans Kreuz 
und dachten: Die rühren sich nicht mehr 

Es kam anders: 
Gott streckt seine Hände von neuem nach uns aus 
die Hände, die wir ans Kreuz genagelt haben 

damit unsere Hände lernen 
zu lieben 
zu geben 
zu helfen 
und zu schützen 



Tanz als Ausdruck des Glaubens 343 

Der pantomimische Tanz, der diese Sätze begleitet, drückt die einzelnen Aus- 
sagen in Bewegungen aus, wobei besondere Betonung auf die Gebärdenspra- 
che der Hände gelegt wird. (Die Bewegungen sollten von der Gruppe selbst er- 
arbeitet werden, ich möchte keine normativen Vorschläge machen.) Das Stück 
fordert insofern zur bewegungsmäßigen Verdeutlichung auf, als es Schuld am 
Beispiel unserer Hände und damit unserer Handlungen thematisiert. Denkbar 
ist zum Bußakt aber auch ein symbolischer Tanz, der •Schuld", •Isolation" 
oder auch •Vergebung" thematisiert, wobei man versuchen sollte, die musika- 
lische Ausdrucksdimension in den Vollzug zu integrieren. 

Lesung und Predigt 

Lesung und Predigt stellen zusammengefaßt die zwei Grundformen gottes- 
dienstlicher Wortverkündigung dar. Diese bietet meines Erachtens die ein- 
fachste und auch schon am häufigsten praktizierte Möglichkeit, Bewegung und 
Tanz in den Gottesdienst zu integrieren. Über Wortverdeutlichung durch pan- 
tomimische Darstellung ist schon relativ viel geschrieben worden. Ausdrücke 
wie •Bibliodrama", •szenisches Spiel" und •Geschichtentheater" zeugen von 
der Beschäftigung mit diesem Themenkomplex. Ich möchte anhand der Be- 
schreibung eines eigenen Versuchs meine Vorstellungen konkretisieren: 

Die Gruppe, mit der ich arbeitete, hatte sich vorgenommen, die Schriftle- 
sung Ez 37, 1-14 als Thema zu nehmen und im Gottesdienst als Lesung darzu- 
stellen. Es handelt sich um Ezechiels Vision einer Ebene, die mit Knochen 
übersät ist. Durch das Wort des Propheten, bzw. durch Gottes Geist werden 
diese toten Gebeine wieder zum Leben erweckt. Gedeutet wird das Geschehen 
auf das Haus Israel. Während der Lesung dieses Textes spielte sich folgendes 
ab: Auf dem Boden liegen (dunkel gekleidet) verkrümmt und durcheinander 
einige Gestalten. Sie sind bewegungslos und leblos. Stille. Plötzlich tanzen aus 
verschiedenen Ecken des Raumes Darsteller, die mit hellen, weiten Kleidern 
bekleidet sind. Der Eindruck von Bewegung und Leichtigkeit wird noch ver- 
stärkt durch Tücher, die an den Handgelenken der Tänzer befestigt sind und 
die Tanzbewegungen nachzeichnen und intensivieren. Eine passende Hinter- 
grundmusik unterstreicht diesen Eindruck. Die Tänzer bewegen sich zwischen 
und über den leblosen Gestalten, wobei sie diese mit ihren Tüchern streifen. 
Danach ziehen sie sich zurück, während die Musik leiser wird. Die leblosen 
Gestalten beginnen langsam, sich zu bewegen, allerdings sehr mechanisch und 
monoton. Die Bewegungen wirken unkoordiniert und roboterhaft; die Gestal- 
ten bleiben weiterhin auf dem Fußboden liegen. Zur wieder stärker werdenden 
Musik erscheinen von neuem aus verschiedenen Ecken des Raumes die Tänzer 
mit ihren leichten, beschwingten Bewegungen und streifen die auf dem Boden 
liegenden Gestalten. Bei diesen verwandeln sich allmählich die mechanischen 



Teresa Berger 344 

und monotonen Bewegungen; die Gestalten erheben sich und integrieren ihre 
Bewegungen in die der Tänzer. Sekundenlang bilden sie einen Kreis, fassen 
sich an den Händen und erheben diese in die Höhe. Die Position wird beibe- 
halten bis die Musik ausklingt. 

Das eben beschriebene Beispiel ist das einer getanzten Lesung. Mehr ins 
Pantomimische gehen die Darstellungen bei Lesungen der Evangelienperiko- 
pen, die sich zum großen Teil ohne Schwierigkeiten in Bewegung ausdrücken 
lassen, weil sie Handlungen beschreiben (zum Beispiel die Szene Luk 7, 36-50 
oder Mk 8,22-30). Ausdrücklich erwähnt sei in diesem Zusammenhang John 
Neumeiers Choreographie der Matthäuspassion von J. S. Bach). Auch eine 
ganze Anzahl von Gleichnissen eignet sich zur bewegungsmäßigen Wieder- 
gabe (zum Beispiel Luk 15, 11-32). Besonders geeignet sind solche Szenen, 
die sich in Liedtexten niedergeschlagen haben, weil man dann die Möglichkeit 
hat, eine Einheit der Ausdrucksdimensionen von Wort, Ton und Bewegung zu 
erreichen. 

Zitieren möchte ich noch einige Sätze aus einem Interview mit M. Schnelle, 
einem Tänzer der Dresdener Staatsoper, der auch in Kirchen und während 
Gottesdiensten tanzt. Auf die Frage nach der Bibel und den damit verbunde- 
nen Gestaltungsmöglichkeiten durch Tanz antwortete er: 

Man kann Text genauso tanzen wie Musik. Sie können direkt Worte tan- 
zen. Ich kann Psalmen tanzen und kann Themen aus dem Neuen Testa- 
ment tanzen ... Ich habe im ersten Programm die Verleugnung des Pe- 
trus getanzt. Und zwar ganz modern ... Es ging mir dabei um die Statio- 
nen der Nachfolge, das Schutzsuchen am Feuer, den Verrat, das Sich- 
Verschwören und schließlich die Beweinung. Ich bin davon ausgegan- 
gen, daß die Verleugnung ein ewiges Thema ist, daß der Mensch immer 
in der Gefahr ist, um seiner Familie, seines Wohlstandes, seiner Ruhe 
willen das Eigentliche in Frage zu stellen, zu verraten oder zu verleug- 
nen. 

M. Schnelle geht hier über eine nur bewegungsmäßige Verdeutlichung der Pe- 
rikope hinaus. Sein Tanz ist eigentlich schon eine Predigt, denn er erzählt das 
Geschehen nicht einfach nach, sondern interpretiert es auf unsere Zeit und Si- 
tuation hin. Genau dieses Element müßte bei einer •getanzten Predigt" her- 
ausgearbeitet werden, um das aufrufende Moment klar zum Ausdruck zu brin- 
gen. Insofern ist das auch der Ort für getanzte Themen, die notwendigerweise 
nach pantomimischem oder symbolischem Ausdruck verlangen. Sie können 
jeweils mit passender Musik und passenden Texten zusammengestellt werden. 
Ich denke in diesem Zusammenhang an Themen wie •Neues Leben", •Schöp- 
fung", •Das Licht der Welt" usw. Ich habe solche und ähnliche Themen auch 
schon mit einer Gruppe in Einkaufszentren, auf Marktplätzen und auf Bahn- 



Tanz als Ausdruck des Glaubens 345 

steigen dargestellt - ein Weg, um Gottes Wort in die Welt zu bringen, ohne 
Menschen in (oft unbequeme) Kirchenbänke zu zwingen. 

Erwähnen möchte ich auch noch einen Versuch, im Tanz die Bewegungs- 
monotonie unserer durchschnittlichen Gottesdienste zu thematisieren. Der 
Tanz wurde bei einem großen anglikanischen Kongreß (NEAC 1978) aufge- 
führt und fand ein lebhaftes Echo. Wir symbolisierten den Gottesdienst durch 
rigide, mechanische Bewegungen, ähnlich denen auf einem Exerzierplatz. Die 
monotone Hintergrundmusik untermalte diesen Effekt noch. Texte wurden 
keine gesprochen; die Bewegungen sprachen für sich. In etwas überzeichneter 
Form stellten wir die einheitlichen Bewegungsabläufe eines durchschnittlichen 
Gottesdienstes dar: Alle erheben sich wie auf Kommando, alle setzen sich, alle 
neigen den Kopf, alle ziehen ihr Portemonnaie, alle zahlen wie in einem Bus, 
ohne den Nachbarn anzusehen, alle gehen ... Die Gruppe fächerte sich darauf- 
hin in verschiedene Paare auf, die die mögliche Bewegungsvielfalt ihres tägli- 
chen Lebens darstellten: Man begrüßt sich herzlich, winkt einem anderen zu, 
klatscht voller Begeisterung in einem Konzert, springt auf dem Fußballplatz 
vor Freude in die Luft und tanzt miteinander. Rechtzeitig zur steifen Erken- 
nungsmelodie des Gottesdienstes verarmten die Bewegungen wieder zur mo- 
notonen, mechanischen Exerzierplatzrhythmik. 

Das Glaubensbekenntnis 

Gleich von vorneherein möchte ich gestehen, daß ich das Glaubensbekenntnis 
(sei es das Apostolische Glaubensbekenntnis oder das Nicaenum) noch nie ge- 
tanzt gesehen habe und auch niemanden kenne, der je mit dem Gedanken ge- 
spielt hätte. Trotzdem halte ich einen solchen Versuch für sinnvoll. Ich bin auf- 
grund folgender Überlegungen auf diesen Gedanken gestoßen: 

Zunächst wird das Glaubensbekenntnis oft aufgefaßt als (rein intellektuelle) 
Zustimmung zu bestimmten offenbarten Wahrheiten, die durch die kirchliche 
Tradition überliefert worden sind, also als fides quae (als Glaubensgegen- 
stand). Diesem Glauben entspricht das verbale Bekenntnis. Aber das Glau- 
bensbekenntnis ist mehr; es ist gleichzeitig fides qua (der innere Glaubensakt), 
ein hymnologischer Akt, ein Feiern der Glaubensinhalte. Somit ist es nicht nur 
ein Lippenbekenntnis zu kirchlichen Traditionen, sondern Lobpreis Gottes, 
Antwort des Gläubigen auf das Geschenk des Glaubens, ein bejahendes Sich- 
freuen (der ursprüngliche Sitz-im-Leben des Glaubensbekenntnisses ist das 
Taufkerygma). Worauf es mir in diesem Zusammenhang ankommt, ist die Tat- 
sache, daß auch das •Bekenntnis" Ausdruck und Akt des glaubenden Men- 
schen in seiner Ganzheit ist. Leider wird heutzutage bei der Rezitation des 
Glaubensbekenntnisses eher das Gefühl von inhaltlicher Leere, Unverständ- 
nis und Monotonie vermittelt. Gerade hier sehe ich eine Möglichkeit, Bewe- 



Teresa Berger 346 

gung und Tanz wirksam einzusetzen. Die Gründe dafür sind verschiedener 
Art: Zunächst vermittelt die Integration der Bewegung in den Akt des Be- 
kenntnisses das Gefühl, daß mehr als nur eine verbale Zustimmung impliziert 
ist; der ganze Mensch ist in den Bekenntnisvollzug integriert. Darüberhinaus 
bietet die Ebene der Bewegungssymbolik wahrscheinlich Möglichkeiten, (Be- 
kenntnis-) Aussagen zu machen, die auf einer verbalen Ebene viel zu konkret 
gefaßt werden müßten (man redet vielleicht allzuoft theologisch-begrifflich, 
wo eigentlich nur doxologisch-preisendes Reden angebracht ist). Nicht zuletzt 
erscheint mir eine •Verleiblichung" des Glaubensbekenntnisses angebracht 
aufgrund dessen, was man in angelsächsischen Ländern das Prinzip des •lear- 
ning-by-doing" nennt. Dieses Prinzip des vertieften Lernens-durch-Handeln 
könnte am Glaubensbekenntnis praktiziert werden. Zu Recht wird oft die Be- 
schwerde laut, daß die meisten Christen viel zuwenig inhaltlich über ihren 
Glauben wissen. Warum Inhalte nicht auf diese Weise nahebringen? Ich weiß 
aus eigener Erfahrung, daß ich für viele Dinge (seien es Evangelienperikopen, 
Lieder oder Glaubensinhalte) ein viel tieferes Verständnis bekam, wenn ich sie 
in Bewegung ausdrücken wollte und dadurch zu erneuter Reflexion gezwun- 
gen wurde. Bei den fest eingefahrenen Formulierungen des Glaubensbe- 
kenntnisses wäre eine solche erneute Reflexion nur von Vorteil. Dabei kann 
man natürlich auch auf vertonte Formen zurückgreifen. Trotzdem bin ich mir 
natürlich bewußt, daß ein solches Projekt nicht einfach sein wird: Die Aussa- 
gen sind schwerlich alle unter einen Themenkreis zu fassen, noch in eine fort- 
laufende Handlung zu integrieren. Nur eine stark symbolische Interpretation 
könnte dem Glaubensbekenntnis gerecht werden. 

Die Gabenbereitung 

Schon in frühester Zeit geschah die Darbietung der Gaben in Form einer Pro- 
zession der Gläubigen zum Altar, das heißt körperliche Bewegung und Hal- 
tung hatten hier intensiv Anteil am Ausdrucksgeschehen. Solche Ansatz- 
punkte (wie auch der Bußakt und der Friedensgruß) erscheinen mir sinnvoll, 
um eine Integration der Bewegungsdimension in den gottesdienstlichen Voll- 
zug zu ermöglichen. 

Angebracht wäre an diesem Punkt ein Tanz, der die Gabenbereitung zum 
Zentrum und Thema macht. Dabei kann auch der ganze gottesdienstliche 
Raum in das Geschehen integriert und wirkungsvoll ausgefüllt werden: Die 
Gaben werden von den verschiedenen Enden der Kirche geholt und auf dem 
Altar zusammengebracht. Dies braucht sich nicht nur auf Brot und Wein zu be- 
schränken, die Kollekte kann miteinbezogen werden, aber auch Kerzen, Blu- 
men und sogar Weihrauch. Eine Bekannte von mir tanzte an einem Ernte- 
dankfest mit einer Gruppe die Gabenbereitung, wobei all die Feldfrüchte, 



Tanz als Ausdruck des Glaubens 3AI 

Blumen und sonstigen Gaben auf den Altar gebracht wurden. Natürlich kann 
in eine solche •Prozession" auch die ganze Gemeinde miteinbezogen werden. 
Die Möglichkeiten sind vielfältig, und der Phantasie sollten keine Grenzen ge- 
setzt werden: zum Beispiel kann man den Gottesdienstbesuchern an der Tür 
eine Blume in die Hand geben oder Kerzen auf die Plätze stellen. Man kann 
auch die Gemeindemitglieder auffordern, selbst etwas mitzubringen, das sie 
bei der Gabenbereitung auf den Altar legen wollen. Wie gesagt, der Phantasie 
sollten keine Grenzen gesetzt werden. 

Das Gebet 

Wie sehr gerade das Gebet den ganzheitlichen Ausdruck des Menschen for- 
dert, haben die Arbeiten von R. A. Sequeira gezeigt. Da er sich sehr ausführ- 
lich mit dem Grundgebet der Christen, dem Vaterunser, beschäftigt hat, 
möchte ich nur kurz eine andere Form des Gebets ansprechen, das Fürbittge- 
bet. Auch hier kann eine •leibhaftige" Gebetsform Vertiefung und Intensivie- 
rung bringen. Eine Bekannte von mir stellte einmal das Fürbittgebet für eine 
unter Depressionen leidende Frau im Tanz dar. Sie tanzte zunächst die beengte 
Situation dieser Frau: ihre Ängste und Isolation, ihre Trauer und Hilflosigkeit, 
ihr Gefangensein in Hoffnungslosigkeit und Verzweiflung, ihre schwachen 
Versuche, aus dem Gefängnis der Dunkelheit auszubrechen. Nach dieser Dar- 
stellung drückte sie ihre Hoffnungen und Gebete für diese Frau aus: Bewe- 
gungsfreiheit, Beschwingtheit, Freude. Der Kontrast zwischen beiden Situa- 
tionen war so eindrücklich, daß man sich unwillkürlich in das Geschehen mit- 
hineingenommen fühlte. Ich meine, daß eine derartige Darstellung unseren 
Fürbittgebeten, die zugegebenermaßen oft wenig •bewegend" sind, Anschau- 
lichkeit und damit gleichzeitig Tiefe und Echtheit verleihen könnte. 

Die Eucharistie 

Abgesehen von den pantomimischen Tänzen zur Wortverdeutlichung fanden 
die meisten Tänze, die ich gesehen oder dargestellt habe, bei der Eucharistie 
statt. Zwei Elemente der Eucharistie wurden durch diese Tänze besonders 
hervorgehoben: Anbetung und Freude. Wo immer diese beiden Momente bei 
der Eucharistie ihren Platz haben, kann man sie durch Tanz leben, ausdrücken, 
intensivieren (zum Beispiel beim Sanktus, bei der Doxologie am Schluß des 
Hochgebets, beim Agnus Dei usw.). Dabei ist eine Festlegung auf rhythmi- 
sche, pantomimische oder symbolische Ausdrucksweisen in diesem Kontext 
nur schwer möglich. Alle drei Elemente werden sich in den Tänzen wiederfin- 
den, besonders, wenn die ganze Gemeinde spontan erfaßt wird; auch das habe 
ich erlebt. 



Teresa Berger 348 

Ich möchte im folgenden zwei Beispiele von Tänzen geben, die ich mit einer 
Gruppe zur Eucharistie getanzt habe. Zunächst ein Tanz als Ausdruck der An- 
betung. Wir hatten das Lied •Father, we adore you"2 als Grundlage gewählt 
(es ist inzwischen auch in Deutschland bekannt, aber leider nicht übersetzt, 
sondern in der englischen Fassung übernommen worden). Das Lied ist von sei- 
ner Struktur her sehr einfach, hat meditativen Charakter und wird relativ lang- 
sam und leise gesungen. Der Text lautet: 

Father, we adore you, 
lay our lives before you, 
how we love you! 

Jesus, we adore you, 
lay our lives before you, 
how we love you! 

Spirit, we adore you, 
lay our lives before you, 
how we love you!2 

Zu diesem Lied hatte sich die Gruppe folgende Bewegungen überlegt, die 
dann im Gottesdienst zum Schluß des eucharistischen Hochgebets getanzt 
wurden: Man bildet einen Kreis und beginnt mit Stille. Das Lied setzt leise ein 
mit •Father, we adore you": Die Tänzer erheben ihre Hände langsam in die 
Höhe und bewegen sich gleichzeitig seitwärts; ausgedrückt werden soll das 
Sich-ausstrecken nach Gott inmitten unseres bewegten Lebens in dieser Welt. 
•Lay our lives before you" ist Ausdruck der Hingabe unseres Lebens an Gott. 
Alle knien und berühren mit den nach der Mitte des Kreises ausgestreckten 
Händen den Boden. Die Aussage •how we love you" ist nur möglich auf dem 
Hintergrund der primären Zuwendung Gottes zum Menschen: Die Tänzer er- 
heben die Arme, die Hände bilden aneinandergelegt das Symbol eines nach 
oben geöffneten Gefäßes, genauer eines Kelches. Dies zeigt zum einen, daß 
wir bereit sind, Gottes Liebe anzunehmen und uns ihr zu öffnen (besonders 
auch den Gaben Brot und Wein), zum anderen wird mit der Bewegung das 

[TJ   F(E)  Gm(Fjm) C(H7)F(E)[T| Gm(FJm) C (H7) F (E) \J\ Gm (Fj m) C(H7) F (E) 

I M j na J^u -luppü 
} 

Va -    ter 
Je -   sus    V  Wir     beten   an.     Groß    bist     Du     in        Ewig-keit.     Dir      ge - hören   wir. 

Heiliger Geist J 

Aus: Sound of living waters. Songs of renewal. Hrsg. von Betty Pulkingham and Jeanne Harper, 
Hodder and Stoughton, London, Sydney, Toronto. Übertragen von J. Sudbrack. Alle Rechte beim 
Verlag. 



Tanz als Ausdruck des Glaubens 349 

Sterben Jesu symbolisiert (der den Kelch annahm und nicht vorübergehen 
ließ), in dem Gottes Zuwendung zu uns so ganz konkret Gestalt annahm. Die 
einzelnen Bewegungsabläufe werden bei den verschiedenen Liedstrophen 
wiederholt. 

Ein solcher Tanz, aus ganz einfachen Elementen aufgebaut, kann eine er- 
staunliche Wirkung haben, sowohl als persönlicher Ausdruck des Glaubens 
und der Anbetung für die Tänzer als auch als Hilfe zur Sammlung und Medita- 
tion für die restliche Gemeinde. Ich empfinde, daß bei einem solchen Tanz der 
Anbetung auch das Medium Tanz zu seiner eigentlichen Entfaltung kommt, 
vielleicht, weil das Moment des •Zwecklosen" ein wichtiges Element sowohl 
des Tanzes als auch der Anbetung ist. Tanz kann in diesem Sinne wirklicher 
Ausdruck •doxologischer Zweckfreiheit" sein. Für diese Art von Tanz eignen 
sich eine ganze Menge Lieder, eigentlich alle, die meditativen Charakter haben 
und Anbetung ausdrücken. Besonders in der charismatischen Erneuerungs- 
bewegung sind solche Lieder entstanden oder wieder in den Vordergrund ge- 
treten. Ich denke zum Beispiel an das Liederbuch •Preist unsern Gott", her- 
ausgegeben von dem Berliner Jesuiten H. Tommek. Ein Lied aus diesem Buch 
würde sich für einen Tanz der Anbetung besonders eignen, zunächst von seiner 
Thematik her, dann aber auch, weil Tanz selbst als Instrument des Lobpreises 
ausdrücklich genannt wird: 

Deine Herrlichkeit ist wunderbar, du großer Gott! 

Dich preisen die Menschen in all ihren Sprachen, 
dich preisen ihre Lieder und ihr Tanz. 

Neben der Anbetung hat auch die Freude ihren Platz in der Eucharistie. Und 
als Ausdruck der Freude ist Tanz natürlich •in seinem Element". Beim •Freu- 
dentanz" handelt es sich um den Ausdruck des Überschwangs, der Begeiste- 
rung und der Lebensintensität. Die Musik sollte diese Momente aufgreifen; die 
Bewegungen sind dadurch meist rhythmischer Natur, seltener pantomimisch 
oder gar symbolisch. Hierbei bieten sich Elemente des Volkstanzes förmlich 
an: Im Kreis tanzen, sich an den Händen fassen, in der Mitte zusammenkom- 
men und wieder auseinandergehen usw. 

Ich habe einmal mit einer Gruppe einen solchen •Freudentanz" bei der Eu- 
charistie getanzt, dem ein einfaches Halleluja-Lied zugrunde lag. Der Text be- 
stand nur aus diesem einen Wort der Aufforderung zum Lobpreis Gottes; da- 
für beinhaltete die Melodie eine stark rhythmische Akzentuierung, die der 
ganzen Musik Dynamik und Spannung verlieh. Zugrunde lag eine israelische 
Melodie, deshalb entschieden wir uns als Ausdrucksmittel für israelische Tanz- 
formen, die besonders bewegungsfreudig und rhythmisch akzentuiert sind. In 
einem Gottesdienst, der sowieso intensiv von Freude und Begeisterung ge- 



Teresa Berger 350 

prägt war, erlebten wir alle diesen Tanz als tiefen Ausdruck dessen, was wir 
empfanden und mitteilen wollten. 

Fragen und Anregungen 

Soweit einige konkrete Möglichkeiten, den liturgischen Tanz zum Leben zu 
erwecken. Alle Beispiele, die ich genannt habe, sind für Laien •machbar", zum 
großen Teil habe ich ja nur praktische Erfahrungen reflektiert. Daß es trotz- 
dem genug Probleme gibt, ist offensichtlich. Auf einige möchte ich kurz einge- 
hen, weil mit einem Optimismus, der die Realität übersieht, der Sache nicht 
gedient ist. 
- Eine wichtige Frage ist die der Spontaneität des Bewegungsausdrucks im 
Gottesdienst. Ideal wäre es, wenn so eine Spontaneität herrschte, aber der Ge- 
danke ist utopisch. Im Gottesdienst ist zur Zeit noch sehr wenig Raum für 
Spontaneität, wie sollte sie auf einem so schwierigen Feld wie dem des Bewe- 
gungsausdrucks auf einmal ausbrechen? Wir können auch nicht auf eine Tradi- 
tion liturgischer Tänze zurückgreifen und diese mit Leben erfüllen; wir müssen 
beim Punkt Null beginnen. Deshalb ist die Schaffung von •organisierten Frei- 
räumen" notwendig, um die Bewegungsdimension wieder in den Gottesdienst 
zu integrieren. Wollten wir auf den Augenblick warten, bis jemand spontan auf 
die Idee kommt, seinen Glauben bewußt leibhaft auszudrücken, so haben wir 
noch lange Zeit! Wollen wir jetzt mit Bewegung und Tanz lernen, leben und 
glauben, so brauchen wir Möglichkeiten und Freiräume (Wochenendsemina- 
re, Experimentiergruppen). Es wäre relativ einfach, Tanz im Gottesdienst mit 
Kindern zu gestalten, aber ich halte ein einseitiges Ausbauen dieser Möglich- 
keit für problematisch. Die Tendenz bei den erwachsenen Gottesdienstbesu- 
chern wäre, Tanz und Bewegung als Spielerei und Unterhaltung für die Klei- 
nen zu betrachten, ohne sich selbst in ihrer Bewegungsarmut angesprochen zu 
fühlen. Deshalb erscheint es mir im Anfangsstadium wichtig, Erwachsenen die 
Möglichkeit zu bieten, ihren Glauben bewegungsmäßig auszudrücken und mit 
Tanz im Gottesdienst zu experimentieren. 

Ideal wäre es, wenn die ganze Gemeinde an diesem gottesdienstlichen Erle- 
ben des verkörperten Glaubens teilnehmen könnte, aber auch dieser Gedanke 
ist (zumindest in unseren Breiten) Utopie. Das Engagement auf diesem Gebiet 
wird über einzelne, interessierte Gruppen laufen, die ihre Vorstellungen und 
Ansätze in die Gemeindegottesdienste einbringen. Die restlichen Gottes- 
dienstbesucher sind dadurch zwar wieder zur Zuschauer-Epidemie, zur •Spec- 
tatoritis" verurteilt, aber auf einer etwas anderen Ebene als gewöhnlich: Das 
visuelle Erleben wird erstens viel stärker angesprochen, und zweitens handelt 
eine Gruppe, die nur als Gruppe etwas leben und ausdrücken kann, nicht der 
ewig einzelne. 



Tanz als Ausdruck des Glaubens 351 

- In diesem Zusammenhang halte ich es für entscheidend, daß es Laien sind, 
die Bewegung in den Gottesdienst bringen (Laien im Gegensatz zum Klerus - 
das Interesse muß von der Basis ausgehen und getragen werden, Laien aber 
auch im Gegensatz zu professionellen Tänzern). Mir geht es dabei nicht nur um 
das Prinzip der Laienpartizipation, sondern vor allen Dingen um die Tatsache, 
daß Bewegung und Tanz im Gottesdienst immer nur als Ausdrucksdimension 
des Glaubens ihren Platz haben. Der Gottesdienst soll nicht zu einer perfek- 
tionistischen Ballettveranstaltung werden. Im Gegenteil, das Vokabular der 
Bewegungssprache soll dem alltäglichen Leben oder zumindest den Möglich- 
keiten der Teilnehmer entnommen sein und so den Glauben der einzelnen re- 
flektieren. Deshalb finde ich es wichtig, daß Bewegungen für einen Tanz aus- 
gesucht werden, die ohne Schwierigkeiten von jedem nachvollzogen werden 
können. Ich würde zunächst davon absehen, professionelle Gruppen in einem 
Gottesdienst tanzen zu lassen. Die •Vorstellung" wäre vielleicht gut besucht, 
würde aber die wenigsten zur Nachahmung reizen, weil die körperlichen Aus- 
drucksmöglichkeiten des durchschnittlichen Gottesdienstbesuchers nicht so 
geschult sind. Bei Tanz im Gottesdienst bringt nur der Glaube auch Glaub- 
würdigkeit und Echtheit und reizt zum Nachahmen. 
- Ein Problem, das immer wieder aufgegriffen wird bei der Diskussion um den 
liturgischen Tanz, ist das der Bewegung, sprich Unruhe. Zugrunde liegt der 
Gedanke, daß Tanz im Gottesdienst die nötige Sammlung und Ruhe verhin- 
dert und dadurch zum Störfaktor wird. Meines Erachtens besteht das Problem 
nur solange, bis man einen liturgischen Tanz selbst gesehen und miterlebt hat. 
Die spannungslose Friedhofsruhe mancher Gottesdienste ist natürlich dahin, 
aber sie ist meistens dem intensiven Erleben von innerer Bewegtheit gewichen. 
Meditation und Körperbewegung widersprechen sich nicht, im Gegenteil, die 
klassischen Meditationssysteme beziehen Gebärden und Bewegungen intensiv 
in ihre Übungen mit ein (Tai-Chi zum Beispiel bezeichnet sich selbst als •Be- 
wegungsmeditation" ). 
- Ein anderes Problem möchte ich kurz ansprechen: das Element des Sinnli- 
chen im Tanz. Zunächst das Offensichtliche: Tanz hat durch seine intensive 
Körpergebundenheit oft ein sinnlich-erotisches Element (deshalb wurde er 
von der Kirche so lange mit Argwohn beäugt; in einem Klima der Körperfeind- 
lichkeit, wie es im Christentum jahrhundertelang herrschte, ist dies verständ- 
lich). Ich gehe aber davon aus, daß man den Gottesdienst als ganzheitlicher 
Mensch erleben sollte und daß Körperlichkeit und Sinnlichkeit nicht abge- 
streift werden, bevor man durch das Kirchenportal tritt. Lange genug wurde in 
der Kirche der Eindruck erweckt, daß wir als asexuelle Wesen vor Gott stehen. 
Deshalb sehe ich in der Beziehung keine Probleme mit Tanz im Gottesdienst. 
Ich glaube nicht, daß wir im entferntesten in der Gefahr sind, die körperlich- 
sinnliche Seite der menschlichen Existenz im Gottesdienst zu stark zu betonen. 



Josef Sudbrack 352 

Schließen möchte ich meine Reflexionen mit einem Gedicht von H. Heine 
über das Verhältnis von Tanz und Gottesdienst. Ich habe die Hoffnung, daß 
das, was er als längst vergangen beschreibt, für uns wieder lebendige Wirklich- 
keit wird: 

Ja, der Tanz in allen Zeiten, 
War ein frommer Akt des Glaubens; 
Um den Altar drehte heilig 
Sich der priesterliche Reigen. 
Also vor der Bundeslade 
Tanzte weiland König David; 
Tanzen war ein Gottesdienst, 
War ein Beten mit den Beinen! 

Schließt euch zusammen zum Reigen! (PS 118,27) 
Eine Aufforderung zum liturgischen Tanz 

Josef Sudbrack, München 

Muß nicht den modernen Beter, der sich in die Welt der Psalmen vertieft, ein 
Unbehagen überkommen? Bequem sitzend • oder auch kniend und stehend • 
spricht er: •Lobt ihn mit Pauken und Tanz, lobt ihn mit Flöten und Saiten- 
spiel!" (Ps 150, 4). Sind das nur leere Worte, nur Bilder ohne Inhalt? Müßte 
man nicht tanzend die Aufforderung realisieren: •Seinen Namen sollen sie lo- 
ben beim Reigentanz" (Ps 149, 3)? Und wenn der Beter mit dem dreißigsten 
Psalm (12) seinen Gott anspricht: •Du hast mein Klagen in Tanzen verwan- 
delt, hast mir das Trauergewand ausgezogen und mich mit Freude umgürtet", 
dann sollte er sich eigentlich wie ein Lügner voll Undankbarkeit fühlen; sitzt er 
doch unbeweglich auf seinem Stuhl und öffnet höchstens seinen Mund zum 
Sprechen. Aber Tanzen, Reigenspiel, Gott mit dem Körper loben und preisen 
- davon ist nichts erkennbar. 

Es ist nicht das Anliegen dieses Beitrags, nun allen philologischen, archäolo- 
gischen und hermeneutischen Problemen nachzugehen, die sich z. B. in der 
Schlußvision des eindrucksvollen Kurzpsalms 87 verbergen1. Die neue Ein- 

1 1. H. Eising in Th WATII, 799-802: •Daß Tanz zum Gottesdienst gehört, ist, obwohl nicht allzu 
häufig belegt..., für Israel und seine Umwelt selbstverständlich... Aber auch bei Prozessionen au- 
ßerhalb des Tempels tanzt man ... Der Tanz als Ausdruck großer Freude spielt in Israels Vorstel- 




