
Josef Sudbrack 352 

Schließen möchte ich meine Reflexionen mit einem Gedicht von H. Heine 
über das Verhältnis von Tanz und Gottesdienst. Ich habe die Hoffnung, daß 
das, was er als längst vergangen beschreibt, für uns wieder lebendige Wirklich- 
keit wird: 

Ja, der Tanz in allen Zeiten, 
War ein frommer Akt des Glaubens; 
Um den Altar drehte heilig 
Sich der priesterliche Reigen. 
Also vor der Bundeslade 
Tanzte weiland König David; 
Tanzen war ein Gottesdienst, 
War ein Beten mit den Beinen! 

Schließt euch zusammen zum Reigen! (PS 118,27) 
Eine Aufforderung zum liturgischen Tanz 

Josef Sudbrack, München 

Muß nicht den modernen Beter, der sich in die Welt der Psalmen vertieft, ein 
Unbehagen überkommen? Bequem sitzend • oder auch kniend und stehend • 
spricht er: •Lobt ihn mit Pauken und Tanz, lobt ihn mit Flöten und Saiten- 
spiel!" (Ps 150, 4). Sind das nur leere Worte, nur Bilder ohne Inhalt? Müßte 
man nicht tanzend die Aufforderung realisieren: •Seinen Namen sollen sie lo- 
ben beim Reigentanz" (Ps 149, 3)? Und wenn der Beter mit dem dreißigsten 
Psalm (12) seinen Gott anspricht: •Du hast mein Klagen in Tanzen verwan- 
delt, hast mir das Trauergewand ausgezogen und mich mit Freude umgürtet", 
dann sollte er sich eigentlich wie ein Lügner voll Undankbarkeit fühlen; sitzt er 
doch unbeweglich auf seinem Stuhl und öffnet höchstens seinen Mund zum 
Sprechen. Aber Tanzen, Reigenspiel, Gott mit dem Körper loben und preisen 
- davon ist nichts erkennbar. 

Es ist nicht das Anliegen dieses Beitrags, nun allen philologischen, archäolo- 
gischen und hermeneutischen Problemen nachzugehen, die sich z. B. in der 
Schlußvision des eindrucksvollen Kurzpsalms 87 verbergen1. Die neue Ein- 

1 1. H. Eising in Th WATII, 799-802: •Daß Tanz zum Gottesdienst gehört, ist, obwohl nicht allzu 
häufig belegt..., für Israel und seine Umwelt selbstverständlich... Aber auch bei Prozessionen au- 
ßerhalb des Tempels tanzt man ... Der Tanz als Ausdruck großer Freude spielt in Israels Vorstel- 



Schließt euch zusammen zum Reigen 353 

heitsübersetzung nennt ihn •Das Loblied auf Zion, die Mutter aller Völker". 
Er endet in einem Jubelakkord (7): •Und sie werden beim Reigentanz singen: 
All meine Quellen entspringen in dir." Ist das nur ferne, eschatologische Vi- 
sion? Muß man diese Schau •entmythologisieren" auf einen rein •geistlichen" 
Sinn? Oder ist in ihr nicht eine konkrete liturgische Erfahrung aus dem jüdi- 
schen Gottesdienst enthalten? Und ist dies nicht eine Aufforderung für uns 
heute? 

Es gibt genügend Hinweise, daß in Israel die Freude an Gott in Tanz umge- 
setzt wurde. Und wer einmal erkannt hat, daß das vorsichtig übersetzte •Ju- 
beln" von Ps 32,1 1 im Original •Vor Freude springen" heißt, wird noch viel mehr 
erwarten. Aber wir, in unserer Kirche, scheinen griesgrämig zu sein wie König 
Saul, der zornig über den Tanz um David wurde. •Als sie nach Davids Sieg 
über die Philister heimkehrten, zogen die Frauen aus allen Städten Israels Kö- 
nig Saul singend und tanzend, mit Handpauken, Freudenrufen und Zimbeln 
entgegen. Die Frauen spielten und riefen voll Freude: Saul hat tausend er- 
schlagen, David aber zehntausend!" (1 Sam 18, 6 f; 29, 5). Sind wir nicht nei- 
disch, intellektuell besserwissend und prüde wie Michal, die Tochter des Saul, 
die David tadelte, weil er tanzend - wie Miryam, die Schwester Aarons 
(Ex 15,20) - vor der Bundeslade einherschritt (2 Sam 6,5.14.16.20f)? In der 
christlichen Ikonographie hat man übrigens bis heute (vgl. Karl Caspar 
t 1956) diesen tanzenden David immer wieder dargestellt. Selbst Christus 
wagte man zu malen, wie er hineintanzt in den Himmel; in apogryphen Schrif- 
ten ist diese Szene überliefert2; ein modernes Quäkerlied hat diesen Jubeltanz 
Jesu zu einem Schöpfungs- und Erlösungshymnus ausgeweitet3. 

Die exegetischen Fragen sind hier nicht zu behandeln; aber es scheint nun 
doch, daß der Hinweis von B. Lang4 eher am Schreibtisch des Gelehrten als im 
Vollzug lebendiger Religiosität entstanden ist. In ihm nämlich wird die Ent- 
wicklung des biblischen Gottesdienstes in drei Perioden geschildert und deut- 

lung von der Endzeit eine entsprechende Rolle ... In dieser Literatur (des 3. und 4. Makk-Buchs) 
ist ein übertragenes Verständnis des Tanzes - als Ausdruck der harmonischen Gemeinschaft - 
festzustellen." Vgl. H.-J. Kraus, Gottesdienst in Israel. Grundriß einer alttestamentlichen Kultge- 
schichte, München, 1962. In seinem Psalmenkommentar findet man die konkreten Verweise über 
das Register. 
2 M. Pulver, Jesu Reigen und Kreuzigung nach den Johannesakten, Eranos-Jahrbuch 9, 1942, 
141-172. Die Ikonographie ist gesammelt dargestellt im Lexikon der christlichen Ikonographie 
IV, 239-241. 
3 The Lord of the dance. 
4 Der tanzende Leser. Die frühjüdische Buchreligion. Bibel und Kirche, 1961, 179-205. Wie sehr 
aber nun dennoch später in der theologischen Reflexion (wohl nicht so sehr in der Praxis) das un- 
befangene Verhältnis zum •Tanzen" verloren ging, zeigt die Sylva Allegoriarum totius Sacrae 
Scripturae des Abtes Hieronymus Lauretus von 1581 (Neudruck, München 1971) 888: •Saltatio 
est tripudiare, quasique frequenti saltu exilire." Zuerst ist die allegorische Auflegung sehr knapp 
dargestellt und dann wird schnell auf die negative Hermeneutik (wie sie mit vielen Väter-Verwei- 
sen belegt ist) eingegangen. 



Josef Sudbrack 354 

lieh vernehmbar bewertet: •Jener urtümliche Zustand", für den gelte: •pri- 
mitive Religionen werden mehr getanzt als gedacht"; darauf folge die Zeit des 
Nebeneinander von Wortgottesdienst und Opferdienst am Tempel; schließlich 
und endgültig - nach dem Untergang Jerusalems - entwickele sich die Liturgie 
in •die bis zur Gegenwart reichende, auch die christliche und islamische Litur- 
giegeschichte umfassende Epoche des mehr oder weniger ausschließlichen 
Wortgottesdienstes." Im Kult soll die Handlung ganz an den Rand gedrängt 
worden sein; •nach jenem Prozeß der synagogalen Jntellektualisierung' 
herrscht ganz das Wort, selbst im katholischen Bereich ... Der Gottesdienst ist 
zum Unterricht geworden, der Priester durch den Lehrer ersetzt, der Tänzer 
hat dem Leser Platz gemacht." Ich erinnere mich hingegen an einen Pascha- 
Gottesdienst einer jüdischen Gemeinde in New York (in der Tradition Abra- 
ham J. Heschels als Hausgottesdienst gefeiert), wo viel Tanz stattfand. Ich 
denke an die islamische Tradition der tanzenden Derwische des Mystiker-Poe- 
ten Rumi. Meine persönliche Religiosität zehrt heute noch vom Wallfahren 
der Kindheit, das ganz im traditionellen Christentum stand, das aber alles an- 
dere war als ein Lehrer-Leser-Gottesdienst. 

Aber wie es auch mit der Historie sei5, B. Lang hat - vielleicht ungewollt - 
eine Leerstelle unseres modernen •intellektualisierten" Gottesdienstes aufge- 
zeigt, die längst von Randgruppen, Sekten und neo-religiösen Bewegungen 
okkupiert worden ist. Dort nämlich tanzt man, bewegt man sich, nimmt man 
die paulinische Mahnung ernst: •Verherrlicht also Gott in eurem Leibe!" (1 
Kor 6, 20) 

Gewiß, auch im Raum der katholischen Kirche werden Bemühungen wach, 
den sich bewegenden Körper in die Liturgie zu integrieren; man denke an die 
Gottesdienste der charismatischen Gemeindeerneuerung, an die Bemühungen 
des indischen Priesters A. Ronald Sequeira6 oder an Kinder-Gottesdienste, 
die das Münchener Ehepaar I. und M. Wolf7 im Anschluß an die Musikpäd- 

5 Dazu die kurze Zusammenstellung, Christlicher Gottesdienst und Tanz, Historische Zusammen- 
hänge, in T. Berger, Tanz als Ausdruck des Glaubens, Der Gottesdienst in Bewegung, als MS ge- 
druckt, Mainz 1980, 27-52; in der vorzüglichen Arbeit mit einem guten Literaturverzeichnis fällt 
besonders das Fehlen der entsprechenden französischen Literatur auf; im DictSpir IV, 21-37 
(1957) hat Emilie Bertaud zum Artikel Dans religieuse vorzüglich griechische und patristisches 
Material bereitgestellt und den Blick geweitet auf das, was er La danse mystique nennt. Vgl. auch 
H. Lesetre in Diet Bibl II, 1285-1289, mit guten philologischen Hinweisen. Vgl. den Beitrag der 
Autorin im vorliegenden Heft. 
6 Klassische indische Tanzkunst und christliche Verkündigung, eine vergleichende religionsphilo- 
sophische Studie, Freiburg 1977; und praxisbezogener: Spielende Liturgie, Bewegung neben Wort 
und Ton im Gottesdienst am Beispiel des Vaterunsers, Freiburg 1977. Dazu die Kritik bei T. Berger 
(s. Anm. 5). 
7 Kinder spielen vor Gott, Neue Wege in Religionsunterricht und Kindergottesdienst, München 
1980. Zusammenfassend und auf die Welt der Erwachsenen übertragend, Sich bewegen lassen 
durch das Wort Gottes, Über einen Versuch der •tätigen Teilnahme" am liturgischen Geschehen, 
GuL 54, 1981, 48-54. 



Schließt euch zusammen zum Reigen 355 

agogik von Orff pflegt. Aber theologisch heimgeholt und pastoral verarbeitet 
ist dasjenige noch längst nicht, das noch im europäischen Barock selbstver- 
ständlich gewesen ist. Ein wichtiger Aufsatz über das ehemalige Jesuitenthea- 
ter in Paris trägt z. B. den vielsagenden Titel: •Les ballets des Jesuites"8. 

Auf dem Hintergrund der großen katholischen Tradition, die vom Beginn 
bis in die Barockzeit hineinreicht, überrascht es, daß nach Hugo Rahners9, 
•Der spielende Mensch", es nun Theologen aus dem evangelischen Raum 
sind, die das Thema nicht nur pastoral, sondern auch theologisch-reflex auf- 
greifen und in den Kult zu integrieren versuchen: H. Cox, Das Fest der Nar- 
ren10; G. M. Martin, Fest und Alltag11; T. Berger, Tanz als Ausdruck des 
Glaubens12; W. J. Hollenweger, Interkulturelle Theologie13, um nur deutsch- 
sprachige Veröffentlichungen - mit Übergehen der pastoral-katechetischen 
und der reichen anglo-amerikanischen Literatur14 - zu erwähnen. 

Leiberfahrung als Basis-Erfahrung der •geistlichen Sinne" 

In der Geschichte und der Systematik der Spiritualität lassen sich Leiblichkeit 
und deren Erfahrung einordnen unter das recht verstandene Stichwort •Geist- 
licher Sinn". Nur muß man dabei den Blick über die beiden großen Autoren, 
deren Theologie der geistlichen Sinne uns Karl Rahner15 vorgestellt hat, und 
auch über den ignatianischen Ansatz16 hinaus weiten zum breiten Strom der 
Überlieferung; er tritt - so möchte man vermuten - überall dort ans Tageslicht 
tritt, wo sich gelebte Religiosität findet. Es wird sich zeigen, daß mit diesem 
Stichwort eine Grundgegebenheit des geistlichen Lebens benannt wird. 
8R. Lebeque, Les ballets des Jesuites, Revue des Cours et Conferences 37, 1936, 127-139, 
208-222, 321-330. Nach dem zusammenfassenden und reichbelegten Werk von J. M. Valentin, 
Le theatre des Jesuites dans les pays de langue allemande (1554-1680) I•III, Frankfurt/Las Vegas 
1978. 
9 Neben seinem Buch: Der spielende Mensch, Einsiedeln, 41957, sollte man den feinsinnigen Auf- 
satz nicht vergessen: Vom Sinn des Tanzens, GuL 38, 1965, 7-13. 
10 Das Gelächter ist der Hoffnung letzte Waffe. Stuttgart, Berlin 41972. 
11 Bausteine zu einer Theorie des Festes, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz, 1973;die Arbeit von 1981, 
Kunststücke, Zum Dialog zwischen Kunst und Glaube, enttäuscht. 
12 S. Anm. 5 
13 /. Erfahrung der Leibhaftigkeit, II. Umgang mit Mythen, München 1979,1982; die Bände halten 
nicht, was sie versprechen, und ähneln manchmal eher einer zufällig entstandenen Aufsatzsamm- 
lung. Vielleicht löst der angekündigte Band III das Versprechen ein. 
14 Vgl. die Bibliographie bei Berger (Anm. 5) 121-128; dazu kommt M. Daniels, The dance in 
Christianity, 1981. Wie wenig die Bewegung in pastoralen Reflexionen beachtet wird, zeigt W. Ni- 
col in: Wir spielen heut' im Gottesdienst, Hilfen für Konfirmandengottesdienste, Gemeinde- und 
Elternabende, München 1982; trotz des Titels werden nur Text und Lieder vorgestellt. 
15 Le debut d'une doctrine de cinq sens spirituels chez Origene; La doctrine des ,sens spirituels' au 
Moyen-Age, en particulier chez St. Bonaventure, RAM 13, 1932, 113-145; 14, 1933, 263-299. 
Vielsagend ist, daß beide Aufsätze bis 1975 (Bd. XII der Schriften zur Theologie) auf Deutsch 
nicht zu greifen waren. 
16 Exerzitienbuch, Nr. 67 ff; 123 ff. 



Josef Sudbrack 356 

Auf dem Höhepunkt seiner Erfahrung schreibt Johannes vom Kreuz, der 
manchen als Prototyp rein •geistig-geistlicher", un-körperlicher und anti-sin- 
nenhafter Erfahrung gilt: •Und so erklingt für die Seele eine unsäglich erha- 
bene Harmonie, weit herrlicher als alle Melodien und Reigen der Welt... Und 
so erquickt diese Weise sie zugleich mit der Lieblichkeit der Musik und mit der 
Beschwichtigtheit des Schweigens ... Erfährt und genießt sie doch in ihm (das 
ist Gott) solche Harmonie geistförmiger Musik ... Eingemündet in jene fried- 
volle Weisheit, vermag die Seele in allen Geschöpfen, nicht nur in den höhe- 
ren, sondern auch in den niedrigen, wohl zu vernehmen, wie ein jedes mit sei- 
ner Stimme vom Wesen Gottes zeugt, je nachdem, was es von ihm in sich emp- 
fangen hat. Und sie vermag zu sehen, wie ein jedes auf seine Weise Gott er- 
hebt, je nach seiner Fähigkeit, Gott in sich zu fassen."17 Sinnenhafter, kräftiger 
noch, aber ebenso sublim schildern Mechthild von Magdeburg und Hildegard 
von Bingen die Erfahrung himmlischer Sphärenmusik und lassen sie - deutli- 
cher als Johannes vom Kreuz - weiterklingen im •Reigen der Seligen". Die 
•Erfahrung der geistlichen Sinne" war in dieser Mystik eine Selbstverständ- 
lichkeit18. 

Aber was ist damit anthropologisch gemeint? Man darf den gemeinten Sinn 
nicht abdrängen ins Allegorische. Die Mystiker schildern reale Erfahrungen. 
Es kann wohl nur das sein, was Paul Tillich einmal beschreibt als •inneres Hin- 
ausgehen der Dinge über sich selbst"19; also für unser Anliegen: •inneres Hin- 
ausgehen der Sinnes-Erfahrungen über sich selbst". Ist nicht jede noch so ver- 
geistigte Gotteserfahrung in dieser Weise strukturiert, also eine erweiterte, ins 
Geistige hochgeführte Sinneserfahrung? J. T. Ramsey20 analysiert von der 
Linguistik her diese Struktur: Observable and more than observable. Das 
heißt: Eine sinnhafte Beobachtung und Erfahrung wird sublimiert (wörtlich: 
hochgeführt), vergeistigt, verinnerlicht (internalisiert, sagt die Soziologie). 

Die fundamentaltheologische Problematik dürfen wir beiseite lassen. Als 
Erfahrung aber heißt dies: Ich setze an bei einer konkreten, leibhaften Erfah- 
rung, spüre ihr nach und erlebe die Analogie: So ähnlich ist Gott, aber noch 
ganz anders, noch viel weiter, herrlicher, harmonischer, liebenswerter. Die Er- 
fahrung der Weite einer Landschaft von der Bergesspitze her gesehen oder das 
Erleben der Ungreifbarkeit des Horizontes, wo das Meer und die Bläue des 

17 Das Lied der Liebe (Ubertr. des Cantico Espiritual durch E. Behn, Einsiedeln, 1963,104-105) 
14. und 15. Strophe, Nr. 25-27. Zu dieser neuen Sicht auf den Heiligen vgl. die ausgezeichnete 
Arbeit, M. Huot de Longchamp, Lectures de Jean de la Croix, Essai d'Anthropologie Mystique, Pa- 
ris 1981. 
18 Eine schöne, auch für das Thema •Tanz" ergiebige Zusammenstellung des Musikalischen aus 
anthroposophischer Sicht bietet Fr. Stege, Musik, Magie, Mystik, Remagen, 1961. 
19 Religiöse Lage der Gegenwart, 51. 
20 J. Sudbrack, Beten ist menschlich, Aus der Erfahrung unseres Lebens mit Gott sprechen, Frei- 
burg, 21981, besonders 98-115. 



Schließt euch zusammen zum Reigen 357 

Firmamentes zu verschmelzen scheinen, ist der •sinnenhafte" Ausgangspunkt 
zur Erfahrung von Gottes Unendlichkeit, zu dem, was man im Verkennen der 
Sachlage •ungegenständlich" nennt. Wer sich in ein solches Erleben hinein- 
versenkt, kann verstehen, daß manche Mystiker von Gott lieber als •Nichts" 
denn als •Sein" sprechen. Denn auch ihr Erleben ist ein •Höherführen" von 
Sinneseindrücken erlebter •Unendlichkeit", wo alles •Einzelne", •Bestimm- 
bare" sich auflöst in der •grenzenlosen Weite". H. U. von Balthasar hat vor 
kurzem wieder einmal die Sinnenhaftigkeit aller christlichen Mystik herausge- 
stellt21. 

•Geistliche Sinne" bedeuten, daß man von solchen Eindrücken her sich auf 
der Brücke des Erlebens nach innen vortastet. Man kann alle Sinne durchge- 
hen: Das •Schauen", in dem das konkrete Akzeptieren eines •Gegenübers" 
sich leibhaft ausdrückt; das •Berühren", mit dem die Mystiker ihre innigste 
Nähe zu Gott sinnenhaft beschreiben; das •Riechen" (odor sanctitatis), das 
etwas vom atmosphärischen Umhülltsein, und das •Vernehmen von Musik", 
das diese Atmosphäre als Durchzogensein und aktives Mitklingen erfährt. 

Die Erfahrung des Leibes in seiner Ganzheit ist nun zu verstehen als Basis- 
Sinn des Menschen, auf dem alle anderen Sinne aufruhen. Die östlichen Medi- 
tationsmethoden von Yoga und Zen machen sich diese Fundamentalrolle des 
Körperbewußtseins zunutze; die Erfahrung des einfachen Daseins in der eige- 
nen Leiblichkeit wird - getragen von der Atem-Erfahrung - sublimiert, hoch- 
geführt zu einer tiefen Selbst- und Innen-Erfahrung. 

Allerdings wird in diesen Methoden meist nur der ruhende, unbewegliche 
Körper erlebt, im Grunde nur eine ausschnitthafte Leib-Erfahrung gemacht. 
Der menschliche Körper ist geschaffen für die Bewegung und zur Kommuni- 
kation mit der Umwelt; die ruhige Stille des sitzenden Meditierens sollte daher 
nur ein Wellental sein, aus dem der Wellenberg von Bewegung und Beziehung 
wächst. 

An dieser Stelle hat die Leib-Erfahrung des Tanzens ihren anthropologi- 
schen Ort: Der Körper wird in seiner Ganzheit ergriffen, er•lebt", wird als 
•mein" Körper bewußt. 

Kommunikation und Integration - die zwei Pole der Tanz-Erfahrung 

Um ein Doppeltes erweitert das Tanzen - im Rhythmus von Ruhe und Bewe- 
gung - die unbewegliche Stille-Meditation. 
21 •Aber hat die Geistseele wirklich als solche eine Entsprechung der fünf Sinne... Muß man nicht 
eher sagen, daß diese wirkliche Sinnenhaftigkeit des einen, leib-seelischen Menschen, wenn sie 
entsprechend geläutert ist, das Organ ist, das den sich darbietenden, in Jesus menschgewordenen 
Gott mit dem Geistigsten der Seele zusammen erspürt?" in: J. Kotschner, Der Weg zum Quell, 
Teresa von Avila, Düsseldorf 1982,45; vgl. den Gesamtentwurf zu den •geistlichen Sinnen" im I. 
Band von Herrlichkeit, Eine theologische Ästhetik. 



Josef Sudbrack 358 

Einmal wird die eigene Leiblichkeit ganzheitlich in die Erfahrung einbezo- 
gen. Die Tatsache gibt zu denken, daß die Meditationsmethoden, die auf dem 
indischen Subkontinent gepflegt wurden, im Weitergeben bis zum japanischen 
Zen ihre tanzende Beweglichkeit verloren haben: Der Buddhismus von Sri 
Lanka liebt das Tanzen; im japanischen Zen aber, der sich auf das Stillsitzen 
konzentriert, wird gekämpft, nicht mehr getanzt. Das ist eine Verarmung der 
Erfahrungswelt, wie die Erfahrung bestätigt und es schon rein denkerisch ein- 
sichtig wird: Das Tanzen umgreift die eigene Leiblichkeit umfassender als ein 
unbewegliches Dasitzen. Wie von selbst erwachsen aus der Tanz-Erfahrung 
Kreativität und Kommunikation; wie von selbst verbinden sich im Tanz • wenn 
er recht geleitet wird - Ekstase und Enstase. Die von VI. Satura22 vorgeschla- 
gene scharfe Trennung von ekstatischem Bewegen und enstatischem Schwei- 
gen und Meditieren mag in der Psychologie ihre Berechtigung haben; beson- 
ders die therapeutische und hinführende, sammelnde (statt ausführende, ge- 
hende) Rolle der Still-Meditation in Unbeweglichkeit ist hervorzuheben. 
Doch sollten Pastoral wie Spiritualität eher auf eine Ganzheit aus sein, die bei- 
des umfaßt. Tanzen und Feiern können nämlich - wenn sie recht geleitet sind - 
nach innen führen, also •enstatische" Erfahrungen schenken (wenn man diese 
nicht recht glückliche Unterscheidung zur •Ekstase" anwenden will). 

Über diese Integration des Leibes hinaus ist der Tanz darauf angelegt, 
Kommunikation zu fördern: Kommunikation zwischen den Menschen; Kom- 
munikation aber auch zu den Dingen der Welt und dieser Welt als Ganzer. In 
Überhöhung der •Kommunikation", die durch die Stille-Erfahrung des ruhi- 
gen, •atmenden" Sitzens geschenkt wird, läßt die Kommunikation des Tan- 
zens dieses und jenes in seiner individuellen Eigenart erfahren. In einer Stil- 
le-Meditation kann eine •allgemeine" Weltverbundenheit geschenkt werden, 
worin man sich gleichsam eins fühlt mit dem Ganzen der Welt und worin das 
eigene Ich und seine Umgebung eintauchen in das große Meer des Seins, des 
Mitleidens, des Nirwana. Dies wird in der Tanz-Meditation ausdifferenziert 
und konkretisiert. Man tanzt mit einem bestimmten Partner und erfährt ihn in 
der musikgetragenen Bewegung als eine Person, die sich •mir" öffnet. Man 
umtanzt einen Baum und erfährt die Unverwechselbarkeit gerade dieses Bau- 
mes. Man tanzt eine bestimmte Szene des Evangeliums und erfährt - wie ich es 
bei John Neumeiers tanzender Interpretation der Matthäuspassion von Jo- 
hann Sebastian Bach23 miterleben durfte - unverwechselbar und einmalig die 
Begegnung mit dem Jesus des Neuen Testaments. 

22 VI. Satura, Meditation aus der Sicht der Psychologie und der christlichen Tradition, Salzburg 
1982. Gerade unter dem Aspekt der •geistlichen Sinnenhaftigkeit" tut es not, eine Phänomenolo- 
gie der verschiedenen Erfahrungen zu erarbeiten. 
23 A ufder Suche nach einer vergessenen Gebetssprache, Das Ballet der Hamburger Staatsoper tanzt 
J. S. Bachs Matthäuspassion, GuL 54,1981, 67-69; diese erste Aufführung der •Skizzen zur Mat- 



Schließt euch zusammen zum Reigen 359 

Gewiß, mit einer solchen Kurzbenennung als •Integration und Kommuni- 
kation" wird die Erfahrung von Tanz und Bewegung zu scharf abgesetzt von 
der Meditation in Stille und Ruhe. Aber in die Richtung dieser beiden Erfah- 
rungswelten muß weiterdenken und sich mühen, wer die Eigenart des •liturgi- 
schen Tanzes" fassen will. 

Gefahren und Kriterien 

In die Richtung dieser beiden Erfahrungswelten muß man auch weiterdenken, 
wenn man sich mit den Gefahren des liturgischen Tanzes auseinandersetzen 
will. 

P. Proksch von den Steyler Missionspriestern, der vor Jahren die deutsche 
katholische Welt mit seiner indischen Tanzgruppe begeisterte, weist im per- 
sönlichen Gespräch heute sehr bewußt auf die Gefahren hin, die der Inkultura- 
tion des christlichen Kults in die hinduistische Tanz-Erfahrung drohen. Es sind 
die Gefahren der Einebnung des christlichen Offenbarungsgutes zu einem all- 
gemein human-religiösen Erleben. Es ist die Ge-•Fahr", die jeder Er- 
•Fahr"-ung droht. Goethe bekennt sich im 9. Buch seiner Xenien24 zu ihr: 

Wer Wissenschaft und Kunst besitzt, 
Hat auch Religion. 
Wer diese beiden nicht besitzt, 
Der habe Religion. 

Religion - wir können verschärfend sagen: Christentum - sei für diejenigen 
gut, die an Erfahrung zu kurz gekommen sind. Wer aber die Erfahrung von 
Kunst, von Wissenschaft, von Natur oder anderem mache, brauche keine Reli- 
gion. Und nochmals verschärfend gesagt: Christentum sei nur Ersatz für die 
Leute, die sich ihre selbständige Erfahrung nicht beschaffen können (das klingt 
recht ähnlich dem marxistisch-leninistischen: Religion als Opium für das Volk, 
Opium des Volkes). 

Diese Gefahr der Einebnung ist nicht spezifisch für die Tanz-Erfahrung. 
Und deshalb gilt hier, was auch anderswo gilt: Solche Erfahrungen müssen 
dienend in den religiös-christlichen Vollzug eintreten, müssen ihren spezifi- 
schen Stellenwert erhalten, damit sie sich nicht in sich selbst verschließen, son- 
dern öffnen zur Botschaft der Offenbarung. Dann sind sie gut und hilfreich, ja 
in gewissem Grade notwendig für lebendigen christlichen Glauben. 

Konkret gesagt: Ein religiöser Tanz sollte gipfeln in der Anbetung, wo sich 
alle beugen vor dem Geheimnis des Kreuzes, oder wo alle sich hinneigen zur 

thäuspassion" war - wegen des sakralen, ursprünglichen Charakters - eindrucksvoller und •reli- 
giöser" als die Wiederholung zum evangelischen Kirchentag. 
24 Zitiert nach G. Büchmann, Geflügelte Worte, Berlin, 32, 1972, 223. 



Josef Sudbrack 360 

eucharistischen Gegenwart des Herrn. Das bedeutet nicht nur eine Akzentset- 
zung, sondern eine Aufgipfelung in den christlichen Raum hinein. Eine solche 
Erfahrung ist heimgeholt und eingeborgen in die christliche Erfahrung. 

Die zweite Gefahr ist Tanz-spezifischer. Man hat sie bei Rock-'n'-Roll- 
Konzerten erlebt und kann sie in Disco-Bars aufspüren. Es ist die typisch 
ekstatische Gefahr des Sich-Vergessens, Sich-Verlierens an etwas Fremdes, an 
Rhythmus und Bewegung. In der Tradition des schwarzen Kontinents, wo der 
Tanz bevorzugtes Medium religiöser Erfahrung ist, wird diese Gefahr gezügelt 
durch dessen Einbindung in uralte Stammestraditionen. Was dem neugierigen 
Touristen vorkommt wie besinnungslose Bewegung, ist in Wirklichkeit ein klar 
und streng geregelter Ritus, in den sich die Tänzer einlassen. Für den christli- 
chen Bereich genügt es, darauf hinzuweisen, daß das liturgische Tanzen sich 
der Botschaft, dem Wort des Evangeliums unterordnen muß. Dieses Wort tönt 
nicht nur aus weiter Ferne in die Gegenwart hinein, sondern wird getragen 
durch die Tradition der Kirche, die uns heute in ihren konkreten Riten und 
Gebräuchen erreicht. Wo man sich also auf das neu zu erschließende Land des 
liturgischen Tanzes wagt, ist es wichtig, das Gleichgewicht zu halten zwischen 
dem objektiven Wort, das in kirchlicher Unmittelbarkeit uns trifft, und der 
subjektiven Erfahrung, die in Spontanität und Kreativität des Tanzens Aus- 
druck sucht und in diesem Ausdruck erst zur vollen, integralen und kommuni- 
kativen Erfahrung erblüht. 

Vor der dritten Gefahr steht jeder, der andere Menschen in solche oder ähn- 
liche Erfahrungen einführt, sobald diese tiefer greifen. Es ist die Gefahr des 
Manipulierens und Suggerierens; die Gefahr, der manche Gurus und Meister 
erlegen sind. Ich habe es in einer nordamerikanischen Versammlung von 
Pfingstgemeindlern (in Atlantic City) erlebt: Das stammelnde, lallende Beten 
der über 5000 Personen zählenden Gemeinde wurde von der Versammlungs- 
leitung durch rhythmischen Trommelschlag aufgefangen, immer stärker musi- 
kalisch unterfangen und durchzogen, bis dann endlich die ganze Gemeinde in 
einem einzigen Lobgesang zusammenklang. Gerade über solche, vom Leib her 
geschenkte Tiefen-Erfahrungen kann ein Mensch der (Auto- oder Fremd-) 
Suggestion verfallen und kann eine Gruppe von Menschen massenpsycholo- 
gisch gesteuert werden. Doch auch dies darf nicht gegen die Erfahrung selbst 
ins Feld geführt werden, sondern soll wiederum darauf aufmerksam machen, 
daß es auf den rechten Stellenwert ankommt. Konkret gesagt: Derjenige, der 
in die Tanz-Erfahrung einführt, muß sich seiner Verantwortung bewußt sein; 
und die anderen, die sich einem solchen liturgischen Tanz hingeben, müssen 
wissen, was sie tun, dürfen ihre Rationalität und ihre Freiheit nicht der eher ir- 
rationalen Leib-Erfahrung opfern, sondern müssen sie reflex und bewußt ein- 
setzen, damit die Tanz-Erfahrung den rechten Ort im ganzheitlichen religiösen 
Vollzug findet. 



Schließt euch zusammen zum Reigen 361 

Bei unserer mitteleuropäischen Zurückhaltung und Scheu dürfte diese letzte 
Gefahr von Manipulation und Fremdsuggestion durch einen •Meister", die bei 
der Stille-Meditation stark werden kann, für die Tanz-Erfahrung kaum ins 
Gewicht fallen. 

Theologische Bedeutung 

Ein theologisch vorgebildeter Leser muß nicht ausdrücklich darauf aufmerk- 
sam gemacht werden, daß dieses Plädoyer für den liturgischen Tanz vom 
Glauben an die Inkarnation Gottes in Jesus Christus getragen ist. Mit Jesus ist 
unsere Welt-Wirklichkeit ganz und gar einbezogen in den Dienst vor Gott; be- 
sonders aber ist der menschliche Leib hinerngenommen in den Gottesdienst; 
denn das •Wort ist Fleisch geworden" (Joh 1, 14), und im Herrenmahl be- 
kommen wir teil am Fleisch und Blut unseres Herrn (1 Kor 11, 17-34). 

Man kann der Bedeutsamkeit dieser christlichen Grundaussagen nicht 
nachgehen, ohne die Mahnung zu vernehmen, nun auch den eigenen Leib ein- 
zubringen in den Gottesdienst vom Leib und Blut unseres Herrn. •Ist der 
Kelch des Segens, über den wir den Segen sprechen, nicht Teilhabe am Blut 
Christi? Ist das Brot, das wir brechen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot 
ist es. Darum sind wir viele ein Leib; denn wir haben alle teil an dem einen 
Brot." (f Kor 10, 16) Wenn auch das Paulus-Zitat in einem etwas anderen Zu- 
sammenhang steht, so zeigt es doch die •integrative" und die •kommunikati- 
ve" Kraft der Eucharistie. •Integrativ" - weil wir nicht nur am Geist, sondern 
am Leib Christi teilhaben und deshalb auch unser ganzer Leib eingehen soll in 
die Verehrung des eucharistischen Geheimnisses; •kommunikativ" - weil wir 
viele durch diesen Leib Christi ein Leib werden und als Gemeinde in •Kom- 
munikation", gemeinsam, das eucharistische Geheimnis verehren sollen. 

Theologisch scheint mir die •Aufforderung zum liturgischen Tanz" unüber- 
hörbar und dringlich zu sein. Die Schwierigkeit liegt in der Praxis. 

Anstöße für die Praxis 

Es gibt kein theologisches oder pastoi ilc^ Konzept für das bisher Entwickelte. 
So wäre kaum es zu vertreten, iun. ... fertige Theorie oder ein ausgear- 
beitetes praktisches Lehrbuch über den liturgischen Tanz hervorzuzaubern. 

Überdies reichen solche Vollzüge so nahe an den Menschen in seiner Per- 
son-Mitte heran, daß sie immer von den verschiedenen Veranlagungen des 
einzelnen abhängen. Ein eindeutiges Konzept könnte zur Engführung verlei- 
ten. Deshalb wird im folgenden Beispielhaftes, durch die Praxis Erprobtes, 
vorgelegt, aber keine Systematik entworfen25.    Grundvoraussetzung-für das, 

25 T. Berger (Anm. 5) mit Literatur; I. Bujara, Tanz im Gottesdienst, GuL 43, 1981, 13-23; J. 



Josef Sudbrack 362 

was zu sagen (und zu tun) ist, bleibt die innere Bereitschaft dessen, der anderen 
auf diesen Wegen helfen möchte. Er muß eine Vorstellung davon haben, was 
es bedeutet, den ganzen Leib und den bewegten Leib ins Gebet und in die Me- 
ditation hineinzunehmen. Er sollte selbst entsprechende Erfahrungen gemacht 
haben. Er muß die erlebte - nicht nur theoretische - Überzeugung gewonnen 
haben, daß der •liturgische Tanz" in irgendeiner, wenn auch noch so kleinen 
Form für unsere Gottesdienste von Bedeutung ist. 

a) Die Gebärde und die Bewegung 

In unseren üblichen Gottesdiensten gibt es kleine Elemente dessen, was ge- 
sucht wird - angefangen beim Weihwassernehmen am Kirchenportal. Man 
kann auch einer großen Gemeinde vorschlagen, die innere Sammlung im Ste- 
hen oder Sitzen einmal über die vor der Brust verschränkten Arme zu erfah- 
ren; man kann sie anleiten, die gefalteten Hände als Hingabe und die offenen 
als Bereitschaft zu erleben. Oftmals schon konnte ich eine normale Sonntags- 
gemeinde dahin führen, daß sie in einer dreimaligen tiefen Verbeugung, die 
durch den Kyrie-Ruf des Priesters aufgerufen wird, ihren konkreten, sündhaf- 
ten Zustand vor Gott bekannte. Man kann die Kniebeuge und das Kreuzzei- 
chen bewußt von der Geste her vollziehen. Man sollte auch einmal den Mut 
haben, eine aufrechte Haltung, vielleicht sogar mit hocherhobenen Händen, 
zur Erfahrung zu bringen. Ein Schlüsselerlebnis war für mich, als ich in den 
späten sechziger Jahren eine Studentengemeinde während der Predigt dazu 
a«/forderte, aufrecht stehend die Leiberfahrung zu machen, die dem aufge- 
fahren in den Himmel" entspricht und die z. B. Hildegard von Bingen in ihren 
Schriften sprachlich aufruft. 

Es kann zu einem tiefen Erlebnis werden, den Eucharistie-Empfang in einer 
Art Prozession zu erfahren: Hingehen - Empfangen (die offenen Hände der 
Handkommunion sind ein sprechendes Leib-Symbol) - Trinken - Zurückge- 
hen auf den Platz, auf den Platz des Lebens. In einem hilfreichen Buch: Die 
Bildwelt der Psalmisten, Psalmen und Symbole, hat L. Monloubou26 gezeigt, 
daß dieses Gebetbuch der Kirche weniger von Natursymbolen als von solchen 
symbolischen Haltungen und Gebärden: Sitzen - Gehen - Stehen, und Grund- 
richtungen: Oben - Unten - Hoch, geprägt ist. 

Für einen weiteren Schritt, dem •Wallfahren" in der Kirche, sollte man ei- 
nen Festtag auswählen, an dem man mit der Gemeinde das Gemeinsam-Ge- 
hen •feiert". Mir scheint, oftmals fehlt nur die Phantasie, das zu greifen, was 
sich hier und dort wie von selbst anbietet. 

Sudbrack, Verherrlicht Gott in eurem Leib, Bewegung und Leiberfahrung in der Liturgie, Gottes- 
dienst, 13, 1979, 89-91; Zur christlichen Ganzheits-Erfahrung, Kritik und Weiterführung medita- 
tiver Ansätze, Lebendige Seelsorge, 31, 1980, 213-216. 
26 L'imaginaire des Psalmistes, Psaumes et Symboles, Paris 1980. 



Schließt euch zusammen zum Reigen 363 

b) Zwischenbemerkung: Das Fest und die Bühne 

Das •Aber ...", das solchen Vorschlägen entgegengehalten wird, stammt aus 
der konkreten Gemeindeerfahrung: Machen die Leute mit? Finden sie es nicht 
lächerlich, aufdringlich, kindisch? 

Feiern und Fest sind Gelegenheiten, solche Klippen zu umschiffen. Wer in 
der Karfreitagsliturgie den Gang zum Kreuz erlebt hat, kann Entsprechendes 
leichter an anderen Tagen nachvollziehen. Oder es kann ein Evangelien-Stoff 
sein, der anleitet, das dort bildhaft Gesagte nun auch selbst nachzuerleben. Die 
Kelchkommunion, die auch in größeren Gemeinden leichter zu •organisieren" 
ist, als viele glauben, sollte ein Anlaß werden, sich über den Gestus des Trin- 
kens Gedanken zu machen. 

Hiermit werden wir auf die Pädagogik des Festes aufmerksam gemacht. Fest 
heißt: herausgehoben aus dem Alltag; das Fest ist feierlicher als die anderen 
Tage. Die biblische Symbolik des •Weines" insinuiert, daß der eucharistische 
Wein, als Ausdruck der Festtagsfreude, nicht unbedingt dem eucharistischen 
Brot, als Ausdruck der Alltagsnahrung, gleichzuordnen ist. Festtagsstimmung 
sollte man ausnutzen, um das freudige Aufrecht-Stehen zu erfahren; die •pro- 
funda inclinatio", die tiefe Verbeugung der Bußgesinnung kann dazu verhel- 
fen. 

Festtage sind Höhepunkte im Kirchenjahr; deshalb wäre es nicht entspre- 
chend, jede Messe mit solchen liturgischen Gebärden und Bewegungen zu be- 
gleiten. Zur Unterscheidung kann nur die praktische Erfahrung verhelfen. 

Ein anderes •Aber ..." wiegt schwerer. Der Priester am Altar drücke das 
heilige Geschehen in Handlungen aus (ein kleines Plädoyer für die Hand-Wa- 
schung des •Lavabo" soll hier eingebracht werden); doch das geschehe wie auf 
einer Bühne. Seine •Bewegungen" und •Gesten" werden von den anderen 
•Gläubigen" beobachtet, als sei er der Schauspieler und die Gläubigen Zu- 
schauer einer Fronleichnamsprozession, die sie aus folkloristischem Interesse 
betrachten. Als die indische Tanzgruppe von P. Proksch SVD durch Deutsch- 
land zog, sprach man auch von Zuschauerraum und Bühne. Der Versuch, li- 
turgischen Tanz, Bewegung, Gesten in unseren Gottesdiensten einzubürgern, 
darf aber keinesfalls in einer Theater-Vorführung enden. Es muß dafür Sorge 
getragen werden, daß dasjenige, was vielleicht nur wenige tun, von allen inner- 
lich (und dann gelegentlich auch durch Tun) mitvollzogen wird. 

Gottesdienste, an denen Kinder durch Tanz, durch ein Spiel, durch Aktio- 
nen mit Bildern oder auf andere aktive Weise teilnehmen, können als Para- 
digma gelten. Hier zeigt sich, auf wie vielfältige Weise die andere größere 
Schar der Gläubigen miteinbezogen werden kann in die Vollzüge, wie aus 
•Zuschauern" •Mithandelnde" werden. Schon kurze Besinnungspausen ver- 
helfen zur Identifikation der •Zuschauer" mit dem •Geschauten". Man kann 



Josef Sudbrack 364 

Kehrverse anbieten, die von allen gesungen werden; man kann den Rhythmus 
der •Darstellung" durch die Gesamtgemeinde aufgreifen oder die Kinder hin- 
eingehen lassen in die Gemeinde der Erwachsenen. So wird die rein schauende 
Teilnahme zur •actuosa participatio", zu der vom Zweiten Vatikanischen 
Konzil geforderten •tätigen Teilnahme". 

Es muß ein Grundanliegen sein, der Gemeinde einen Weg vom •Zuschau- 
en" zur mehr oder weniger ganzheitlichen Teilnahme zu bahnen - anders blei- 
ben diese Versuche im Zustand des •Theaters" stecken. 

Einige Kritiker wittern hinter einer solchen •actuosa participatio", einer 
•tätigen Teilnahme" die Gefahr, daß der Unterschied von Altar und Gemein- 
de, von heiligem Geschehen und Teilhabe an diesem Geschehen, von •Sakra- 
ment", das nach katholischer Lehre aus sich heraus wirksam ist, und der sub- 
jektiven Ergriffenheit verwischt werde. Doch dies ist zu vermeiden, wenn man 
- ähnlich wie in gelungenen modernen Kirchenbauten - nach der schon ange- 
deuteten Kriteriologie dafür Sorge trägt, daß die Polarität erlebt wird: die Ge- 
meinde und deren Mitte, der Altar; die subjektive Erfahrung und deren Aus- 
richtung auf Wort und Sakrament; die Erlebnisqualität, die nicht für sich ge- 
sucht wird, sondern dem Wort dient, das von der Offenbarung her entgegen- 
kommt. 

c) Das Spiel 

Die katechetische Literatur der Gegenwart bietet viele Spiele an, die in der Li- 
turgie ihren Platz haben können. Aber das meiste davon bleibt in der Kinder- 
und Jugend-Pastoral hängen oder bei der Zweiteilung Bühne•Zuschauerraum 
stehen. Zum letzteren ist einiges schon gesagt worden. 

In Reflexion und Praxis wurde ich weitergeführt durch eine mich überra- 
schende Erfahrung, die sich oftmals bestätigte. In ihrem Buch •Kinder spielen 
vor Gott" stellen I. und M. Wolf27 eine Weise des •liturgischen Spiels" vor, das 
liturgisch-verhalten ausgeführt wird: Wenn z. B. das königliche Gastmahl oder 
die Darstellung Jesu im Tempel als ein •Evangelien-Spiel" in die Eucharistie- 
feier integriert werden soll, sei darauf zu achten, daß die Szenen nicht ausge- 
spielt, sondern in fast liturgische Bewegungen, Gesten und symbolische Hand- 
lungen übersetzt werden. Fachleute werden sich hierbei an die Analyse des 
Marionettentheaters von Kleist erinnern, an die Mysterienspiele des Mittelal- 
ters oder an die filmischen Versuche von Jean-Marie Straub, der seine Darstel- 
ler feierlich deklamierend und gemessenen Schrittes sich bewegen läßt. Wahr- 
scheinlich ist die Identifikation (auch der Zuschauer) mit einer verhalten vor- 
getragenen Rolle leichter als mit einer ausgespielten. Wahrscheinlich gibt der 
Abstand zwischen Rolle und Persönlichkeit einen Raum frei, in dem jeder sich 

27 Vgl. die in Anm. 7 erwähnten Arbeiten und vieles mehr. 



Schließt euch zusammen zum Reigen 365 

einbringen kann. Innerhalb dieses freigegebenen Raums kann sich der Mensch 
frei entscheiden, ohne massenpsychologisch in Beschlag genommen, ohne ge- 
zwungen zu werden; er kann reflektieren, nachdenken, meditieren, ohne auf- 
gesogen zu werden von der Faszination des Theaters; und dennoch gibt er sich 
der Ganzheit des Geschehens hin. 

Eine Erfahrung möge das Gesagte konkretisieren. Auf einer Akademiever- 
anstaltung machte ich zum erstenmal das Experiment, mit einer zufällig zu- 
sammengekommenen Schar des üblichen Publikums ein solches Spiel in die Li- 
turgie der hl. Messe hineinzustellen. Ich als Vorleser, als •Evangelist", trug 
amplifizierend das Gleichnis vom königlichen Gastmahl vor. Die Spieler wa- 
ren angewiesen, sich stumm in die Rollen hineinzudenken. Als Anweisung war 
neben der Rollenverteilung (die während des Spiels von selbst ausgeweitet 
wurde) nur gegeben: möglichst verhalten, nur andeutend dasjenige in liturgi- 
sche Gesten und Bewegungen übersetzen, was als Text gehört wird. Wert sei 
vor allem auf Ruhe, Pausen, Stille zu legen. 

Ähnliches hatte ich vorher schon öfters in geschlossenen Kreisen (Ordens- 
schwestern, Studenten) versucht. Der Eindruck, den dieses schlichte Spielen 
von damals auf alle, die direkt Spielenden wie die etwa 80 Umstehenden, 
machte, gab mir Anlaß, ähnliches immer wieder zu versuchen. Hierzu, so 
scheint es mir, bedarf es tatsächlich nur des Mutes und der Phantasie. Die Be- 
reitschaft der Gläubigen erwacht, sobald ein solches •Spielen" in rechter 
Weise vorgestellt wird, sobald der Anleitende persönlich durchdrungen ist 
vom Wert dieses Spiels. 

d) Der Tanz 

•Tanzen im Gottesdienst" wird den meisten mitteleuropäischen Christen be- 
fremdlich vorkommen; wer nicht ganz und gar ablehnend dazu steht, wird viel- 
leicht zuerst eine Konzession an Jugendliche und Kinder darin sehen, kaum 
aber eine Angelegenheit, die zur Reife und zum Zentrum des Gottesdienstes 
gehört. Nun, es stimmt, die •Leiberfahrung" ist für den Christen nicht das 
Zentrum; jeder, dem durch irgendwelche Umstände die erlebnishafte Identi- 
fikation mit seiner Leiblichkeit erschwert oder unmöglich geworden ist, ist 
dankbar dafür, daß in die Einheit des Menschen auch die Polarität von Leib 
und Seele, von Körper und Person, von Materie und Geist eingetragen ist. Und 
um den Geist, die Person - wie gerade der Theologe der Materie, Teilhard de 
Chardin, schreibt - geht es letztlich. Aber dann gilt besonders in der katholi- 
schen Tradition, daß die Summe der •Nebensächlichkeiten" eine •Hauptsa- 
che" ist. Man kann Heiligenverehrung, Festtage und feierliche Kulte, Wall- 
fahrten und Sakramentalien, die vielen Kleinigkeiten des religiösen Lebens, 
angefangen vom Rosenkranz, über Bilder bis zum Weihwasser, als Nebensäch- 
lichkeiten abtun; man kann vielleicht sogar die Siebenzahl der Sakramente auf 



Josef Sudbrack 35g 

ihr •Wesen" Taufe und Herrenmahl reduzieren (der heilige Augustinus hat 
wohl niemals in seinem Leben gebeichtet). Aber als Prinzip verstößt diese Re- 
duktion gegen ein Grundgesetz des geistigen und auch geistlichen Lebens: Der 
Mensch braucht Ausdruck und Gestalt für sein inneres Geschehen; die Person 
braucht den Leib, damit sie ganz sie selbst wird; der Gedanke braucht das 
Wort, um sich zu finden; das Christentum findet seine Vollgestalt erst in den 
vielfachen Äußerungen des konkreten Lebens. 

Und zu diesen Äußerungen gehört nicht zuletzt der sich bewegende, der sin- 
gende, der aufeinanderzugehende Mensch. Die vermeintlich aufs Wesentliche 
gehende Konzentrierung, sprich Abschaffung der religiösen •Nebensächlich- 
keiten", die während der letzten Jahrzehnte durch viele Kanäle in Kult und 
Brauchtum der Kirche eingeflossen ist, hat mit dazu beigetragen, daß Kirchli- 
ches und Christliches aus dem Bewußtsein der Moderne geschwunden sind. 
Gewiß geht es um die •Seele" des Christentums, aber die Seele ist nur ganz, 
wenn sie •Leib" wird. Der Leib des Christentums aber sind die vermeintlichen 
•Nebensächlichkeiten", die als einzelne übersehen werden dürfen, als Ge- 
samtheit aber zur •Hauptsache" des christlichen Vollzugs gehören. 

Zu den •Nebensächlichkeiten" gehört auch das •Tanzen im Gottesdienst". 
Je offener man darüber nachsinnt und je mehr man konkrete Erfahrungen ma- 
chen darf, desto mehr kehrt sich die Frage vom •ob überhaupt" zum •wie" um. 
•Wie" können wir in unseren Gemeinden liturgische Vollzüge wach werden 
lassen, die etwas von dem verwirklichen, was in seiner Hochform •religiöser 
Tanz" heißt? - Die doppelte Forderung ist schon erwähnt worden: Mut und 
Phantasie. Mut, mit etwas zu beginnen, vor dem man selbst noch Scheu hat. 
Phantasie, Anlässe zu erspüren, auszunutzen und auszubauen, in denen auch 
größere Gruppen •Erfahrungen" machen können. - Klein beginnen, nicht al- 
les auf einmal erreichen wollen, eine Mystagogie betreiben, so lautet ein näch- 
ster Hinweis. - Und dann in überschaubaren Gruppen, auch außerhalb des 
Kirchenbaus und der Liturgie, Religiosität und Christlichkeit tanzen und im 
Tanz erfahren; so wie man es mit Jugendgruppen und Kindern leicht kann und 
oftmals auch schon tut. 

Für jemanden, der mit dem Verstand die Notwendigkeit einsieht, aber vor 
der Praxis zurückscheut, ist es erstaunlich, wie schnell und sicher und dankbar 
Jugendliche und auch intellektuell nicht verbildete oder emotional verküm- 
merte Erwachsene Gelegenheiten aufgreifen, ihren Glauben durch Bewegung 
und Geste auszudrücken und durch das Ausdrücken tiefer zu erfahren. 

Schon oftmals habe ich erlebt, daß das Vaterunsergebet und der Friedens- 
gruß der Gemeinde durch das gemeinsame Fassen an den Händen und durch 
ein rhythmisches Lied in eine leichte Tanzbewegung überging. 

Auch vor kritischem und zuerst abweisend eingestelltem Publikum habe ich 
des öfteren Tanzspiele •aufgeführt" und wurde durch das Echo bestätigt: Dies 



Schließt euch zusammen zum Reigen 367 

war ein echter religiöser Vollzug, der seinen Platz in einer guten Liturgie haben 
darf. 

Manchmal war dieser •religiöse Tanz" mehr vom Reigen her konzipiert, 
z. B. als ein Kreis von Menschen, die sich in einem leicht zu erlernenden Tanz- 
schritt bewegten. Hierzu eignen sich viele moderne Lieder aus der israelischen 
Tradition. Manchmal war es eher ein Tanzspiel, das von einem Thema her 
konzipiert wurde. So z. B. ein Weihnachtstanz, dessen Aufbau sich an den Pro- 
phetenworten orientierte: Wurzel Jesse, Licht zur Erleuchtung der Heiden, 
geöffnetes Himmelstor, Krippe. Oder es war ein recht kunstvoller Tanz, der 
das Gleichnis vom Sämann in Tanzfiguren übersetzte, wobei allerdings viel 
Einüben notwendig war. 

Alles dies wurde von ungeübten Menschen •getanzt" und ergriff die ganze 
Gemeinde - Mitspielende wie Zuschauende. Natürlich legten wir bei der Vor- 
bereitung Wert auf Elemente, die sich zur ganzen Gemeinde öffneten. 

Eindrucksvoll ist z. B. ein Vaterunser-•Tanz", bei dem die einzelnen Bitten 
auf einer gleichbleibenden Melodie von allen gesungen und von allen oder ei- 
ner kleineren Gruppe umgesetzt werden in die entsprechenden, sich langsam 
verändernden Haltungen: bittend, verehrend, anbetend sich hochrecken zum 
Himmel; sich auf die Erde kauern und dort Zeichen der Schuld und Vergebung 
geben; sich aufrichten zum Kreis der Doxologie: •Denn dein ist die Macht, die 
Kraft und die Herrlichkeit." Gerade bei einem solchen Tanz-Geschehen, das 
innerhalb eines festen Rahmens dennoch Raum läßt für Improvisation, wächst 
eine Gruppe zusammen und wird das Ganze nicht nur •Integration", sondern 
auch •Kommunikation". 

Bestätigung durch die Psychosomatik 

In der profanen Wissenschaft trägt das hier Vorgetragene den Namen Psycho- 
somatik. An vielen Stellen des modernen Lebens bricht das auf, was Viktor 
von Weizsäcker28 schon vor einem halben Jahrhundert dargestellt hat: Der 
Mensch lebt in der Ganzheit von Leib und Seele. Und deshalb gibt es eine 
Wechselwirkung von innerseelischen Erfahrungen auf das leibliche Befinden 
und von leiblichen Übungen auf den Zustand der •Seele". 

Der Züricher Professor für Psychosomatik und Arzt für Psychiatrie und Psy- 
chotherapie, B. Staehelin29, versucht seit geraumer Zeit, Menschen über eine 
lebendige Leiberfahrung (nicht nur über die des schweigenden Sitzens) zu- 
rückzuführen zur inneren Bereitschaft, Gott zu erfahren. Die F. Perls initiierte 

28 Vgl. Natur und Geist, als Taschenbuch der Reihe •Geist und Psyche", München o. J. 
29 Dazu O. Kopp, Ökumene als Vollzug - Vollzug ganzheitlicher Spiritualität, Zu einer Tagung 
über die psychosomatische Basistherapie Balthasar Staehelins, GuL 54, 1981, 298-305. 



Josef Sudbrack 368 

Gestalt-Therapie läßt den Patienten ungebrochen - ohne Verstand, Reflexion 
oder Erinnerung dazwischenzuschalten - dasjenige erleben, spielen, tun, sein, 
was er gerade im •Hier und Jetzt" ist. •Wenn Körper und Kopf die Kontrolle 
verlieren und anfangen, autonom ohne Zensur zu reagieren, wird die Situation 
sich schließen;"30 auch ohne daß der Therapeut eingreifen muß, kann auf die- 
sem Weg der •Selbstrealisierung" ein Heilungsprozeß eingeleitet werden. Der 
Schüler S. Freuds, W. Reich31, hat aufgrund solcher Erfahrungen seine Or- 
gan-Theorie entwickelt, daß es eine materielle Lebensenergie im Menschen 
gäbe, die durch den verstandgesteuerten Lebensalltag gehemmt werde und 
sich krankhaft bemerkbar mache, die aber durch Methoden der körperlichen 
,,Ent"-Hemmung, des •Sich-Vollziehens" im Hier und Jetzt, befreit werden 
könne und dem Menschen zur Gesundung verhelfe. 

Soviel auch an Unsinnigkeiten und Gefahrenquellen in solchen Theorien 
und Praxen stecken mag (W. Reich wurde in den USA gerichtlich belangt), 
sowenig darf die zugrundeliegende Basiseinsicht übergangen werden: Der 
Mensch ist ein Leib-Seele-Wesen. Er •ist" sein Leib, wie im Gefolge W. 
Reichs (lange vor K. Graf Dürckheim) betont wurde. Und deshalb ist die Leib- 
lichkeit des Menschen ein genuiner Zugang zu dem, was ein Mensch innerlich 
erspürt und erlebt. 

Theoretisch und praktisch, wissenschaftlich und intuitiv, heilbringend, aber 
auch Unheil stiftend, drängt sich dieses Erfahrungswissen von der Leiblichkeit 
des Menschen und daher auch von der Leiblichkeit seines christlichen Glau- 
bens von allen Seiten her auf. Die Theorie und die Praxis der christlichen Li- 
turgie muß hier in die Schule gehen. Wenn man Berichte über Pfingstgemein- 
den oder Basisgruppen hört oder wenn man an solchen Gebetstreffen teil- 
nimmt, legt sich sogar die Vermutung nahe, daß diesbezügliche Lernprozesse 
mehr Zukunft für das Christentum eröffnen als wissenschaftliche Studien oder 
politische Aktionsprogramme. In die Richtung dessen, was mit •liturgischem 
Tanz" nur recht vage umschrieben ist, werden nämlich zwei Grundaufgaben 
des Christentums von heute angegangen: die •Integration", damit der ganze 
Mensch mit Leib und Seele als Christ glaube und lebe; die •Kommunikation", 
damit der Mensch als Gemeinschaftswesen - durch seinen Leib verbunden mit 
der Gruppe, mit der Kirche, mit der ganzen Welt - seinen Glauben lebe und er- 
fahre. 

Madeleine Delbrel dichtete 1949 als Fürsorgerin im marxistischen Milieu 
folgende Verse: 

30 L. E. Johnson, Der körperorientierte Therapieansatz bei W. Reich und F. S. Perls, in: H. Petzold, 
Die neuen Körpertherapien, 21980, 194-206. 
31 W. Reich, Die Funktion des Organismus, Die Entdeckung des Organs, 1972. 



Aus dem Leben der Kirche 369 

Der Ball des Gehorsams32 

Gib, daß wir unser Dasein leben 

Nicht wie ein Schachspiel, bei dem alles berechnet ist, 

Nicht wie einen Match, bei dem alles schwierig ist, 

Nicht wie ein Zahlenproblem, bei dem man sich den Kopf zerbricht, 

Sondern wie ein endloses Fest, bei dem man dir immer wieder 

begegnet, 

Wie einen Ball, einen Tanz 

in den Armen deiner Gnade, 

Während Musik der Liebe uns allseits umfaßt. 

Herr, komm und lade uns ein. 

32 Es sind die letzten Zeilen des Gedichts, nach der Übersetzung von H.U. v. Balthasar, in: Wir 
Nachbarn der Kommunisten, Einsiedeln 1975, 69. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Frieden für Irland 
Interview mit H. H. Kardinal Tomas O'Fiaich, Erzbischof von Armagh 
und Primas von Irland1 

Herr Kardinal, Sie sind Bischof einer Diözese, die sich zum Teil in der Republik Irland 
und zum Teil in Nordirland befindet. Wie wirkt sich die politische Grenze im kirchlichen 
Leben aus? 

Meine eigene Diözese ist, wie Sie sagten, durch die Grenze geteilt, sogar einige Ge- 
meinden. Die Gemeinde, in der meine Familie lebt, liegt ebenfalls teils in der Republik 
und teils in Nordirland. 

Die Grenze in Irland ist noch sehr jung: Sie wurde erst 1921 errichtet, wohingegen 
die irischen Diözesen auf das 12. Jahrhundert zurückgehen, viele einzelne Gemeinden 
sicherlich bis aufs 13. Jahrhundert; sie existierten also, lange bevor es eine politische 
Teilung gab. 

Nicht nur die katholische Kirche in Irland bildet eine Einheit; auch die verschiedenen 
protestantischen Kirchen in Irland sind jeweils eine Kirche. •The Church of Ireland" ist 

1 Das Gespräch mit Kardinal Tomas O'Fiaich führten John Ernst (Islwj/Dänemark) und Paul Im- 
hot SJ (München). Übersetzung aus dem Englischen von Sabine Ackermann und Elisabeth 
Meuser. Die Redaktion 




