
Aus dem Leben der Kirche 369 

Der Ball des Gehorsams32 

Gib, daß wir unser Dasein leben 

Nicht wie ein Schachspiel, bei dem alles berechnet ist, 

Nicht wie einen Match, bei dem alles schwierig ist, 

Nicht wie ein Zahlenproblem, bei dem man sich den Kopf zerbricht, 

Sondern wie ein endloses Fest, bei dem man dir immer wieder 

begegnet, 

Wie einen Ball, einen Tanz 

in den Armen deiner Gnade, 

Während Musik der Liebe uns allseits umfaßt. 

Herr, komm und lade uns ein. 

32 Es sind die letzten Zeilen des Gedichts, nach der Übersetzung von H.U. v. Balthasar, in: Wir 
Nachbarn der Kommunisten, Einsiedeln 1975, 69. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Frieden für Irland 
Interview mit H. H. Kardinal Tomas O'Fiaich, Erzbischof von Armagh 
und Primas von Irland1 

Herr Kardinal, Sie sind Bischof einer Diözese, die sich zum Teil in der Republik Irland 
und zum Teil in Nordirland befindet. Wie wirkt sich die politische Grenze im kirchlichen 
Leben aus? 

Meine eigene Diözese ist, wie Sie sagten, durch die Grenze geteilt, sogar einige Ge- 
meinden. Die Gemeinde, in der meine Familie lebt, liegt ebenfalls teils in der Republik 
und teils in Nordirland. 

Die Grenze in Irland ist noch sehr jung: Sie wurde erst 1921 errichtet, wohingegen 
die irischen Diözesen auf das 12. Jahrhundert zurückgehen, viele einzelne Gemeinden 
sicherlich bis aufs 13. Jahrhundert; sie existierten also, lange bevor es eine politische 
Teilung gab. 

Nicht nur die katholische Kirche in Irland bildet eine Einheit; auch die verschiedenen 
protestantischen Kirchen in Irland sind jeweils eine Kirche. •The Church of Ireland" ist 

1 Das Gespräch mit Kardinal Tomas O'Fiaich führten John Ernst (Islwj/Dänemark) und Paul Im- 
hot SJ (München). Übersetzung aus dem Englischen von Sabine Ackermann und Elisabeth 
Meuser. Die Redaktion 



Aus dem Leben der Kirche 370 

der offizielle Titel der Anglikanischen Kirche; sie ist eine Kirche für ganz Irland; ge- 
nauso ist es mit der Presbytcrianischen (Kalvinistischcn), der Methodistischen Kirche 
usw. Sie basieren alle auf der Einheit von Irland. 

Was meine eigene Arbeit in einer solchen Diözese anbelangt, so macht die aktuell 
existierende Grenze nicht so viel aus. Ich überquere sie etwa fünf- bis sechsmal in jeder 
Woche. Ich habe etwa 25 Gemeinden südlich und etwa 34 Gemeinden nördlich der 
Grenze. An einem Tag spende ich die Firmung in einer Gemeinde südlich der Grenze, 
weihe dort eine neue Kirche ein oder nehme an der Priesterkonferenz teil, und am 
nächsten Tag arbeite ich vielleicht in einer Gemeinde nördlich der Grenze. 

Die überwiegende Mehrheit der Katholiken steht sehr loyal zu ihrer Kirche; ein recht 
hoher Anteil von ihnen praktiziert - insgesamt vielleicht über 90 Prozent. Die Grenze 
macht keinen wesentlichen Unterschied, weil es ja im Grunde dieselben Menschen 
sind. In zweifacher Hinsicht machen sich jedoch Unterschiede bemerkbar: Zum einen 
bringen es die Unruhen in Nordirland mit sich, daß man beim Überqueren der Grenze 
eventuell von Sicherheitskräften angehalten wird, und zwar auf beiden Seiten der 
Grenze. Man wird jedesmal aufgefordert, sich auszuweisen; manchmal wird sogar das 
Auto durchsucht. Das kann ein bißchen unbequem sein, aber normalerweise sind sie 
heutzutage nicht sehr aufdringlich - weder nördlich noch südlich der Grenze. 

Ein weiterer Unterschied besteht darin, daß - da wir mit zwei verschiedenen Zivilge- 
richtsbarkeiten leben - die Gesetze, genauer gesagt, ein Teil der Sozialgesetzgebung, 
nördlich und südlich der Grenze geringfügig verschieden sind: Der südliche Teil hat die 
Gesetzgebung im sozialen und ethischen Bereich näher an den 10 Geboten orientiert, 
so wie sie in der katholischen Kirche interpretiert werden, wohingegen sich die Sozial- 
gesetzgebung nördlich der Grenze enger an das englische System anlehnt - aber sie ist 
nicht mit ihm identisch. 

Als Erzbischof von Armagh sind Sie Primas von ganz Irland, einem Land, das für uns 
Deutsche vor allem wahrend der Zeit der iroschottischen Mission wichtig wurde. 

Ich freue mich, daß Sie die enge Beziehung zwischen Deutschland und Irland in der 
Vergangenheit und die Arbeit der irischen Mönche in Deutschland ansprechen, denn 
ich interessiere mich selbst schon seit langem dafür, und ich bin im deutschen Sprach- 
raum sicherlich schon mehr herumgereist als in jedem anderen europäischen Land. Auf 
der Suche nach Spuren des Wirkens irischer Mönche war ich an Orten wie in Säckingen 
am Rhein (St. Fridolin), in Würzburg (St. Kilian), in Freising (St. Korbinian), in Alto- 
münster (St. Alto), in St. Gallen (St. Gallus), in Salzburg (St. Feargal = St. Virgilius) - 
Virgilius folgte dem irischen Brauch, den Titel •Abt" zu tragen und die Dienste eines 
ihn begleitenden irischen Bischofs, Dubhdachrich, Bischof von Chiemsee, in Anspruch 
zu nehmen soweit erforderlich (eine theologisch höchst bedeutsame Auffassung von 
der bischöflichen Jurisdiktion und dem kirchlichen Amt!). Die erste Welle irischer 
Wandermönche auf dem Kontinent hatte im Gebiet zwischen Seine und Rhein gearbei- 
tet, aber nach und nach gingen sie - wie ihr Vorgänger Kolumban vor ihnen - rheinauf- 
wärts und entlang seinen Nebenflüssen. - Von Regensburg als ihrem Zentrum aus 
gründeten irische Mönche während des gesamten 12. Jahrhunderts eine ganze Reihe 
neuer Klöster - Schottenklöster - in Würzburg, Nürnberg, Konstanz, Erfurt, Kelheim 
und sogar in Wien. Östlich von München, direkt neben der Autobahn München-Salz- 



Aus dem Leben der Kirche 371 

bürg, gibt es eine kleine Kirche, die zwei irischen Heiligen geweiht ist: Anianus und Ma- 
rinus; der Ort selbst heißt •Irschenberg". Und es gibt viele andere Orte, die ich eben- 
falls wegen der alten Verbindung zwischen Irland und Deutschland besuchte. 

Wie steht es heutzutage mit der missionarischen Kraft der Kirche von Irland? 

Die Mission der irischen Kirche ist weithin eine Konsequenz der Emigration vieler Iren 
im vergangenen Jahrhundert. Die moderne missionarische Bewegung der irischen Kir- 
che im 19. Jahrhundert begann nämlich nicht als eine Bewegung zur heidnischen Welt, 
sondern als eine Bewegung auf dem Weg der Kirche, indem irische Priester ihren 
Landsleuten in die USA, nach Großbritannien, Australien, Neuseeland, Südafrika usw. 
folgten. So fuhren im letzten Jahrhundert Tausende von Priestern aus Irland in all diese 
Länder und versorgten die gesamte englisch-sprechende Welt mit zahlreichen Priestern 
und Bischöfen. Im frühen 20. Jahrhundert wandten sie ihre Aufmerksamkeit dann wie- 
der der nicht-christlichen Welt zu; es wurde z. B. von meinem College in Maynooth die 
•Maynooth Mission to China" gegründet, aus der schließlich die •Columban Fathers" 
wurden, die einige hundert Missionare in Japan und auf den Philippinen haben; sie wa- 
ren auch in China, bis Mao Tse-Tung die Macht übernahm; sie sind nun ebenfalls in 
Südamerika (z. B. in Peru und Chile) tätig. Das ist einer der großen Missionsorden Ir- 
lands in der Gegenwart. Es gibt noch einen anderen, dessen goldenes Jubiläum jüngst 
gefeiert wurde: die •St. Patrick's Missionary Society", die 1932 gegründet wurde, um 
irische Priester nach Afrika zu schicken; sie wirken hauptsächlich in Ländern wie Ke- 
nia, Nigeria usw., die früher britische Kolonien waren, aber nun ihre Unabhängigkeit 
erlangt haben. 

Man darf sagen, daß im 7. und 8. Jahrhundert die missionarische Wirkung der iri- 
schen Kirche sehr groß war und daß sie dann wieder im 19. und 20. Jahrhundert erstark- 
te. So wird es meine erste Aufgabe nach der Rückkehr in meine Diözese sein, im Rah- 
men einer Feier drei meiner Priester zu verabschieden, die im nächsten Monat nach Ni- 
geria gehen. Einer von ihnen ist Kanoniker und Gemeindepriester; er wurde seiner bis- 
herigen Pflichten enthoben, um in die Mission zu gehen. Ein anderer ist Administrator 
einer Gemeinde; der dritte ist ein Kurat. Diese drei sollen als eine Art Missionsgruppe 
die Diözese Armagh in Nigeria repräsentieren. Wir werden sie dort durch unsere Ge- 
bete und finanzielle Hilfe unterstützen. Ich erwähne dies jedoch nur als eine Art der In- 
stitution neuen missionarischen Bewußtseins unserer Kirche in der Gegenwart. Etwa 
12 irische Diözesen haben Priestergruppen, die ihre Diözesen im Ausland repräsentie- 
ren. Außerdem gibt es Hunderte von irischen Missionaren aus einigen der erwähnten 
Gesellschaften und ebenso aus den weltweiten religiösen Orden (die irischen Jesuiten 
und die irischen Franziskaner wirken in Missionsgebieten in Afrika; jeder religiöse Or- 
den, der Niederlassungen in Irland hat, hat auch Häuser in den Missionen). Ich glaube, 
einige Tausend irische Priester und sicherlich 4000 oder 5000 irische Nonnen arbeiten 
in den Missionen, eine Sache von großer Bedeutung. 

Der Konflikt um Nordirland ist immer wieder Thema in der Tagespresse. Wie beurteilen 
Sie die Chance, daß die IRA einer Friedenslösung zustimmt? 

Natürlich bin ich auf Vermutungen angewiesen, wenn ich diese Frage beantworten soll; 
ein Patentrezept gibt es sicherlich nicht. Meiner Meinung nach gibt es im Moment keine 



Aus dem Leben der Kirche 372 

besondere Chance. Es existieren in Nordirland noch viele andere gewalttätige Organi- 
sationen außer der IRA - die IRA ist allerdings international am meisten bekannt. Es 
gibt eine Splittergruppe, die sich vor ein paar Jahren von der IRA abspaltete und ge- 
nauso aktiv ist • jetzt manchmal vielleicht sogar aktiver als die IRA •, die INLA 
(•Irisch National Liberation Army"). Außerdem sind noch einige paramilitärische 
Organisationen auf der protestantischen Seite in Nordirland aktiv: Eine heißt •Ulster 
Volunteer Force" • sie wurde von den zivilen Behörden verboten •; eine andere heißt 
•Ulster Defence Association" - sie wurde nicht verboten -; eine weitere wird UFF 
(•Ulster Freedom Fighters") genannt - eine ebenfalls verbotene Organisation. Aber 
diese Gruppen sind im Moment ruhiger als die IRA oder die INLA. 

Während in der Vergangenheit viele Gewalttaten von protestantischen wie von ka- 
tholischen Gruppen verübt wurden - ich gebrauche diese Bezeichnungen nur in einer 
sehr allgemeinen Weise -, geht im Moment die meiste Gewalttätigkeit zweifellos auf 
das Konto der Republikaner, also der IRA und der entsprechenden Verbände; aller- 
dings wird der Terror auch auf der protestantischen Seite fortgesetzt, besonders in 
Form von Vergeltungsmaßnahmen. Als z. B. im letzten Oktober ein protestantischer 
Parlamentarier in Belfast ermordet wurde, erlebten wir eine Reihe von Vergeltungs- 
schlägen gegen Katholiken; so wurden in den darauffolgenden Tagen drei oder vier Ka- 
tholiken ermordet, darunter auch sehr gute Freunde von mir aus der Nähe meiner Hei- 
mat. Solche politischen Morde werden von den paramilitärischen protestantischen 
Gruppen begangen. In einer Situation wie dieser beobachtet immer eine Seite die ande- 
re. Ich glaube daher nicht, daß die Chancen für eine endgültige Friedensregelung der- 
zeit sehr gut sind. Den Behörden im Norden gelang es zwar in den letzten vier oder fünf 
Monaten, schärfer durchzugreifen: Bei den Republikanern beschlagnahmten sie eine 
Menge Waffen; außerdem überredeten sie einige Inhaftierte, über andere Mitglieder 
Auskunft zu geben, und in der Folge davon nahmen sie vor etwa einem Monat 40 oder 
50 aktive Mitglieder fest, von denen einige vor Gericht gebracht wurden. Aber wir ha- 
ben solche Situationen regelmäßig während der letzten zwölf Jahre erlebt - die Unru- 
hen dauern ja mittlerweile schon zwölf Jahre. Zeitweise scheinen die Regierungskräfte, 
die britische Armee und die britische Polizei in Nordirland die Oberhand zu bekom- 
men, und dann sieht es ungefähr ein halbes Jahr lang so aus, als ob die paramilitärischen 
Gruppen schliefen. Sie rüsten indessen aufs neue und treten schließlich wieder in den 
Vordergrund. Oft geschieht es dann, daß die Staatskräfte eine große Dummheit bege- 
hen; und während sie vorher vielleicht die Unterstützung vieler Leute bekommen hat- 
ten, verspielen sie dann wieder die Sympathie der Öffentlichkeit - und das Ganze be- 
ginnt von vorne. Es ist also ein ständiges Anfangen, Geschwächt-Werden und Erstar- 
ken. Deshalb möchte ich sagen, daß es gegenwärtig nicht mehr Hoffnung gibt als in frü- 
heren Zeiten. 

Was müßte sich ändern - vielleicht bei den Katholiken, vielleicht bei den Protestanten, in 
den politischen und sozialen Verhältnissen und Strukturen? 

Es ist für uns heutzutage sehr einfach - allzu einfach -, die Gruppen als •katholisch" 
oder •protestantisch" zu etikettieren. Die Unruhen in Nordirland sind aber kein reli- 
giöser Krieg der Katholiken gegen die Protestanten. Es kommt wohl vor, daß die Be- 
zeichnung •katholisch" für die eine Seite benutzt wird und die Bezeichnung •prote- 



Aus dem Leben der Kirche 373 

stantisch" für die andere; gleichzeitig mit den fortwährenden Unruhen gibt es jedoch 
auf vielen Ebenen Freundschaften zwischen Protestanten und Katholiken. 

Was die IRA anbelangt, muß man beachten, daß für sie die politischen Interessen im 
Vordergrund stehen; sie betrachtet sich selbst als Erben des irischen Freiheitskampfes. 
Dieser hatte Süd'n\ax\ä im Jahre 1921 relative Freiheit gesichert, so daß es sich allmäh- 
lich zur Republik entwickelte (1949). Auf der einen Seite standen die 26 der 32 Graf- 
schaften, die ihre eigene Regierung einsetzten, und auf der anderen Seite die übrigen 6 
Grafschaften mit protestantischer Mehrheit, die unter britischer Regierung blieben. 
Die Leute der IRA betrachten sich selbst als Freiheitskämpfer, und das sichert ihnen 
ein wenig Sympathie unter der katholischen Bevölkerung. Viele von ihnen wären gerne 
mit ihren katholischen Glaubensbrüdern im Süden vereinigt. 

So gibt es also politische und historische Gründe; in Gebieten mit einer hohen Ar- 
beitslosigkeitsrate zweifellos auch soziale und wirtschaftliche Gründe - hier sind die 
Unruhen auch am blutigsten. Sie resultieren aus dem Zusammentreffen vieler ver- 
schiedener Umstände. Allgemein muß man sagen: Es ist überhaupt kein religiöser 
Krieg, aber er hat eine religiöse Dimension. 

Die Briten versuchen, den Eindruck zu vermitteln, daß die Katholiken und Prote- 
stanten Nordirlands einen Bürgerkrieg beginnen würden, wenn sie nicht da wären. 
Nun, man kann dafür und dagegen argumentieren. Jede Besatzungsmacht wird immer 
Entschuldigungen finden, um zu bleiben; auch die Briten haben ihre Gründe. Ich per- 
sönlich glaube aber - und ich habe niemals ein Geheimnis daraus gemacht -, daß die 
endgültige Lösung für die irische Frage irgendeine Form der Einheit zwischen Nord und 
Süd wäre; ich glaube, daß auf keine andere Weise jemals eine glückliche und friedliche 
Gesellschaft in Irland entstehen wird. Vielleicht könnte man eine föderative Union ver- 
suchen. Aber meiner Meinung nach werden wir Unruhen in Nordirland haben, solange 
es dort noch einen Überrest von Kolonialismus gibt, besonders weil es vielen - nicht al- 
len - Protestanten in Nordirland leicht fällt, sich mit den Briten zu identifizieren. Ihre 
Vorfahren kommen ja meist aus Großbritannien. Durch die gemeinsame Konfession 
identifizieren sich dagegen die Katholiken sehr leicht mit Südirland. 

Wie Sie wissen, gibt es einen kleinen Teil der IRA, der hauptsächlich aus Marxisten be- 
steht. Der große Teil ist vorwiegend nationalistisch ausgerichtet. Der marxistische Teil 
lehnt den Terrorismus ab. Was sagen Sie dazu? 

Der marxistische Teil ist bekannt als die offizielle IRA; die beiden Flügel trennten sich 
im Jahre 1970. Als sich dann die Unruhen in Nordirland ausdehnten, wurden die •Pro- 
visionals" - das ist der mehr nationalistische Teil • viel stärker; der marxistische Teil 
erklärte um 1972 den Waffenstillstand • bis dahin waren auch sie an den Gewalttätig- 
keiten beteiligt gewesen, danach allerdings nicht mehr oder nur noch gelegentlich. 

In jüngster Vergangenheit wurde ein junger Mann aus meiner Gemeinde ermordet 
im Zusammenhang mit einer internen Fehde zwischen der offiziellen IRA und der 
INLA. Im Ganzen gesehen konzentrieren sie sich jedoch jetzt auf politische Program- 
me ; einige ihrer Mitglieder wurden in Gemeinderäte gewählt. Und bei der letzten Wahl 
in Dublin vor einigen Monaten wurden drei Vertreter der offiziellen Partei, der politi- 
schen Gruppe, die mit der offiziellen IRA verbunden ist, ins Nationalparlament in 
Dublin gewählt. 



Aus dem Leben der Kirche 374 

Kann die Weltkirche nicht durch eine offensive internationale Diplomatie die dramati- 
sche Situation in Nordirland entschärfen? 

Im Moment geschieht nichts im Sinne der klassischen Diplomatie, soweit ich weiß; auf 
jeden Fall nicht von Seiten der katholischen Kirche. Im übrigen wäre es nicht sinnvoll, 
alle diplomatischen Aktivitäten an die Öffentlichkeit zu bringen. Es gab - wie Sie wis- 
sen - in der Vergangenheit zeitweilig vorsichtige Versuche, in einzelnen Fällen; z. B. 
sandte der Heilige Vater während des Hungerstreiks im letzten Jahr einen Delegaten - 
wenn Sie das als ein Eingreifen der universalen Kirche betrachten - aber es nützte 
nichts. Ich wüßte jedoch nicht, daß sich zur Zeit innerhalb der katholischen Kirche auf 
internationaler Ebene etwas tut, das die Situation im Norden betrifft. 

Was scheint Ihnen besonders wichtig für eine dauerhafte Regelung eines friedlichen Zu- 
sammenlebens? Was können die Menschen in Irland, was können Sie, was können wir 
tun? 

Ich glaube nicht, daß sie außerhalb von Irland viel tun können. Ich glaube, alles, was wir 
im Moment in Irland tun können, ist, zu versuchen, engere Freundschaften aufzubauen 
mit allen Menschen in Nordirland und auch zwischen Nordirland und dem restlichen Ir- 
land. 

So merkwürdig es auch scheinen mag: Es gibt eine große Freundschaft und eine enge 
Verbundenheit zwischen den verschiedenen Kirchenleitungen in Irland. Der anglikani- 
sche Erzbischof von Armagh, der Präsident der Presbyterianischen Kirche in Irland, 
der Präsident der Methodistischen Kirche und ich, wir treffen uns jeden Monat; wir be- 
ten und lesen die Heilige Schrift zusammen; wir besprechen, was sich während des ver- 
gangenen Monats ereignet hat - auch an Gewalttätigkeiten -; wir versuchen einen 
Ausblick auf den folgenden Monat und überlegen, ob es vielleicht irgendeine Möglich- 
keit gibt, Ereignissen zuvorzukommen, die in diesem Monat Gewalttätigkeiten hervor- 
rufen könnten. Und meines Wissens gibt es im Augenblick kein anderes Land in West- 
europa, in dem sich Bischöfe und Präsidenten von Kirchen so regelmäßig mit festen 
Vereinbarungen über Zeit und Ort treffen wie in Irland. Am nächsten Mittwoch halten 
der anglikanische Erzbischof und ich eine Pressekonferenz ab und legen unsere Pläne 
für ein Fest dar. Es heißt •Armagh at home", •Armagh daheim". Erzbischof Arm- 
strong und ich sind, als Primas unserer jeweiligen Kirche, Gastgeber für die Besucher 
aus ganz Irland. Wir haben ein vielseitiges und interessantes Programm vorbereitet. In 
den zwei Kathedralen in Armagh werden im September Menschen verschiedener Be- 
kenntnisse von Nord- und Südirland miteinander beten. Zwischen den Veranstaltun- 
gen feiern wir ökumenische Gottesdienste in beiden Kathedralen mit Gregorianischem 
Choral und Stundengebet. Verschiedene Darbietungen traditioneller Musik, Schau- 
spieler, Konzerte, historische Festspiele und Besichtigungben historischer Stättem der 
Umgebung und ähnliches - alles, was die Bischofsstadt zu bieten hat, wird stattfinden. 
Es soll an diesem Tag so sein, daß alle sich in Armagh wie zu Hause fühlen können; 
Menschen aus dem ganzen Land werden eingeladen. 

Unser Grundgedanke ist, Menschen einzuladen, so daß sie sich mit ihrer eigenen Ge- 
schichte befassen und an ihrem gemeinsamen Erbe teilhaben im Bereich der Architek- 
tur, Kunst, Kultur, Musik, Dichtung usw. Sie sollen sich auf diese Weise der Tatsache 



Aus dem Leben der Kirche 375 

wirklich bewußt werden, daß alle diese Dinge sie letztlich verbinden; und wir werden sie 
auffordern, auch zusammen zu beten, um das Bewußtsein des einen gemeinsamen 
Christentums zu fördern sowie das Wissen darum, daß das Verbindende viel stärker ist 
als das Trennende. Wir möchten uns wünschen, daß sie mehr als zuvor mit dem Gefühl, 
Kinder Gottes zu sein und Gottes und Christi Willen zu erfüllen, auseinandergehen. 

Sehen Sie eine Chance für den Frieden in der Zukunft? 

Ich glaube, die einzige Möglichkeit für mehr Frieden besteht darin, die Menschen mehr 
und mehr zusammenzubringen. Als Papst Johannes XXIII. Nuntius in Konstantinopel 
war, wurde er einmal gefragt, wie er in enger Verbindung mit Orthodoxen, Juden und 
Mohammedanern arbeiten könne, und er antwortete damals sinngemäß: Wir hatten 
niemals irgendwelche Konflikte, wenn wir uns gemeinsam für die Sache der Gerechtig- 
keit und Nächstenliebe einsetzten. Wenn wir deshalb zusammen für die Armen, Be- 
dürftigen und Behinderten arbeiten, führen die Fragen religiöser Unterschiede niemals 
zum Glaubenskrieg. 

Es ist Ihre tägliche Strategie, einerseits die IRA aufzufordern, nicht zu töten, und anderer- 
seits Verständnis für ihre Beweggründe zu zeigen. 

Meine Politik ist es immer gewesen, Gewalt auf allen Seiten zu verurteilen - Gewalt so- 
wohl von seiten der IRA als auch von Seiten der protestantischen paramilitärischen 
Gruppen und auch institutionelle Gewalt, Gewalt von Seiten der staatlichen Kräfte. 
Aus diesem Grund können auch einige staatliche Stellen in Nordirland mich nicht lei- 
den. Ich bin nicht beliebt bei ihnen; sie betrachten mich beinahe als Revolutionär, weil 
ich auch einige Aktionen der britischen Armee und der Polizei verurteilt habe. So 
schickte ich im letzten Jahr während des Hungerstreiks viele Telegramme an Frau 
Thatcher und besuchte sie einmal in London; ein anderer Bischof und ich hatten vor 
Beginn des Hungerstreiks häufig das Gefängnis besucht; und ich kannte die meisten der 
Leute, die am Hungerstreik starben - und natürlich warfen mir daher einige britische 
Zeitungen vor, ein Sympathisant der IRA zu sein; ich war bei ihnen schlecht ange- 
schrieben. Aber mir macht das nichts aus, denn ich glaube, daß jeder in Übereinstim- 
mung mit der Lehre Christi jegliche Form von Gewalt verurteilen muß, egal, wer dafür 
verantwortlich ist. Jeder muß versuchen, die Liebe Gottes in allen menschlichen Bezie- 
hungen zum Tragen zu bringen. Jedesmal, wenn ich das Gefängnis besuchte, ging ich zu 
Katholiken und zu Protestanten; ich habe in der Tat einen recht guten Kontakt zu man- 
chen Protestanten; einige der Inhaftierten schreiben mir auch - so merkwürdig das Ih- 
nen auch erscheinen mag •, sogar einige von den ganz radikalen Paramilitärs. 




