
Literaturbericht 382 

Menschen starren wir auf die Vergänglichkeit der Zeit und vergessen, daß die tiefere 
Wurzel unserer Existenz Liebe heißt - je tiefer wir graben, um so eindeutiger Liebe 
heißt. Die Feier von Allerseelen möge uns die Besinnung schenken, daß die Wurzeln 
unseres Daseins durch seine Alltäglichkeit bis in Gottes Liebe hinaus reichen. Von 
dorther beginnt meine Liebe zu leuchten, die Liebe zu einer alten Tante, die meine 
Kindheit begleitete, zu dem Schulkameraden, der früh starb, zur Mutter, die mir das 
Leben schenkte. 

Allerseelen ist ein Fest des Lebens und der Liebe; der Liebe zu den Menschen, die 
mir nahe gestanden haben und mir immer nahestehen; der Liebe, die ihre Kraft hat aus 
der Liebe Jesu. Johannes schreibt in seinem Brief: •Gott ist die Liebe - wer seinen Bru- 
der liebt, bleibt im Licht" (1 Joh 4, 16; 2,10), in dem Licht, das auch den Abgrund des 
Todes hell macht. 

Das Fest Allerseelen ist ein Fest der Liebe, ein Fest des Brückenschlags der Liebe 
über den Tod hinaus. Josef Sudbrack, München 

LITERATURBERICHT 

Teresa als Anklägerin gegen unsere Zeit? 

Zu einem Buch über Teresa von Avila* 

Anläßlich der Feier des 400jährigen Todestages der hl. Teresa von Avila wird in reprä- 
sentativ aufgemachten Bildband versucht, durch hervorragende Bilder einen farben- 
frohen und lebendigen Einblick in die Welt und das Leben der Heiligen aus Avila zu 
vermitteln. Der Verlag setzt damit seine Bildbiographien großer Heiliger fort, wie sie 
bereits über Vinzenz von Paul, Elisabeth von Thüringen, Martin von Tours, Katharina 
von Siena, Therese von Lisieux, Ignatius von Loyola u. a. vorliegen. 

Auffallendstes Kennzeichen des Teresa-Bildbandes ist die reiche Illustration durch 
Fotografien von Helmuth Nils Loose, die den Leser zunächst für sich beanspruchen. 
Die Auswahl der Bilder ist aber eher zufällig, keine repräsentative Auswahl von Bil- 
dern zu Teresa; manchen (z. B. Bilder Nr. 8, 26) hätte eine maßvollere Dosierung der 
Farben gut getan. Doch soll damit nichts von dem positiven Urteil über Fotografien und 
Reproduktion zurückgenommen werden. 

* Walter Nigg - Helmuth Nils Loose, Theresia von Avila. Theresia von Jesus (Bildband). Mit ei- 
nem Nachwort von P. Juan Bosco de Jesus OCD, Verlag Herder, Freiburg 1981,120 S., DM 34,-. 



Literaturbericht 383 

Der Text stammt aus der Feder des bekannten Schweizer Hagiographen Walter Nigg, 
der sich um die Aufwertung der Heiligen verdient gemacht hat. (Vgl. •Das Geheimnis 
der Mönche", •Große Heilige", •Die Heiligen kommen wieder") 

Im Einleitungskapitel sinniert der Autor über den Geist Spaniens, die Umwelt der 
Heiligen; die weiteren Kapitel folgen mehr oder weniger ihrer Biographie. Im Schluß- 
kapitel •Eine geistliche Quijotessa", sicher das beste des ganzen Essays, versucht Nigg, 
Teresas Persönlichkeit und Aktualität zusammenzuschauen; ihr Humor, ihre Natür- 
lichkeit und Frische, ihre Fähigkeit, •rationales und irrationales Denken, natürliche 
und übernatürliche Empfindungen als notwendige Ergänzungen zu betrachten" (114), 
und überhaupt die Einheit ihres Lebens kommen zum Ausdruck. 

Teresa wird zur Wegweiserin schlechthin, verlorenes Terrain wiederzufinden. So 
schreibt Nigg mit emphatischen Worten: •Die europäischen Völker haben ihre Seele 
durch den Kuß der Helena verloren. Nicht nur durch eine freibeuterische Erotik, son- 
dern auch durch die Wissenschaftsvergötzung, durch die Anbetung der Technik und 
den Tanz um das Goldene Kalb. Sind wir schon auf der Suche nach der geraubten See- 
le? Wissen wir noch, was eine lebendige Seele ist, jenes Göttliche und Unsterbliche im 
Menschen, das die ganze Welt aufwiegt? Die spanische Mystik in ihren mannigfachen 
Ausgestaltungen ist eine der möglichen Antworten auf die seelischen Fragen unserer 
Zeit, sofern sie mit hungerndem Geist und dürstender Seele gelesen wird." (116) Ob 
solche Sätze einem suchenden Menschen von heute auf die Beine helfen? Das negative 
Grundurteil über unsere heutige Zeit ist nicht zu überhören, eine Haltung also, die Te- 
resa ihrer Zeit gegenüber nicht angenommen hat (wie einige Seiten zuvor treffend ge- 
sagt wurde), obwohl in ihrer Zeit auch nicht alles Gold war, was glänzte. Dieser Ein- 
druck, daß die Heilige benützt wird, um pessimistische Seitenhiebe auf unsere Zeit und 
die Menschen heute auszuteilen, verstärkt sich, wenn man die vorausgehenden Kapitel 
liest. 

Schon im Einleitungskapitel läßt sich der Autor, wohl unter dem Einfluß der soge- 
nannten •Leyenda Negra" stehend und sich auf Bartolome de Las Casas stützend, zu 
einem Urteil hinreißen, das so nicht stehenbleiben darf: •Die Spanier eroberten mit ei- 
nigen hundert Soldaten Peru und Mexiko und machten sich dabei einer Unmenschlich- 
keit schuldig, die nicht hinter Auschwitz zurücksteht." (7) Es gibt nicht ein Unterneh- 
men in der damaligen Zeit - •mit einigen hundert Soldaten", vor dem damaligen völker- 
rechtlichen Hintergrund (erst zu Beginn des 16. Jahrhunderts begann Francisco de Vito- 
ria OP die theoretischen Grundlagen dazu zu legen), mit den damaligen Vernichtungs- 
möglichkeiten -, das mit Auschwitz verglichen werden könnte. Ein spanischer Rezen- 
sent schreibt dazu: •Allein diese Behauptung ist ein äußerst schwerwiegender Fehler 
im gesamten Buch von Walter Nigg; doch weist diese Behauptung nicht so sehr auf eine 
gewisse Leichtfertigkeit des Autors hin, sondern läßt vielmehr den ganzen Berg von ne- 
gativen Vorurteilen erkennen, die noch immer die Augen der Menschen außerhalb des 
spanischen Kulturkreises verdunkeln, wenn es darum geht, den Höhepunkt der spani- 
schen Geschichte zu beurteilen." (Monte Carmelo, Burgos, 89, 1981, 147-149) Zur 
Geschichte gibt es inzwischen Studien hervorragender Historiker; erinnert sei an Clau- 
dio Sanchez Albornoz, Americo Castro, Salvador de Madariaga, Antonio Dominguez 
Ortiz. 



Literaturbericht 384 

Erwähnung verdient in diesem Zusammenhang auch Niggs Bemerkung über die spa- 
nische Inquisition. Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dieser sicher zu Recht um- 
strittenen Institution, wie sie beispielsweise Henry Kamen in seinem Buch bietet (Die 
spanische Inquisition, München 1967), hätte ein gerechteres Urteil ermöglicht. Es 
stimmt: •Folter und Scheiterhaufen sind keine christlichen Antworten" (69), aber ein 
über 100 Jahre dauernder Glaubenskrieg, wie er sich in Deutschland abspielte, sicher 
auch nicht. Und verglichen mit anderen Tribunalen der damaligen Zeit kommt die In- 
quisition sogar noch gut weg: •Zu einer Zeit, als bei den europäischen Strafgerichten 
allgemein gefoltert wurde, verfuhr die spanische Inquisition mit einer Milde und Um- 
sicht, die im Vergleich mit anderen Institutionen zu ihren Gunsten spricht. Foltern 
wurde nur als äußerstes Mittel angewandt, und zwar in den seltensten Fällen." (H. Ka- 
men, 193) Zu denken geben sollte auch folgende Feststellung von H. Kamen: •Die Ge- 
samtzahl der im 17. Jahrhundert allein in Deutschland hingerichteten angeblichen He- 
xen wird mit 100 000 angegeben, war also vermutlich viermal so hoch wie die Gesamt- 
zahl der von der spanischen Inquisition verbrannten Opfer." (229. 322. 341) Damit 
soll die Inquisition nicht gerechtfertigt oder verherrlicht werden - sie hatte genug fatale 
Folgen für Spanien, besonders auch im Hinblick auf die Conversos -, aber man muß 
zumindest versuchen, sie in den politisch-religiösen-soziologischen Kontext zu stellen. 

Auf weite Strecken ungenau, z. T. falsch, sind Niggs Äußerungen, wenn es um histo- 
rische Details zum Leben Teresas oder die Geschichte des Ordens geht. Hier nun einige 
Beispiele: 
- S. 19: Nach dem frühen Tod ihrer Mutter eilte die dreizehnjährige Teresa nicht in die 
Kathedrale zur Virgen de la Caridad, sondern in die San Läzaro-Kapelle am Fluß Ada- 
ja, wo damals diese Muttergottesstatue verehrt wurde. 
- S. 20: Bei den kindlichen Spielereien Teresas zeigte sich dennoch schon Wichtiges: 
ihre herausragende Persönlichkeit, ihre Wirkung auf andere Menschen • sie sagt von 
sich: •Ich war bei allen beliebt" (Leben 2, 8; 1, 4; 3, 7; 2, 3; 31, 12) - sowie die Ent- 
deckung der Ewigkeit: •für immer, für immer" (Leben 1, 5). 
- S. 21: In Teresa erwachte nicht •wider alle Erwartung" der Wunsch, ins Kloster ein- 
zutreten. Sie sagt dazu: •Gegen Ende meines Aufenthaltes dort (= bei den Augustine- 
rinnen) hatte ich schon mehr Lust, Klosterfrau zu werden ... In einem anderen Kloster 
hatte ich eine große Freundin, und das war der Grund, warum ich, falls ich überhaupt 
ins Kloster ginge, nur dort einträte, wo sie war... Diese guten Gedanken, Ordensfrau zu 
werden, kamen und gingen, doch ich konnte mich noch nicht dazu entschließen;" (Le- 
ben 3, 2) •und so entschloß ich mich nach und nach, mich zum Eintritt zu zwingen." 
(Leben 3, 5) Ihr Klostereintritt war also das Ergebnis einer langen inneren Entwick- 
lung. 
- S. 22: Es mag sein, daß die Gelübdeablegung Teresas ein Ereignis war, •das mit ei- 
nem Fest mit Musik, Gesang und Tanz begangen wurde"; doch wußte Teresa ihrem ei- 
genen Bericht nach offensichtlich sehr gut, was sie tat, denn sie schreibt darüber: •Ich 
weiß nicht, wie ich mit dem Schreiben fortfahren kann, wenn ich daran denke, wie ich 
meine Profeß ablegte und mit welch großer Entschlossenheit und innerlicher Freude ich 
das tat, und wenn ich an die Vermählung denke, die ich mit Dir einging" (Leben 4, 3), 
d. h. Christus hatte für sie schon eine persönliche Bedeutung. 



Literaturbericht 385 

Es stimmt auch nicht, daß Teresa •ihren Eifer als unpassend in dieser Umgebung 
empfunden habe und ihre Gebete unterließ". Es stimmt, daß sie ein- bis eineinhalb 
Jahre das innerliche Gebet aufgegeben hat, aber das war erst später, um die Zeit, als ihr 
Vater starb, 1543; und das geschah aus einem sehr ernst zu nehmenden Grund: •Ich 
begann, aus Furcht nicht mehr zu beten, da ich mich für so verkommen hielt" (Leben 
7, 1), d. h. die Heilige hatte einerseits Gott schon oft und intensiv erfahren, spürte, wie 
er sie umwarb, und hat auch schon verstanden, was Beten ist, blieb aber mit ihrem Le- 
ben dahinter zurück. 

- S. 23: Wenn manche Hagiographen Teresa früher zu einer Persönlichkeit gemacht 
haben, die geradezu über der Erde schwebte, so kann man bei Nigg den Eindruck be- 
kommen, Teresa habe ihre ganze Zeit nur im Sprechzimmer zugebracht. Und wenn 
Teresa immer wieder von ihren großen Sünden berichtet, und daß sie eine •mujer ruin" 
(schlecht übersetzt: böses Weib) gewesen sei, so muß das im Zusammenhang mit ihrer 
intensiven Erfahrung der Nähe Gottes gesehen werden. Immerhin schreibt sie über ihr 
Verhalten in dieser Zeit folgendes: •Ich redete von niemand auch nur das mindeste 
Böse und verhinderte sogar für gewöhnlich jede üble Nachrede; ich hatte mir den 
Grundsatz tief eingeprägt, über keinen Menschen etwas erfahren zu wollen oder zu sa- 
gen, was ich nicht wollte, daß man es von mir sage." (Leben 6, 3) So manches Vorurteil 
über das Kloster der Menschwerdung, das •von gar keinem religiösen Impuls getragen" 
war (22), mag das Buch von M. Pinel, Retablo de Carmelitas, Madrid 1981, ausräumen. 
- S. 36: Ist es wirklich so eindeutig, daß Teresas Leiden seelisch bedingt waren? P. Ef- 
ren Montalva, zur Zeit der beste Biograph der Heiligen, schreibt dazu jedenfalls so: 
•Sie konnte innerlich nicht wachsen, da ihr die Grundlage, das wohltuende Beten, die 
Betrachtung der Menschheit Christi, genommen war. Ohne das konnte ihr menschli- 
ches Wesen nicht wachsen." (J. M. E. Montalva, Santa Teresa por dentro, Madrid 1973, 
162) D. h. Teresa kam mit den Frömmigkeitsformen des Klosters nicht zurecht; sie 
selbst schreibt ihre Krankheit übrigens äußeren Umständen zu: •Die Änderung der 
Lebensumstände und des Essens schadeten meiner Gesundheit sehr, und obwohl ich 
ein großes Glück verspürte, so reichte das doch nicht aus." (Leben 4, 4) Es scheint, daß 
ein ganzes Bündel von Ursachen diese Krankheit ausgelöst hat, wobei sicher auch ihre 
hohe Sensibilität nicht unerwähnt bleiben darf. 
- S. 37: Am unverständlichsten scheint mir folgende Behauptung Niggs zu sein: 
•Zwanzig Jahre lang kann man Nonne sein, im Chor die Liturgie mitsingen und doch 
keine Ahnung von Christus besitzen. Theresia ist ein Beweis dafür." Wer Teresas Vida 
liest, gewinnt ein anderes Bild! 

Teresa hat nicht erst bei ihrer Bekehrung den •Weg" gefunden; sie selbst berichtet, 
nach der Lektüre des Buches von Francisco de Osuna, also bereits 15 3 8: •Ich entschloß 
mich, diesen Weg mit all meinen Kräften zu befolgen" (Leben 4, 7), d. h. den Weg der 
Sammlung, der dort beschrieben ist, und das ist tatsächlich ihr Gebetsweg geworden: 
•Ich versuchte, so gut ich konnte, mir Jesus Christus, unser höchstes Gut und unseren 
Herrn, ganz lebhaft vorzustellen, und das war meine Art zu beten." Wie kann man an- 
gesichts solcher eindeutiger Zeugnisse sagen, Teresa hätte zwanzig Jahre lang •keine 
Ahnung von Christus" besessen? 

- S. 38: Teresa nahm das innerliche Beten, das sie für ein- bis eineinhalb Jahre aufge- 
geben hatte, nicht 1554 aufgrund der Begegnung mit dem Leidensmann wieder auf, 



Literaturbericht 386 

sondern wurde dazu durch den Beichtvater ihres Vaters, Vicente Barrön OP, aufgefor- 
dert, den sie beim Tode ihres Vaters (24.12.1543) kennengelernt hatte (Leben 7, 17). 
Die Begegnung mit dem Leidensmann hat bereits etwas Endgültiges an sich. 
- S. 39: Was hätte Teresa gegen den •Litaneiton der Gebete" gesagt? Hören wir sie: 
•Für mich gehören betrachtendes und mündliches Gebet immer zusammen", d. h. 
selbst wenn einer im •Litaneiton" betete, dann ist das ein gutes Gebet, wenn •er sich 
Gedanken macht, mit wem er spricht und wer er ist, der spricht, um zu merken, wie er 
mit ihm umzugehen hat." (Weg [Ms Escorial] 37,3) Von daher ist es so auch nicht rich- 
tig zu sagen: •Das Gebet gehört in die Verborgenheit." Über das Fotografieren von 
Menschen in Gebetshaltung hat sie sich nicht geäußert! 

Es stimmt, daß •für Theresia das Gebet kein mechanisches, gewohnheitsmäßiges 
Tun" war. Aber ist es für einen Menschen überhaupt möglich, daß sein Beten immer 
•bis auf den Grund der Seele hinabreicht und sein Innerstes aufwühlt"? Wie soll man 
denn das aushalten? Und ist •Aufgewühltwerden" der Sinn des Betens? Die folgenden 
Sätze sind mir unverständlich und kommen mir phrasenhaft vor. 
- S. 40: Zu den •Gesprächen mit den Engeln" möchte ich folgenden Satz Teresas zitie- 
ren: •Wir sind keine Engel, sondern haben einen Leib, und uns zu Engeln machen zu 
wollen, während wir noch auf der Erde leben, das ist Unsinn." (Leben 22, 10) Damit ist 
nichts gegen die Gültigkeit der zitierten innerlichen Ansprache gesagt, aber ein Hinweis 
gegeben, wie sie nicht mißverstanden werden darf. Ob man von daher eine Angelologie 
begründen kann, möchte ich bezweifeln. 

Pedro de Alcantara war nicht der erste, der Teresa auf ihrem Weg bestätigte. Vorher 
halfen ihr schon andere, wie Diego de Cetina, Juan de Prädanos, Francisco de Borja. 
- S. 42. 66: Um einem Mißverständnis vorzubeugen: •Solo Dios basta" hat nicht den 
Sinn: •Nur Gott und sonst niemand", sondern: •Nur Gott kann allen Ansprüchen des 
menschlichen Herzens genügen". 
- S. 43: Die Möglichkeit, daß Teresa im Trancezustand geschrieben habe, möchte ich 
ausschließen, ich glaube vielmehr, daß ihre Vernunft und ihr Verstand beim Schreiben 
ihrer Werke wie überhaupt in ihrem gesamten Leben sehr gefordert waren. 
- S. 45: Es ist nicht richtig zu sagen, daß •Mystik Weltverzicht" ist; vielmehr schenkt 
die Mystik, d. h. die innige Gemeinschaft mit Gott, ein ganz neues Verhältnis zur Welt, 
so daß der Mystiker die Welt geradezu neu geschenkt bekommt, wenn es dabei auch 
Phasen eines radikalen Verzichts gibt. 
- S. 46: Mit dem •lebenden Buch" ist der Herr selbst gemeint, wie Teresa schreibt: 
•Seine Majestät ist das wahre Buch gewesen, wo ich die Wahrheiten gesehen habe. Ge- 
priesen sei dieses Buch, welches das, was man zu lesen und zu tun hat, einem so sehr 
einprägt, daß man es nicht mehr vergessen kann." (Leben 26, 6) 
- S. 47: Der Großinquisitor, der Teresas •Vida" las, war der Erzbischof von Toledo, 
Gaspar de Quiroga, der Teresa sehr gewogen war (siehe Brief vom 27728. 2. 1577 an 
ihren Bruder Lorenzo de Cepeda). Es fällt schwer, ihn mit dem von El Greco gemalten 
zu identifizieren. Die Ausführungen über Teresa und El Greco entsprechen nicht der 
Eigenart Teresas, denn Mystik, verstanden als Freundschaft des Menschen mit Gott 
und das Bemühen darum • und das ist im wesentlichen Teresas Mystik •, ist etwas ande- 
res als Niggs emphatische Äußerungen. 



Literaturbericht 387 

- S. 58: Der Autor macht es sich mit der Beurteilung der Milderung der Regel durch 
Eugen IV. sehr leicht. Ob er die geschichtlichen Fakten kennt, daß er sich ein solches 
Urteil erlauben kann? (Siehe Ludovico Saggi O. Carm., La mitigazione del 1432 della 
regola carmelitana, tempo e persone, in: Carmelus 5 [1958] 3-29) 
- S. 60: San Jose wurde am 24. August 1562 gegründet. 
- S. 61: Als Teresa ihre Gründungen durchführte, war ihr nicht allein den ewigen 
Wohnungen nicht ausgeschlossen zu werden", sondern Seelen, Menschen zu retten. 
Und je mehr Menschen nach dem Ideal von San Jose lebten - beten, opfern, büßen für 
die Kirche und die Welt (Weg 3, 10) -, so meinte sie, desto mehr würde diesem Anlie- 
gen gedient. 
- S. 64: Es gab außer dem Refektorium durchaus noch andere Gemeinschaftsräume, 
wie Kapitel- und Rekreationssaal, wobei gerade die zweimalige tägliche Rekreation in 
ihrer Pädagogik eine bedeutende Rolle spielt (siehe ihre Konstitutionen 5, 6-8). Wenn 
der Autor schon über die Tagesordnung in Teresas Klöster spricht, dürfte die Rekrea- 
tion nicht ausgelassen werden. 
- S. 65: Besteht tatsächlich (notwendigerweise) ein wesentücher Unterschied zwi- 
schen einem Mystiker und einem Theologen? M. E. nicht; Johannes vom Kreuz z. B. 
war Theologe und Mystiker, und viele andere auch. 

Es stimmt nicht, daß Teresas Visionen •es ausschließlich mit dem Herrn zu tun hat- 
ten" (siehe Leben 33, 14-16; 36, 24; 39, 26; Gewissensbericht 22; 37). 
- S. 70: Johannes vom Kreuz hieß vor dem Beginn in Duruelo Juan de Santo Matia. 
Die entscheidende Begegnung mit Teresa fand in Medina del Campo statt, nicht im 
Sprechzimmer der Encarnaciön in Avila, und zwar in der ersten Hälfte des Oktober 
1567. 

- S. 70-98: So einfach ist es also, ein historisches Bild zu (ver-)zeichnen! Es ist un- 
glaublich, mit welcher Unbekümmertheit hier mit historischen Fakten umgesprungen 
wird, sei es im Hinblick auf die Auseinandersetzung zwischen den •Beschuhten" und 
•Unbeschuhten", sei es im Hinblick auf die Kämpfe bei den Unbeschuhten nach Te- 
resas Tod. Doch der Gipfel ist folgender Satz: •Pater Doria wollte die Satzungen 
Theresias ändern, denn ihm war es mehr um einen christlichen Humanismus als um den 
neuen Ernst zu tun." (87) Der Autor zeigt mit diesem, die Wahrheit fast auf den Kopf 
stellenden Urteil, daß er von der Geschichte der Auseinandersetzungen bei den Unbe- 
schuhten nach dem Tod Teresas kaum Kenntnisse hat (siehe I. Moriones, Ana de Jesus 
y la herencia teresiana. Humanismo cristiano o rigor primitivo, Roma 1968; deutsch- 
sprachige Zusammenfassung: I. Moriones, Das teresianische Charisma. Eine Studie 
über die Ursprünge, Roma 1973); damit möchte ich die Frage verbinden, was Nigg un- 
ter •christlichem Humanismus" und •neuem Ernst" versteht. 
- S. 84: Es stimmt nicht, daß Johannes vom Kreuz •keine Heiterkeit des Gemütes be- 
saß"; außerdem konnte auch Teresa hervorragende Poesien schreiben (siehe E. Lo- 
renz, Teresa von Avila: •Gott allein genügt". Eine Interpretation durch Übersetzung, 
in: Geist und Leben 53 [1980] 172-183). 
- S. 86: Das Zitat •Es käme uns teuer zu stehen... als sie ihn fanden" ist eine Äußerung 
Teresas, mit der sie die Antwort des Johannes vom Kreuz kritisiert, die dieser bei ihrem 
•geistlichen Wettstreit" gegeben hat. So wie es dasteht, erweckt es den Einruck, es 
stamme von Johannes (Obras completas, Ausgabe BAC, 1967, S. 1135, Vejamen 6). 



Literaturbericht 388 

- S. 98: Unverständlich erscheint mir der Satz: •Die Christen treiben andere Ge- 
schäfte und gehen am Tiefsten achtlos vorüber, und gerade darin besteht ihr Jammer." 
Ist er aus Pessimismus oder Verbitterung geschrieben? In dieser allgemeinen Form 
stimmt er jedenfalls nicht. 

Noch einige Anmerkungen zu den Bilderläuterungen: 
- Bild 24: Unglaublich die Behauptung, daß König Philipps Eingreifen in die Reform 
zwischen 1577 und 1579 die Heilige in schwere Konflikte stürzte (siehe ihren Brief an 
ihn vom 4. 12. 1577). 
- Bild 30: Teresa gründete auf Geheiß von P. Jerönimo Graciän de la Madre de Dios - 
das ist die richtige Schreibweise des Namens- am 29. 5.1575 (und nicht 1578) ein Klo- 
ster; im Text zu den Bildern 45 und 46 ist die richtige Jahreszahl genannt. 
- Bild 36: Eine seltsame Erklärung des Namens der Maria de Ocampo! 
- Bild 47: Nach der Vision beriet sich Teresa zuerst mit dem Beichtvater, ohne ihm et- 
was von der Vision zu sagen, - •das nämlich gibt mir mehr innerliche Ruhe. Ich bitte 
dann den Herrn, die Beichtväter in dem zu erleuchten, was sie auf natürlichem Weg er- 
kennen können, und wenn Seine Majestät will, daß etwas geschieht, dann gibt er es ih- 
nen ein. Diese Erfahrung habe ich oftmals gemacht... Er überlegte alles und es schien 
ihm gut, daß ich aufbräche; so entschloß ich mich zu gehen." (Gründungen 17, 3-4) 
Mir scheint dieses Verhalten, das auf eine Gewohnheit der Heiligen hinweist, sehr 
wichtig zu sein. Sie fühlt sich als •Visionärin" den •Amtsträgern" gegenüber nicht er- 
haben. 

Diese Liste von Aussetzungen erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Mehr als 
einzelne Sätze oder Fakten ist es oft der gesamte Sprachduktus, der Kritik herausfor- 
dert, z. B. wenn Teresa immer wieder benutzt wird, um gegen neue Entwicklungen un- 
serer Zeit zu wettern. Dafür ist sie zu schade, und außerdem entspricht das nicht ihrer 
Art; sie ging die Mißstände nicht von außen an, sondern erlebte sie selbst und betrieb 
eine Erneuerung von innen heraus, vom Angerührtsein, von der Verbindung und 
Freundschaft des Menschen mit Gott. Sagt sie doch am Schluß der •Inneren Burg": 
•Das ist der Sinn dieser geistlichen Ehe, daß ihr immerfort Werke entsprießen, Wer- 
ke." (7. Wohnung 4, 6) 

Daß Teresa auf eine einzigartige Weise diese Freundschaft mit Gott gelebt hat und 
durch sie zur Freunschaft mit den Menschen und der Welt gelangt ist, das aufzuzeigen 
scheint mir für heute wichtig zu sein, und das wird in diesem Buch vergessen, abgesehen 
vom Nachwort von P. Juan Bosco de Jesus OCD, der nach einigen statistischen Anga- 
ben zur Verbreitung ihres Ordens und ihrer Schriften Treffendes über ihre bleibende 
Aktualität sagt: •Noch nach 400 Jahren scheint sie an der Seite des Lesers zu stehen" 
(119). Wenn man das Buch gelesen hat, weiß man kaum etwas von der Eigenart des Be- 
tens der hl. Teresa, und auch die historischen Details, die geboten werden, sind sehr un- 
genau. Schade! Schade auch wegen der Tatsache, daß dieses Buch in einem renommier- 
ten Verlag erschienen ist, wahrscheinlich ein großer Erfolg wird und somit ein sehr 
schiefes Teresabild verbreitet wird. Ulrich Dobhan, München 




