
BUCHBESPRECHUNGEN 

Gebet: Lehre 

Barth, Hans-Martin: Wohin - Woher 
mein Ruf? Zur Theologie des Bittgebets. 
München, Chr. Kaiser Verlag 1981. 260 
S., kart., DM 32,-. 

In zweifacher Hinsicht hat uns der evangelische 
Theologe ein vorzügliches Buch geschenkt. Da 
ist der ausführliche, übersichtliche und auch 
kritische Bericht über die vielen Versuche, das 
christliche Bittgebet aus heutiger Weltsicht zu 
verstehen. Tabellen, Skizzen, Register (Bibel, 
Personen, Sachen) und ein (für den kath. Be- 
reich leider unvollständiges) Literaturver- 
zeichnis machen das Buch zu einer brauchba- 
ren und gut lesbaren Hinführung zum Ver- 
ständnis der Fragen. 

Dazu weist Barth einen Weg zu diesem Ver- 
ständnis, der - wie mir scheint • einzig und al- 
lein weiterführt. Er spricht vom •trinitarisch 
umgriffenen Bittgebet". Diese gläubige und 
zugleich in Verantwortung reflektierte Theo- 
logie des Bittgebets führt tiefer als manches, 
was von katholischer Seite dazu geschrieben 
wurde. 

In mehrfacher Hinsicht scheint mir aller- 
dings eine Weiterführung notwendig. Bei der 
Kritik an H. U. v. Balthasar (dessen trinitari- 
schen Ansatz Barth lobend herausstreicht) 
wird gegen dessen •unbescheidene" Spekula- 
tion ein •vordogmatisches" oder •nachortho- 
doxes" Trinitätsverständnis postuliert 
(153-155). Das steht im Zusammenhang mit 
der laufenden Kritik an einer •dialogischen" 
Auffassung des Betens (betete Jesus nicht 
•dialogisch" zum Vater?) und mit dem Aufbau 
eines •nachorthodoxen" Gottesbildes. So auf 
Seite 159f.: •Gott - wenn es denn Gott ist! - 
läßt sich nicht einfangen in das Koordinatensy- 
stem von Sein und Nichtsein." Vom Trinitäts- 
dogma soll nichts übrigbehalten werden als 
•das Ergebnis ..., ohne die Ursachen zu benen- 
nen". Man könne eben keinen •theologischen 
Steckbrief" über die Trinität erstellen. Doch 
schon die nächsten Zeilen zeigen, daß solche 
Sätze eher als forsch formulierte Geistesblitze 
zu bewerten sind. Der Mensch •findet sich un- 
ter der Macht des Geistes, an der Seite des 
Sohnes, im dankbaren und hoffenden Gegen- 

über zum Vater". Wenn das nicht zentral- 
dogmatisch und sehr dialogisch ist! 

Im forschen Formulieren scheint mir auch 
die Realistik und Klarheit der Problematik ge- 
legentlich unterzugehen. Kann man über 
christliches Bittgebet und Erhörung schreiben, 
ohne je auf die Auferstehung Jesu und die 
diesbezügliche Stelle aus dem Hebräerbrief 
(5, 5ff; dazu Lebend. Seels. 28, 1977, 83-91: 
Ohne Jesus kein Bittgebet) zu sprechen zu 
kommen? Kann man die dogmatische Trini- 
tätslehre mit einem schnellen Satz - wenigstens 
dem Sprachspiel nach - außer Gefecht setzen: 
•Transzendente Voraussetzungen ... für im- 
manente Gegebenheiten lassen sich logisch ... 
logischerweise nicht darstellen" (159)? 

Doch dies scheint mir eher dem leichtfüßi- 
gen Schreiben als dem theologischen Grundan- 
satz zuzuschreiben zu sein. Aufs Ganze gese- 
hen weiß ich kaum ein besseres Buch über das 
christliche Bittgebet als das vorliegende. 

J. Sudbrack SJ 

Bernert, Erasmus: Das Gebet. Begrün- 
dung und Gericht. Hrsg. von der Johan- 
nes-Bernert-Stiftung, Auswahl u. Zu- 
sammenstellung der Texte Ruth Waeff- 
ler. Stans, Verlag Josef von Matt 1981. 
208 S., Ln., DM 32,-. 

Aus den nachgelassenen Notizen des Domini- 
kanerpaters (1890-1964) aus der Schweiz hat 
Ruth Waeffler eine Gebetslehre zusammenge- 
stellt. Der Stil ist anschaulich, direkt; der Auf- 
bau gut gegliedert, brauchbar für den Unter- 
richt; Übersichts-Skizzen durchziehen und er- 
gänzen die Darlegung. 

Aber wahrscheinlich wird das liebevoll zu- 
sammengestellte Buch nur diejenigen anspre- 
chen, die P. Bernert persönlich kannten. Die 
formale Klarheit vieler, aus der thomistischen 
Philosophie herkommender Aussagen (z. B. 
über Freiheit und Gnade, 28) scheint mir legi- 
time Fragen zu überspielen: •Der natürliche 
Wille bleibt unter der Bewegung Gottes voll- 
kommen frei." (Was heißt das?) Auch die For- 
derungen sind dem Wortlaut nach oft genug 
überspitzt: •Wehe dir, wenn du eine Sekunde 
unter irgendwelchen, vor allem unter schwer- 
sten Umständen auf dein Licht, deine Kraft, 



Buchbesprechungen 390 

dein Tun vertrauen würdest." (67) Legitime 
Anliegen fallen einer schematisch-klingenden 
Vereinfachung zum Opfer: •Gott will, daß der 
Mensch ihm seine ihm wohlbekannten Be- 
dürfnisse vorlegt. Aber eigentlich vereinfachen 
sich alle Bitten schließlich nur auf eine: Aufge- 
hen dürfen in der Liebe." (153) 

Mir scheint, daß die thomistische Gebets- 
lehre auch für unsere Zeit in weitaus aktueller 
Weise dargeboten werden kann. 

J. Sudbrack SJ 

Schaller, Hans: Das Bittgebet. Eine theo- 
logische Skizze. Einsiedeln, Johannes 
Verlag 1979 (Sammlung Horizonte, Neue 
Folge 16). 213 S., kart., DM 30-. 

An Gebets- und Meditationsliteratur herrscht 
zur Zeit kein Mangel. Neben der praktischen 
Hinführung und Anregung zum Beten darf 
aber die Theologie des Gebetes nicht zu kurz 
kommen. Dieser Aufgabe stellt sich die vorlie- 
gende Arbeit, die von der Gregoriana als Dis- 
sertation angenommen wurde. Trotz ihres wis- 
senschaftlichen Charakters ist die Arbeit eine 
lebendig geschriebene Erörterung, die den Le- 
ser durch den Weg der Reflexion zu einem ver- 
tieften Vollzug seines Glaubens und Betens 
führen möchte. 

Es geht um die systematische anthropologi- 
sche und theologische Durchdringung der 
Voraussetzungen und des Wesens des Bittge- 
betes. Das Bemühen des Autors kreist darum, 
das Bittgebet als dialogisches Geschehen zwi- 
schen dem ewigen Gott und dem freien Men- 
schen auszulegen, wobei die Auffassung des 
Thomas von Aquin den theologischen Maßstab 
abgibt und das Gebet Jesu als Höchstfall und 
Urbild jeder an Gott gerichteten Bitte gesehen 
wird. 

In Anlehnung an Thomas wird zunächst die 
Anthropologie des Bittens am Modell der Ge- 
richtsbarkeit entwickelt, um so die im Bitten 
aufscheinende Verschränkung von Rationali- 
tät und appellativer Selbstäußerung zu entfal- 
ten. Sodann wird der wahre Dialogcharakter 
des Bittgebets gegen zwei monologische Inter- 
pretationen des Betens verteidigt. Zum einen 
ist dies die Position Kants, der dem Gebet be- 
stenfalls einen pädagogischen Wert abzuge- 
winnen vermag, sofern es die Hoffnung auf Be- 
stärkung der moralischen Gesinnung durch 
Gott ausdrückt und nicht zum Ersatz für das 
rechte Handeln wird. Die andere Position steht 
repräsentativ für die Schwierigkeit vieler heu- 

tiger Menschen, in Gott ein personales Du zu 
sehen. Es ist die psychologisch-immanente In- 
terpretation des Gebets durch Bernet, der im 
Beten nur eine notwendige und psychisch heil- 
same Selbstreflexion sieht. Da diese Auffas- 
sung für das Bittgebet so gut wie keinen Platz 
mehr hat und schon als Phänomenbeschrei- 
bung unzureichend ist, fragt man sich aller- 
dings, ob ihr mit dieser kritischen Erörterung 
nicht zuviel Ehre angetan wird. 

In den folgenden Kapiteln stellt sich die zen- 
trale theologische Frage, wie sich die allumfas- 
sende Vorsehung des unveränderlichen Gottes 
mit einem sinnvollen Bittgebet vereinbaren 
läßt, das Erhörung findet. Hierbei ist zuerst 
dem Mißverständnis zu wehren, Vorsehung 
besage eine Vorwegverfügung Gottes in der 
Weise, daß dadurch alles menschliche Tun zur 
Bedeutungslosigkeit entwertet werde. Gottes 
Handeln schaltet den Menschen nicht aus, son- 
dern ermöglicht gerade das Wirken der freien 
Zweitursachen und bezieht es in sein Tun und 
Planen ein. In Jesus Christus hat sich Gott 
selbst in die Geschichte hineinbegeben. Die im 
Gehorsam an den Vater gerichtete Bitte Jesu 
ermöglicht auch unser Bitten. Der Vater kann 
gebeten werden, weil er in der Liebesgemein- 
schaft arm ist und alles von der Freiheit des 
Sohnes abhängen läßt. Als Mit-Bedürftige und 
Mit-Bittende mit Jesus Christus werden wir auf 
Grund von Ostern auch der Erhöhung zuteil. 
So ist alles Bittgebet letztlich im trinitarischen 
Verhältnis des im Geist den Vater bittenden 
Sohnes gegründet. H. Schöndorf SJ 

Jäger, Willigis: Kontemplation • Gottes- 
begegnung heute. Der Weg in die Erfah- 
rung nach Meister Eckehart und der s 
Nichtwissens'. Salzburg, Otto Müller 
Verlag 1982. 182 S., brosch., DM     .-. 

Es ist leider Brauch geworden, das Ringen um 
Wahrheit mit persönlichen Invektiven zu be- 
gleiten; besonders peinlich ist dies, wenn es um 
Gotteserfahrung geht. Was ist von einer Be- 
hauptung wie folgender zu halten: •Das Los- 
lassen des persönlichen Gottes der Theologen 
scheint gerade denen schwer zu fallen, deren 
Persönlichkeitsstruktur egozentrisch angelegt 
ist... (es) läßt sich erkennen, daß es am Ende 
gar nicht um den persönlichen Gott geht, son- 
dern um die eigene Person." (93) Eine solche 
indifferenzierte Abwertung der Erfahrung von 
Gott als einem •Du", als •jemandem" durch- 



Buchbesprechungen 391 

zieht das ganze Buch und entwertet viele der 
wertvollen Hinweise. 

Institutionen, Sakrament, Religionsgemein- 
schaft werden damit zum Mittel zum Zweck. 
Auch •die Schrift ist wie eine Fackel, die man 
,wegwirft' wenn das Feuer entfacht ist" (98). 
Jäger unterstreicht eine falsch verstandene 
theologische Sentenz Meister Eckharts: •Für 
ihn ist Gott Eines, und das Bild der Dreifaltig- 
keit bereits ein Heraustreten aus dieser Ein- 
heit." (104) Das will besagen: Gott als Du, Be- 
gegnung mit Gott, dreifaltiges Leben sind nur 
•Bilder"; die letzte •Wahrheit" über Gott und 
Welt ist mit dem Neutrum •Eines" gesagt. 

Damit verbindet sich • wiederum unter- 
schwellig, sicher nicht im bewußten Bekenntnis 
- eine Abwertung der Geschichtlichkeit des 
Menschen und des geschichtlichen Ereignisses 
der Offenbarung. •Alle mystische Erfahrung 
konvergiert in ihrer höchsten Spitze, ganz 
gleich, welches Fundament sie hat... Es besteht 
eine Affinität zwischen Parmenides, Plotin, 
Eckehart, Nikolaus von Kues und Johannes 
vom Kreuz." (118) Jesus taucht kaum auf; und 
wenn, dann nur als ein Erleuchteter: •Dem 
christlichen Glauben liegt die Erleuchtungser- 
fahrung Jesu zugrunde. Wie anders sollte sich 
die letzte Wirklichkeit offenbaren als in einer 
Erleuchtung?" (90) 

In diese unbedachte Weltsynthese (vgl. 
114-6) werden dann wahllos Zitate eingemixt, 
von denen viele sich schnell als schief oder gar 
falsch erweisen. K. Rahner wird zugunsten des 
einzelnen •Kontemplativen" zitiert; aber im 
Zitat setzt er ausdrücklich auf •das Element 
einer brüderlich-spirituellen Gemeinschaft, 
einer gemeinsam gelebten Spiritualität" 
(106f). Die •Wolke des Nichtwissens" wird 
fast nur nach der verfälschten Übersetzung zi- 
tiert. Eine Eckhart-Predigt wird unter der 
Überschrift •Mögliche Hindernisse - Sakra- 
mente" breit ausgeschlachtet (99 ff), aber 
Quint hat in seiner kritischen Ausgabe diese 
Predigt als offensichtlich unecht ausgeschie- 
den! 

Es ist schade, daß das wichtige Anliegen von 
Meditation und Kontemplation so schlecht 
vertreten wird. Etwas mehr Achtung vor den 
Theologen und Christen, für die der persönli- 
che Gott nicht nur etwas Vorläufiges, ein Bild 
ist (angefangen von Papst Johannes Paul II. bis 
zur schlcihten Bäuerin), hätte auch einen sach- 
licheren Zugang zu den Quellen, den wahren 
Mystikern, eröffnet /. Sudbrack SJ 

Satura, Vladimir: 1. Meditation aus der 
Sicht der Psychologie und der christlichen 
Tradition. Salzburg, Otto Müller, 1981. 
99 S., kart. 2. Religion und seelische Ge- 
sundheit. Psychotherapeutische Mo- 
mente in der religiösen Erfahrung (Puch- 
berger Paperback). Linz, Veritas-Verlag 
1981. 87 S., kart. 3. Intensiver leben. Ohne 
Sinnfindung keine Lebenserfüllung. Frei- 
burg, Herder, 1982. DM 16,80. 

Die drei Bücher sind schon deshalb zu empfeh- 
len, weil der Verfasser, Prof. für Psychologie in 
Innsbruck, neben seiner theologischen Vorbil- 
dung als Jesuit eine reiche Praxis in Medita- 
tions- und Exerzitien-Kursen hat. 
1. Die Nüchternheit, Lesbarkeit und Erfah- 
rungstiefe des schmalen Bändchens machen es 
zu einem der besten Wegweiser, der im 
Dschungel der Angebote zu finden ist. Satura 
geht aus von drei Lebensdimensionen: Lei- 
stung (Horizontale), Ekstase (Vertikale), Ver- 
senkung (Tiefe). Um letztere geht es in der 
Meditation, die in körperlicher und psychi- 
scher Hinsicht gut beschrieben wird. Das Kapi- 
tel über die Formen der Meditation zeigt den 
erfahrenen Praktiker. Die deutliche Zurück- 
haltung gegenüber der •athematischen" (der, 
wie Satura anmerkt, nur aus ideologisierenden 
Gründen •gegenstandslos" oder •übergegen- 
ständlich" genannten) Meditation stammt aus 
der reichen, psychologisch fundierten Erfah- 
rung des Autors. Wichtig sind die Hinweise auf 
die •Gefahren meditativer Versenkung". Selbst 
wer dem Buch widersprechen möchte, darf an 
ihm nicht vorübergehen, wenn er sich ernsthaft 
mit der Weitergabe von meditativen Techni- 
ken beschäftigt. Er wird viel praktische Hin- 
weise, erklärende Bemerkungen und gesunde 
Unterscheidungen finden. 
2. Was Satura über die Hilfe der Religion 
(= Heil) zur seelischen Gesundheit (= Hei- 
lung) zu sagen hat, ist einerseits eine Warnung 
vor den vielfältigen überspannten Erwartun- 
gen, die manche religiöse Gruppen (auch in- 
nerhalb der Kirche) in Religion und Medita- 
tion setzen. Auf der anderen Seite aber wird 
auch gezeigt, daß die religiöse Geborgenheit in 
mancher Hinsicht gerade dem heutigen Men- 
schen ein reicheres und auch gesünderes Leben 
schenken kann. Und hier fließen dann wieder 
viele wichtige Hinweise für die Praxis der Le- 
bensführung ein: Innerlichkeit - Geborgenheit 
- Gnade - Ruhe - Lebenssinn - Liebe - das 



Buchbesprechungen 392 

Heilige. Auch das V. Kapitel mit der ausdrück- 
lich gemachten Praxis der religiösen Erfahrung 
(mit besonderer Heilwirkung) zeichnet sich 
durch Nüchternheit und zugleich Aufgeschlos- 
senheit aus. 
3. Das letztere, leider als einziges in Deutsch- 
land weiter verbreitete Büchlein greift ein all- 
gemeineres Thema auf. Was gesagt wird, be- 
tont Lebensqualität gegenüber nur quantita- 
tiver Erweiterung des Genusses. Vorsichtig 
steigt das Büchlein auf zum •Ganzsinn", der 
•nur in der Einbettung der Menschheit als 
ganze und des Weltalls im Ewigen zu finden 
(ist), also im Glauben an einen personalen 
Gott". Hilfreich ist das Büchlein besonders 
deshalb, weil hier die im ersten Bändchen nur 
berührte •Ekstase" in ihrer positiven (und 
auch negativen) Werthaftigkeit dargestellt 
wird. 

Es ist ebenso leicht lesbar, gut gegliedert und 
pädagogisch geschickt aufgebaut wie die ande- 
ren Bändchen. Vom Inhalt allerdings erscheint 
mir, daß der Verfasser in der eigentlichen Psy- 
chologie und der Meditation seine stärksten 
Seiten gezeigt hat. /. Sudbrack SJ 

Heschel, Abraham Joshua: Der Mensch 
fragt nach Gott. Untersuchungen zum 
Gebet und zur Symbolik. (Information 
Judentum, Bd. 3.) Neukirchen-Vluyn, 
Neukirchener Verlag 1982. XI/111 S., 
kart., 

Dieses Buch über das Gebet führt immer wie- 
der ins vollzogene Beten hinein. Sein Verfasser 
(t 1973) stammt aus der polnischen Chassi- 
dim-Tradition, studierte die deutsche Geistes- 
wissenschaft (Berlin), war schon vor der Emi- 
gration ein hervorragender Repräsentant des 
Judentums in Deutschland und wurde in den 
USA zu einer der religiösen Führergestalten 
(neben Martin Luther King, evangelisch, und 
Thomas Merton, katholisch). 

Mit vorliegendem, 1954 in den USA er- 
schienenem Buch ist ihm auf weite Strecken 
etwas gelungen, das man neben Bücher Ro- 
mano Guardinis stellen darf: Zurückhaltend 
und doch sehr direkt, in vornehmer und doch 
engagierter Sprache wird der Leser ins Beten 
eingeführt. Die Übersetzung ist flüssig, sorgfäl- 
tig und gut lesbar. Ab und zu wird die eindeu- 
tige Klarheit des Amerikanischen etwas abge- 
schliffen (54: Separation - Abtrennung; 76: 

Duty, Pflicht wird im Original sehr betont). 
Gewünscht hätte ich mir nur, daß das - wie 
dankend vermerkt werden muß - beigegebene 
Namensverzeichnis erweitert worden wäre für 
den nichtjüdischen, theologisch nicht vorgebil- 
deten Leser (Schechina, Tefillin, Mizwa usw.); 
dann wären wohl auch einige Amerikanismen 
(Empathie, Absentismus) überflüssig gewor- 
den. 

Heschel steht im Gespräch mit einer libera- 
len Interpretation des Judentums, in der die 
Tradition des AT aufgelöst wird in Kultur und 
reine Humanität. Er zeigt aber, daß erst im 
Gebet das Wunder der Welt aufleuchtet: 
•Zweck eines Gesprächs ist, zu informieren; 
Zweck des Gebetes ist Teilhabe"; •Beten heißt 
träumen im Bunde mit Gott"; •Gebet ist eine 
Wallfahrt". Deshalb ist Gebet mehr als Gefühl 
und Sentiment. Das wichtige Stichwort der jü- 
dischen Theologie, •kawana", innere Anteil- 
nahme, Aufmerksamkeit, taucht auf. Das Be- 
ten wird getötet, wenn man es auf etwas Unbe- 
stimmtes, Nicht-Ansprechbares richtet (die 
vorsichtige Polemik von 37 meint wohl Paul 
Tillich); und so heißt die •geistige Minimalfor- 
derung an ein Gebet": •Wisse, vor wem du 
stehst." Es ist der Gott der Offenbarung; daher 
ruht das Beten im •Wir-Uns". Solipsistisches 
Beten wäre Gottlosigkeit; Gott hat sich Israel 
offenbart. 

Für den Christen werden zwei Linien des 
Buches wichtig: Heschel zeigt, daß die oftmals 
belächelte oder kritisierte •Gesetzestreue" der 
jüdischen Tradition keine Versklavung, son- 
dern Heiligung des Alltags bedeutet. Die 
Trennung von profan und sakral ist grundsätz- 
lich aufgehoben; deshalb ist das Beten satter, 
wirklichkeitsgefüllter und der Alltag religiöser, 
Gott-erfüllter. Das letzte Kapitel über Symbo- 
lik (vor dem wahrhaft prophetischen Ausblick: 
Die Bedeutung der Stunde von 1938, 1943) ist 
in der Gänze nur zu verstehen als Antwort auf 
den religiösen Pragmatismus eines W. James, 
der das •Religiöse" zur reinen Symbolik, ohne 
ontologische Wirklichkeit, herabwürdigte. 
Aber die Absetzung von dieser •nur-symboli- 
schen" Interpretation des Religiösen muß auch 
dem christlichen Ansatz von Sakrament und 
Symbol zu denken geben. Man könnte He- 
schels Mahnung zusammenziehen zu: ,J)u 
mußt Symbol für Gottes Wirklichkeit sein, du, 
der Mensch, der von Gott angesprochen wird." 

Zu bemerken ist noch, daß Heschel sein 
kostbares Buch ausgeschmückt hat mit Sätzen, 



Buchbesprechungen 393 

Anekdoten, Interpretationen aus der großen 
jüdischen Tradition. Man legt das Buch nur 
ungern aus der Hand, läßt sich bereitwillig ein- 
führen in das eigene Beten und lernt auch und 
gerade dort, wo Heschel als gläubiger Jude zu 
uns spricht. Dem Verlag ist für das wertvolle 
Buch zu danken. /. Sudbrack SJ 

Wilms, Franz-Elmar: Freude vor Gott. 
Kult und Fest in Israel (Schlüssel zur Bi- 
bel). Regensburg, Pustet 1981. 469 S.; 
kart., DM 39,80. 

Ein Zweifaches bietet diese wichtige Veröf- 
fentlichung an. Einmal eine gut gegliederte, 
weit ausholende Darstellung des israelitischen 
Kultes. Der Vf. setzt an bei der Umwelt Israels 
und seiner Vorgeschichte und zieht den Bogen 
bis zur Zeit nach der endgültigen Zerstörung 
des Tempels von Jerusalem. Die Themen sind: 
Kult (mit dem Wesenszug der •Freude vor 
Jahwe" (S. 6, sinnstörender Druckfehler), Hei- 
lige Stätten, Heilige Zeiten, Priester. Zur 
Hauptsache stützt Wilms sich auf die christ- 
lich-theologische Tradition, zieht aber immer 
auch jüdische Forschung heran. Das Ergebnis 
ist nicht nur eine reiche Information, sondern 
auch ein offenes, beginnendes Gespräch mit 
dem Judentum und damit dann die Frage nach 
Sinn und Notwendigkeit des Kultes. 

Damit aber ist das Zweite berührt, das diese 
Veröffentlichung anbietet: ein neues, tieferes 
Verständnis für Kult und Fest. Vom System- 
theoretiker J. Habermas läßt sich Wilms anlei- 
ten, die Bedeutung des Kultes aufzuzeigen 
(Weltdeutung, Gruppen- und Ich-Identität, 
Bewältigung der menschlichen Grundrisiken), 
und führt dies weiter zur Transzendenz Gottes, 
worin in aller Freude immer auch die Mahnung 
zur Umkehr liegt, und zur Bedeutung Jesu, des 
•Mittlers beim Vater". Wilms übt manche Kri- 
tik an der heutigen christlichen Liturgie und 
dem modernen Kultverständnis im Christen- 
tum. Am wichtigsten ist die unüberhörbare 
Mahnung an die Kirche und ihre Christen, den 
Menschen wieder zur Kultfähigkeit zu führen. 
•Festlosigkeit... bedeutet die Unfähigkeit zum 
.Überstieg' in die göttliche Welt, Einmauerung 
ins Diesseits mit seinen Beengungen und 
Schrecken, eine geschlossene Gesellschaft'." 
Aus der sachlich-nüchternen Darstellung von 
Wilms ergeben sich viele Folgerungen für das 
gelebte Christentum, die zu konkretisieren 
aber dem Leser überlassen wird. 

J. Sudbrack SJ 

Gebet: Vollzug 

Petuchowski, Jakob J.: Gottesdienst des 
Herzens. Eine Auswahl aus dem Gebets- 
schatz des Judentums. Herder 1981.142 S. 

Dem am Judentum interessierten deutschspra- 
chigen Leser wird der Name J. L. Petuchowskis 
nicht unbekannt sein. Er, der vielleicht be- 
kannteste noch lebende jüdische Liturgiewis- 
senschaftler, hat mit •Es lehrten unsere Mei- 
ster" (41980), •Ferner lehrten unsere Mei- 
ster" (1980) und •Die Stimme vom Sinai" be- 
reits einem breiten Publikum tiefe Einblicke in 
die jüdische Geisteswelt geboten. Der vorlie- 
gende Band dürfte den vielleicht sogar wichtig- 
sten Schritt in die gleiche Richtung bedeuten: 
Der Leser wird Zeuge einer wohl einzigartigen 
Weise menschlichen Betens zu Gott. 

Man muß die Rolle des Gebetes im Juden- 
tum richtig einschätzen: Nach der Zerstörung 
des Tempels (70 n. Chr.) in Jerusalem wird das 
Gebet der Synagoge zum Gottesdienst 
schlechthin. So ersetzen etwa die Hauptgebete 
am Morgen und am Nachmittag die ursprüng- 
lich zwei Tempelopfer. Gewiß, auch der 
fromme Jude kennt viele Arten des Gottes- 
dienstes - von der tätigen Nächstenliebe bis zur 
nachgerade peinlich zu nennenden Erfüllung 
der Gebote aus Schrift und Tradition. Aber das 
Gebot, Gott mit •ganzem Herzen" und •ganzer 
Seele" zu dienen (Dt 11, 13), findet zuhöchst 
Erfüllung im Gebet. 

Der Bogen, den Petuchowskis Gebetsaus- 
wahl spannt, reicht vom berühmten •Höre, Is- 
rael" sowie dem •Achtzehnstundengebet" als 
dem Kernstück der täglichen Morgenandacht 
über Gebete am Sabbat, solche zur Feier der 
Beschneidung, der Trauung, über Gebete aus 
Anlaß von Beerdigungen bis hin zur Gestal- 
tung der häuslichen Passahliturgie. Der diesen 
Texten zugrundeliegende Ritus gehört zur 
Tradition der deutschen und der polnischen 
Juden. Alle Gebetsgruppen sind vom Heraus- 
geber mit Einleitungen versehen; Stellen, die 
einer Erhellung bedürfen, werden am Kapitel- 
ende durch Anmerkungen erläutert. Im Stil 
lehnen sich viele Gebete an die Sprache der 
Psalmisten an. Ganz charakteristisch darf man 
die häufige Verwendung von Benediktionen 
nennen. Immer wieder hebt ein Text mit dem 
Lob auf den Schöpfer an, endet damit. 

Gerade diese Stileigentümlichkeit aber gibt 
Gelegenheit, auf einen inhaltlich äußerst wich- 



Buchbesprechungen 394 

tigen Befund aufmerksam zu machen: Alles 
Lob der Größe des Schöpfers verführt jüdische 
Frömmigkeit nie dazu, weltflüchtig zu werden. 
Da ist keine Spur etwaiger Leibverachtung. Pe- 
tuchowski führt im Gegenteil einen Segens- 
spruch auf, der den Schöpfer ob seiner wun- 
derbaren Anordnung des Körpers preist. Die- 
ses Gebet aber spricht der fromme Jude nach 
Besuch des Abortes! 

Es ist nicht möglich, auf die Vielzahl der er- 
örterungswürdigen Punkte einzugehen, die in 
dieser Gebetesammlung in wesentlich unver- 
stellbarerer Form zur Sprache kommen, als es 
mancher dogmatische Traktat vermag. Im In- 
teresse eines weitergehenden jüdisch-christli- 
chen Dialogs kann man dieses Buch nur wei- 
terempfehlen. H. Biallowons 

Ein Lied, das nur die Liebe lehrt. Texte 
der frühen Zisterzienser. Ausgew., übers, 
und eingel. von Bernardin Schellenber- 
ger, hrsg. von Gertrude u. Thomas Sar- 
tory (,Texte zum Nachdenken"; Herder- 
bücherei 904). Freiburg/Basel/Wien, 
Herder 1981, 176 S., brosch., DM 7,90. 

B. Schellenberger, der zur Zeit eine neue 
Mönchsgemeinschaft aufzubauen versucht, 
legt Texte von frühen Zisterzienser-Mönchen 
vor, die es wert sind, auch heutzutage gelesen 
zu werden. Die Worte leben aus dem Schwei- 
gen vor Gott. Man spürt, daß sie vom Geist 
sensibler Brautmystik durchatmet sind. Man- 
ches klingt kühn, ist nichts für allzu Brave. - 
Viele Texte stammen aus dem Hohelied- 
Kommentar des hl. Bernhard v. Clairvaux 
(1090-1153). In seinem Sinn schrieben Gil- 
bert v. Hoyland und Johannes v. Ford daran 
weiter. Von den Werken acht weiterer Mönche 
wählte Schellenberger längere Zitate aus. Im 
Grunde sind diese Texte unmittelbar für den 
Gebetsvollzug geeignet. 

Die Christozentrik der frühen Zisterzienser 
sucht den Menschen Jesus, den Gekreuzigten 
und Leidenden, nicht mehr nur den thronen- 
den Christus in den Apsen der Kirchen. Doch 
selbstverständlich ist er für sie auch das ewige 
Wort Gottes. Die Mönche formulierten ent- 
scheidende religiöse Erfahrungen, z. B. das Er- 
lebnis: Barmherzigkeit, Güte, Licht, göttliche 
Weisheit ... steigen von oben herab (vgl. hier 
64, 77). In ihren literarischen Zeugnissen hat 
sich keine sterile, puritanische Askese im Ge- 
betsleben, sondern ein restloses, ganzheitliches 

Daseinswollen für Gott niedergeschlagen. 
Diese frühen Mönche strahlten Frieden aus, 
jenen Frieden, den •die Welt" nötig hat, den 
sie sich aber selbst nicht geben kann. Das Me- 
ditieren dieser neu erschlossenen Texte kann 
helfen, neue, authentische Lebensformen zu 
wagen. P. ImhofSJ 

Francisco de Osuna: Versenkung. Weg 
und Weisung des kontemplativen Gebets. 
Ausgew., übers, und eingel. von Erika 
Lorenz. Freiburg i. Br., Herder 1982.143 
S., kart., DM 6,90. 

Diese erste Auswahlübersetzung (Dr. Lorenz, 
Professorin für Hispanistik, spricht von •ver- 
dichteter Fassung") macht dem deutschspra- 
chigen Leserpublikum endlich das berühmte 
Tercer Abecedario Espiritual des Franziska- 
ners bekannt, das für den mystischen Weg der 
heiligen Teresa von Avila wegweisend war. Die 
Übersetzerin schildert recht persönlich ihre 
Rückkehr aus der •Ferne" •altindischer Medi- 
tationsmethoden" zu den Schätzen christlichen 
Gebets und möchte anderen den gleichen Weg 
weisen. De Osunas •Drittes geistliches Abece- 
darium" kann deshalb eine Hilfe dazu sein, 
weil es auch der großen spanischen Kirchen- 
lehrerin der Mystik den Weg wies, einen Weg 
als •Gebet der schweigenden Liebe" - mit dem 
Ziel des •Austauschs der Liebe" -, der nur 
möglich ist als •eine Beziehung zwischen Per- 
sonen - oder zwischen Mensch und personhaf- 
tem Gott", dem im •Herzen einwohnenden 
Gott, dem inneren Christus". 

Wir haben also eine der klassischen Gebets- 
anleitungen vor uns, in denen die Überliefe- 
rung eingesammelt und weitergegeben wurde. 
Am Ende fügt die Übersetzerin dankenswer- 
terweise •Entsprechungen im Werk der heili- 
gen Teresa von Avila" bei. Damit erlaubt sie 
dem Leser, Vergleiche mit der Kirchenlehrerin 
zu ziehen. Sie fallen recht deutlich zugunsten 
der Frau aus. Der Anti-Intellektualismus von 
de Osuna wird zum Beispiel von Teresa kei- 
neswegs geteilt. Sie hat auch das etwas schema- 
tische Stufen-Denken des Franziskaners über- 
wunden. Auch beim Kapitel über •Kontemp- 
lation und Menschheit Christi" hat man den 
Eindruck, daß de Osuna eher verteidigend und 
aus theologischen Gründen (er wird einer ge- 
mäßigten rechtgläubigen Gruppe der Alum- 
brados beigezählt) die Menschheit Christi in 
das kontemplative Suchen einbringt; bei Te- 



Buchbesprechungen 395 

resa von Avila aber spricht an diesen Stellen 
die •mystische Erfahrung", aus der sie weiß, 
daß die Kontemplation Gottes nicht hinter die 
Begegnung mit dem Menschen Jesus reicht. 

Prof. Lorenz hat sich bemüht, die bildhafte, 
poetische Sprache des Franziskaners im Deut- 
schen wiederzugeben. Manches aus den Schrif- 
ten der Kirchenlehrerin wird durch dieses Buch 
verständlicher; so findet sich das berühmte 
Wassergleichnis auch bei de Osuna. Wichtig ist 
das Kapitel über •geistliche Traurigkeit" 
(Akedia, Dunkle Nacht), das die Reife dieser 
Anleitung (wenn auch noch nicht die Tiefe Jo- 
hannes' vom Kreuz) zeigt. Wie wertvoll und 
hilfreich dieses schöne Büchlein (an dem ei- 
gentlich nur die romantisierenden Zeichnun- 
gen stören) ist, soll ein Zitat dokumentieren: 
•Die Liebe ist so mächtig, daß sie den Men- 
schen hinter sich herzieht. Sein Herz über- 
schreitet sich selbst und bringt ihn dorthin, wo 
seine Liebe ist. Auch Gott wird so von seiner 
allmächtigen Liebe gezogen." /. Sudbrack SJ 

Angelus Silesius: Der Himmel ist in dir. 
Ausgew. und eingel. von Gerhard Wehr. 
Benziger 1982, 119 S., kart., DM 12,80. 

Angelus Silesius (1624-1677) - eigentlich Jo- 
hann Scheffler - zählt zu den Klassikern deut- 
scher Mystik. Dem Literaturkenner des Ba- 
rock ist er bekannt wegen seines Hauptwerkes, 
dem •Cherubinischen Wandersmann". Dar- 
über hinaus sind viele seiner Verse aus dem 
Liederzyklus •Heilige Seelenlust" dem Kirch- 
gänger - ob Protestant oder Katholik - wohl 
vertraut. Zu Recht hat deshalb Gerhard Wehr 
mit Auszügen aus diesen beiden Werken den 
Hauptteil dieses Bändchens bestritten. Auf 
den mit der Sprache der Mystik kaum vertrau- 
ten Leser mag Schefflers Sprache befremdend, 
ja anstößig wirken. Worte wie: •Ich muß... ein 
Gott im Gotte sein." (50) oder: •Wer dir recht 
dienen will, muß mehr als göttlich sein." (59) 
wirken tatsächlich auf so manchen wie 
•fromme Unverschämtheiten" (Karl Barth, 
zit. 19). Jedoch die Gründe für solch unge- 
wohnte Rede über Gott sind zutiefst seriöse: 
Sie liegen im Wissen, Gott nie adäquat aussa- 
gen zu können, ohne andererseits jedoch auf 
die Rede über Ihn gänzlich verzichten zu dür- 
fen. •Wehe denen, die da schweigen wollten 
über Dich, wo auch die Redseligen noch 
Stumme sind," (Conf I, 4, 4) formulierte einst 
Augustinus diesen Konflikt. D. h.: Silesius be- 

findet sich insofern durchaus in der Tradition 
eines Pseudo-Dionysius Areopagita, Augusti- 
nus, Nikolaus von Kues, von Meister Eckhart 
ganz zu schweigen. Die Lektüre der hier vorge- 
stellten Gedanken des frommen Schlesiers • 
von Wehr in seiner Einleitung knapp und tref- 
fend erläutert - kann deshalb ein sehr heilsa- 
mer Stachel im Fleisch allzu selbstsicheren 
Umgangs mit dem Namen des Namenlosen be- 
deuten! H. Biallowons 

Newman, John Henry: Worte des Her- 
zens. Ausgew. und eingel. von Josef 
Mann. Herder 1981, 128 S., kart., DM 
11,80. 

In John Henry Newmans (1801-1890) Kardi- 
nalswappen findet sich die Formulierung: Cor 
ad Cor loquitur - Herz spricht zum Herzen. 
Daß dies Wort tatsächlich ein Leitmotiv für 
Leben und Werk dieses berühmten Konverti- 
ten war, verdeutlicht die vorliegende Samm- 
lung aus seinen Predigten, den Büchern sowie 
seiner umfangreichen Korrespondenz. Die hier 
angesprochene Themenvielfalt auf einen oder 
auf wenige Nenner zu bringen, dürfte nicht 
ganz leicht fallen. Jedoch bietet das Inhaltsver- 
zeichnis durchaus eine erste Orientierungshil- 
fe. 

Ein roter Faden aber durchzieht dieses 
Werk, zeugt vom Herzschlag dieses großen 
Seelsorgers und rechtfertigt zugleich den Titel 
dieses Büchleins: Wer den Menschen zu Gott 
führen will, muß ihn zu sich selbst führen. Die 
Personmitte, das Herz muß sich für Gott zu- 
nächst entscheiden. •Alle religiöse Erkenntnis 
wurzelt in der Selbsterkenntnis" (53). Dieses 
•Selbst" aber meint die Personmitte, das Herz 
des Menschen, nicht bloß seinen Verstand, 
denn • ... niemand will Märtyrer für einen 
Schluß sein." (60) Der augustinische Grund- 
gedanke •Gott und die Seele will ich wissen" 
steht im Hintergrund solchen Denkens, läßt 
Newman Stellung beziehen gegen einen bloßen 
religiösen Intellektualismus. 

Eine gelungene Auswahl, die Newman zu 
Augustinus, Bonaventura, im gewissen Sinne 
auch zu Pascal in die Reihe der Großen einer 
•Theologie des Herzens" gesellt. 

H. Biallowons 

Baumgartner, Konrad: Johann Michael 
Sailer - Geistliche Texte. München/Zu- 



Buchbesprechungen 396 

rich, Schnell & Steiner 1981.175 S., kart., 
DM 14,80. 
Zum 150. Todestag des Pastoraltheologen und 
1822 zum Bischof geweihten Seelsorgers Jo- 
hann Michael Sailer legt dieser Band eine 
Sammlung kurzer, von ihm verfaßter Texte 
vor. Sie stammen aus seinen Predigten, Vorle- 
sungen, Reden und zum großen Teil aus seinen 
Briefen und vermögen so durch ihre persönli- 
che Formulierung den Leser direkt anzuspre- 
chen • •als unmittelbares Wort des Trostes, 
der Ermahnung, der Meditation oder der eige- 
nen Standortbestimmung von gelebten, erfah- 
renem und erlittenem Glauben" (8). Durch ih- 
ren Stil und ihren Praxisbezug können diese 
Textabschnitte, die z. T. in Gebete übergehen, 
auch dem heutigen Leser spirituelle Anregun- 
gen geben. Die vorliegende Sammlung geistli- 
cher Texte orientiert sich an der von Sailer stets 
betonten •,Zentralidee des Christentums': 
Gott in Christus - das Heil der Welt" (8). 

Der beigefügte Nachdruck einer Würdigung 
Sailers durch Prof. Dr. G. Schwaiger informiert 
den Leser über das Leben des Theologen J. M. 
Sailer (1751-1832) sowie über Theologie und 
Kirchengeschichte seiner Zeit. Von hier aus 
wird deutlich, daß Sailer auch uns heute etwas 
zu sagen hat - lebte er doch ebenfalls in einer 
Zeit des Umbruchs, in der Altes und Neues 
gleichermaßen beachtet und integriert werden 
will. Hier bewährte sich Sailer dadurch, daß er 
•nicht in der starren Abwehr der neuen, viel- 
fach bedrohlichen Geistigkeit sich festlegte, 
sondern ... die guten Kräfte der Aufklärung 
und anderer Zeitströmungen aufnahm, um den 
angefochtenen alten Glauben in der neuen Zeit 
glaubhaft darzustellen und zu leben" (144); er 
•nahm an allen geistigen Bewegungen seiner 
Zeit Anteil, aber stets im Bemühen religiöser 
Läuterung und Vertiefung" (148f). Im selben 
Geist bemühte er sich auch um Frieden unter 
den christüchen Kirchen (vgl. 151). Durch 
seine lebendige und echte Wesensart, seine 
Frömmigkeit und •Aufgeschlossenheit für al- 
les Gute und Schöne in der Welt" (150) ver- 
mochte er viele, auch junge Menschen, anzu- 
ziehen. 

Das vorliegende Buch bietet durch seinen 
Aufbau • der Leser erhält sowohl Hintergrun- 
dinformationen als auch durch Sailers Texte 
Einblick in dessen Denken • eine gute Mög- 
lichkeit, den großen Theologen J. M. Sailer 
kennenzulernen und von ihm zu lernen. 

E. Meuser 

Rahner, Hugo: Worte, die Licht sind. Mit 
einem Vorwort von Karl Rahner. Frei- 
burg/Basel/Wien, Herder 1981. 128 S., 
kart., DM 10,80. 

Im Vorwort stellt Karl Rahner seinen Bruder 
Hugo (t 1968) vor, der zutiefst vom christli- 
chen Humanismus des Abendlandes geprägt 
war. Das theologische Werk Hugo Rahners hat 
seinen Schwerpunkt im Bereich der Ekklesio- 
logie und in den Arbeiten über Ignatius von 
Loyola. 

Manche Formulierung (vor 30 Jahren ge- 
schrieben) klingt heutzutage etwas pathetisch. 
Aber die Einsicht, ja die Weisheit, die sich da- 
hinter verbirgt, ist bleibend aktuell. Das ganze 
Büchlein ist voll davon. Man findet meditative 
Texte und Gebete. Doch nicht nur dies. 
H. Rahner stellt kritische Fragen und insinu- 
iert radikale Antworten: Wird die Television 
und die Illustrierte nicht oft zu einer verblö- 
denden Hypertrophie des Visuellen? (48) Lebt 
die Technik des raffinierten Versicherungswe- 
sens nicht weithin von der lebensgierigen To- 
desangst der Menschen, die nichts mehr wissen 
von einem anderen Leben? (47) Sollte die 
Freizeit nicht wieder stärker und bewußter zur 
Freizeit für das Jenseitige gestaltet werden? 
(49) - Der Titel •Worte, die Licht sind" for- 
muliert ein wichtiges Anliegen des berühmten 
Patristikers Hugo Rahner. P. ImhofSJ 

Johannes Paul II. • Gebete. Aus den Jah- 
ren seines Pontifikats. Hrsg. von Josef 
Sudbrack (Spiritualität, 35). Mün- 
chen/Zürich/Wien, Verlag Neue Stadt 
1982. 143 S., kart., DM 15,80. 

Dieses Buch, zu dem J. Sudbrack das Vorwort 
schrieb (5•17), enthält verschiedene Texte aus 
Ansprachen des Papstes, die zum Gebet hin- 
führen (21-44), und zahlreiche Gebete von 
ihm selbst (47-144). Johannes Paul II. ist vor 
allem ein Mann, der betet (17). 

•Wenn wir tatsächlich nicht beten können, 
um wieviel nötiger ist es dann, daß wir es ler- 
nen." (21) •Beten lernen wir in der Tat durch 
Beten." (41) Papst Johannes Paul II. zählt 
wichtige Aspekte des Gebetes auf. So ist das 
Gebet etwa ein erstes und fundamentales Zei- 
chen unserer Solidarität mit denen, die leiden 
(23). Beten sollen wir um die Einheit der Chri- 
sten, denn nur als Geschenk, als Gnade vermö- 
gen wir sie entgegenzunehmen (25). Und dies 



Buchbesprechungen 397 

verlangt von uns leere Hände. Das Gebet ver- 
mehrt die echte Freiheit des Geistes (29). Sie 
wird im Gespräch, in der Begegnung mit Gott 
erlebt. •Wenn wir mit jemandem ein Gespräch 
führen, sprechen wir nicht nur, sondern wir hö- 
ren auch an. Das Gebet ist also auch ein Hören. 
Es besteht im Hören auf die innere Stimme der 
Gnade, im Hören auf den Ruf." (32f) Das ver- 
langt von den Ordenshäusern, daß vor allem sie 
Oasen des Gebets und der Sammlung sind 
(39). •Es ist das Gebet, das immer zuerst und 
wesentlich die Barriere zwischen Gott und uns 
niederreißt, welche die Sünde und das Böse 
aufgerichtet haben können." (43) 

Die Gebete des Papstes zu loben oder zu kri- 
tisieren kann nicht unsere Aufgabe sein. Man- 
ches seiner Gebete ist von moralischen und be- 
lehrenden Imperativen durchzogen, in denen 
sich das Selbstvertrauen und die Hoffnungen 
des Papstes spiegeln. Es sind öffentliche Gebe- 
te, die zum Mitbeten einladen.     P. Imhof SJ 

Chilson, Richard: Geschenk des Geistes. 
Übungen zur Selbsterfahrung und Bibel- 
meditation. Graz/Wien/Köln, Styria 
1981, 256 S., lam., DM 28,80. 

Der amerikanische Paulistenpater leitet zu 
•Haus"-Exerzitien an; das heißt, er gibt für je- 
den Tag eines Jahres kurze oder auch längere 
Übungen (zehn Minuten bis wenige Male eine 
Stunde), die den •Weg zum Christentum" und 
das •geistliche Wachstum" fördern sollen. 
Trotz aller Fragen, die ein versierter Exerzi- 
tienmeister auf der Zunge hat - der Entwurf ist 
geglückt und bedeutet eine mannigfache Hilfe. 

Mit den 115 verschiedenen Übungen (man- 
che Wiederholungsübung über eine Woche 
o. ä.) werden ganz konkrete Anweisungen zur 
Meditation geben; die aus dem Osten stam- 
menden Atem- oder Sitz-Übungen werden in 
den christlichen Weg eingebracht. Psychologi- 
sche Anweisungen, Legenden, Texte und vie- 
les andere geben für jeden, der meditieren will, 
reiche und sehr konkrete Anregungen. Rosen- 
kranz und andere christliche Übungen werden 
geschickt eingebaut. Immer aber ist es der bib- 
lische Text, in den der Meditierende eingeführt 
wird. 

Der Aufbau der täglichen Meditationen 
führt zuerst zu Jesus, entfaltet dann seine Bot- 
schaft, lädt ein zur Nachfolge und führt zuletzt 
auf •den neuen Weg ...". was im Aufbau fehlt, 
ist eigentlich nur eines: Das Kreuz Christi 

müßte noch zentraler im Verlauf des Jahres 
stehen. 

Von der deutschen Übersetzung hätte ich 
mir gewünscht, daß a) ein knappes Register 
eingefügt worden wäre; denn sicherlich werden 
nur wenige den Jahreszyklus in der vorgelegten 
Form einhalten können; aber manch einer wird 
hier und dort Anregungen für die Meditation 
des Alltags bekommen, b) daß man den Origi- 
naltitel •Der Weg zum Christentum. Auf der 
Suche nach geistlichem Wachsen" nicht mo- 
disch verändert hätte. 

Denn es lohnt sich, von diesen interessanten, 
erfahrungsgesättigten •Haus"-Exerzitien sich 
Anstöße geben zu lassen. J. Sudbrack SJ 

Wolff, Gottfried: Zeiten mit Gott. Evan- 
gelische Exerzitien (Calwer Theologische 
Monographien, Bd. 6). Stuttgart, Calwer 
Verlag 1980. 147 S., kart., DM 19,-. 

Es geht in dieser überarbeiteten Leipziger 
Doktorarbeit um Exerzitien im Bereich der 
evangelischen Kirche. Der Stil ist eher berich- 
tend als theologisch bewertend und für die Pra- 
xis unterscheidend. Es liegt wohl an den biblio- 
thekarischen Verhältnissen, daß die Analyse 
der Ansätze in der Evangelischen Kirche 
Deutschland gegenüber der anglikanischen 
Kirche etwas knapp ausgefallen ist. 

Der katholische Leser wird zu diesem Buch 
mehreres sagen müssen: Zuerst einmal ist er 
dankbar, fundiert, wenn auch lückenhaft, über 
diese Bewegung zu erfahren. Der Bericht über 
•Retreatarbeit in der anglikanischen Kirche" 
(33•78) ist überdies praktisch und voll von 
konkreten Hinweisen, so daß dort manche 
Hinweise für Exerzitien im katholischen Be- 
reich zu entnehmen sind. 

Weiter ist er dankbar, für das Engagement, 
mit dem Pfarrer Wolff in seiner Kirche diese 
zentral-christlichen Übungen bekanntmacht. 
Er wird auch dankbar anerkennen, wie gut 
christlich, manchmal auch recht ignatianisch, 
der Autor die •geistlichen Übungen" darstellt. 

Zuletzt aber tauchen die Fragen auf, die 
auch im katholischen Bereich noch immer zu- 
wenig bedacht werden: Art der Meditation, 
Unterscheidung der Erfahrung, Ausbildung 
usw. Um nur eines aufzuzeigen: Läßt sich die 
Kritik, die Wolff an Rittelmeyer mit Recht übt, 
nicht auch an manche katholische Praktik an- 
legen? Und ist der Weg, den z. B. der Bruder 
von Taize, Emery, in seiner •Meditation der 



Buchbesprechungen 398 

Heiligen Schrift" aufzeigt, nicht christlicher als 
manches, was Wolff lobend aus dem katholi- 
schen Bereich anführt? (Vgl. VII, 3: Za-Zen.) 

Das Buch leidet unter dem offensichtlichen 
Mangel an lebendiger Berührung mit den au- 
genblicklichen Strömungen der westlichen 
Welt. Aber es zeigt aus gut christlichem Glau- 
ben und in solider Theologie für jedermann 
auf. wie wichtig im Christentum Zeiten für 
Gott, Exerzitien, Retreat usw. sind. Ob nicht 
auch manche Jesuiten noch immer zuwenig den 
Schatz, den Ignatius ihnen in die Hand gab, zu 
werten wissen? Pfarrer Wolff kann von evan- 
gelischer Seite aus einen Weg dorthin öffnen. 

J. Sudbrack SJ 

Sudbrack, Josef: Ja, du bist es. Meditatio- 
nen zu den Ich-bin-Worten Jesu. Echter 
1981, 48 S., kart., DM     ,    . 

Israels wohl durch keine so großen Schicksals- 
schläge zu erschütterndes Vertrauen in die Zu- 
kunft gründet im Sinai-Glauben an die •Ich- 
bin-da-Versicherung" seines Bundesgottes. 
Ebenso lassen sich der Mut und die unbedingte 
Zuversicht der Apostel, das Evangelium einer 
ablehnenden Umwelt verkündigen zu wollen, 
nur aus einer Erfahrung erklären: Jesus ist der 
Immanuel. Schließlich: Ein Wort göttlicher 
Selbstzusage aber begleitet auch die Kirche auf 
dem Weg durch die Zeit: •Ich bin bei euch alle 
Tage bis zum Ende der Welt." (Mt 28, 20) Ge- 
nau in diese Erfahrung des •Ich bin da" will J. 
Sudbrack einführen. Dies geschieht in zehn 
Meditationen. Den inneren Bezugspunkt bil- 
det jeweils ein •Ich-bin-Wort" Jesu. Oft 
knüpft der Autor an ganz schlichte Alltagssi- 
tuationen an. Worte Jesu wie •Ich bin da als 
dein Weg" gewinnen somit an Erfahrungsqua- 
lität, steigen auf aus bloß literarischem Nebel. 
Schwarzweißaufnahmen ganz unterschiedli- 
cher Motive stellen quasi den optischen Bezug 
zu den genannten Herrenworten dar. 

Eine gelungene Konzeption, die dem Leser 
sehr anschaulich den inneren Reichtum der je- 
suanischen Selbstaussage zu erschließen ver- 
mag. H. Biallowons 

Spiecker, Kyrilla: Markierungen, Einsich- 
ten, Weghilfen. Bilder v. Georg Meister- 
mann. Würzburg, Echter 1981. 102 S., 
brosch. DM 10,80. 

Dieses schmale Bändchen, mit knappen, sinn- 
spruchartigen Sätzen und abstrakt wirkenden 
Ausschnitten aus den Würzburger Dom-Fen- 
stern Meistermanns bildet eine runde Einheit. 
Die Sätze (ob man sie immer in Gedichtform 
niederschreiben muß?) zeigen auf den Men- 
schen und führen ihn in die Gotteserfahrung 
und Glaubensverwirklichung hinein. Die äu- 
ßerste Sparsamkeit an Worten läßt das We- 
sentliche aufscheinen. /. Sudbrack SJ 

Boff, Leonardo: Kreuzweg der Gerech- 
tigkeit, mit Illustrationen von Lucia Jo- 
chamowitz. Mainz, Matthias-Grüne- 
wald-Verlag, 1980. 90 S., kart. DM 9,80. 

Die Kreuzwegmeditationen des südameri- 
kanischen Befreiungstheologen L. Boff (vgl. 
GuL 53, 1980, 266-280) bringen jeweils zu- 
erst eine Art von •narrativer" (erzählender) 
Theologie, wo die dargestellte Szene in ihrer 
theologischen Tiefe aufleuchtet. Nach dem 
•Damals" folgt ein •Heute", das diese erzählte 
Theologie umsetzt in Aktualität. Der franzis- 
kanische Vf. zeigt, daß er seine Theologie 
ebensogut versteht wie seinen Mitmenschen: 
Durch das Opfer Jesu wirken Leid und Armut 
von heute weiter für die Befreiung der Men- 
schen. Die Kreuzwegbilder (Federzeichnun- 
gen) sind eine Synthese von Aktualisierung 
(Menschen von heute) und Surrealismus (Dä- 
monengestalten). Der betende Leser wird 
schnell spüren, daß ein Befreiungstheologe ihn 
auf dem Kreuzweg Jesu führt. Auch hier heißt 
die 15. Station Auferstehung.  J. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 399 

Le Saux, Henri • Abhishiktananda, 
Swa-mi: 1. Der Weg zum anderen Ufer. 
Die Spiritualität der Upanishaden. 
(Diederichs Gelbe Reihe, DG 26 Indien) 
Düsseldorf/Köln, Eugen Diederichs Ver- 
lag 1980. 240 S., kart., DM 19,80; 2. 
ders.: Das Feuer der Weisheit. Ein Bene- 
diktiner verbindet den lebendigen christ- 
lichen Glauben mit dem reichen spirituel- 
len Erbe Indiens. Bern/München/Wien, 
Scherz-Verlag für Otto Wilhelm Barth 
Verlag 1979. 206 S., Ln., DM 22,-; 3. 
ders.: Die Gegenwart Gottes erfahren. 
Erneuerung christlichen Betens in Be- 
gegnung mit dem Hinduismus. Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag 1980. 128 
S., kart., DM 18,80; 4. Endlos ist die Zeit 
in Deinen Händen. Mit den Hindus beten. 
Gesammelt, übers, und eingel. von Igna- 
tius Puthiadam und Martin Kämpchen. 
Kevelaer, Verlag Butzon u. Bercker 
1978. 202 S., Ln., DM 21,-. 

Mit seinem Landsmann Abbe J. Monchanin 
und dem Benediktiner Beda Griffith gehört 
Dom Henri Le Saux OSB (1910-1973) zu den 
Pioniergestalten, die in unserer Zeit dasjenige 
weiterführen möchten, was Jesuiten schon im 
17. Jahrhundert versuchten: in die indische 
Kultur und Mystik eintauchen und von dort aus 
das Gespräch mit dem Christentum führen. Le 
Saux oftmals und scharf geißelt, es tut. So heißt 
lieh geführt, daß er Indien nicht mehr verließ, 
sich zurückzog in eine Einsiedelei, dort medi- 
tierte, studierte und schrieb; nur noch zu 
•ökumenischen" Begegnungen in Indien selbst 
verließ er seine Klause. 

1. Der Weg zum anderen Ufer bezeugt ein Ein- 
dringen in den Geist der Upanishaden (das 
geistlichste Dokument des hinduistischen 
•Kanons"), wie es kaum einem geborenen In- 
der gelingt. Es sind gesammelte Schriften, vor- 
züglich übersetzt und mit viel Sympathie einge- 
leitet. Die Einführung in die alten Upanishaden 
mit den etwa vierzig Seiten •Schlüsselworten" 
ist zwar nicht leicht zu lesen, aber faszinierend 
wie kaum etwas anderes über dieses Thema. Le 
Saux' letzte Schrift, •Sanny ~asa oder der Ruf in 
die Wüste" ist ein persönliches Zeugnis über 
sein eigenes hinduistisch-benediktinisches 
Mönchsein, worin immer wieder die Brücke 
zum Evangelium geschlagen wird. Großartig 

fand ich, wie das Überschreiten aller Zeichen 
und aller irdischen Wirklichkeit des Hinduis- 
mus mit der Eucharistie, dem alles überstei- 
genden Ganz-Opfer, parallelisiert wurde; si- 
cher sind Sterben und Tod als Grunderfahrun- 
gen und zugleich Nicht-Erfahrungen der wich- 
tigste Ansatzpunkt zum Gespräch (193). Aber 
daneben gibt es Stellen, wo der Tod verharm- 
lost wird: •In seiner Verklärung offenbarte 
sich seine volle Herrlichkeit ... selbst der Tod 
konnte dieses Erwachen nicht beeinträchti- 
gen." (195) Das ist kaum noch das Kreuz Jesu 
Christi. 

Es ist überhaupt ein Buch, das Fragen stellt - 
aber Fragen aus der Existenz heraus, nicht wie 
der fernöstliche Import in den Westen, den Le 
Saux oftmals und scharf geißelt,es tut. So heißt 
es 134: •Leider fühlen sich die nach spiritueller 
Erfahrung Suchenden oft von Pseudophäno- 
menen angezogen, wie z. B. von den verschie- 
denen europäischen Versionen des Zen, Yoga 
oder anderen hinduistischen Disziplinen... 
Man sieht z. B. häufig, daß die upanishadische 
Erfahrung ... in Verbindung gebracht wird mit 
einer Art Super-Religion... (sie) hat nichts mit 
irgendeiner Religion zu tun. ... Sie ist die end- 
gültige Erfahrung des menschlichen Geistes, 
der sich die Religionen stellen müssen ..." 
Doch anderswo klingen andere Bewertungen 
auf: •Der Ruf zur vollkommenen Entsagung 
übersteigt die Grenzen der Religionen ... (er 
liegt) jeder besonderen religiösen Formulie- 
rung voraus ... Dieser grundlegende Auf- 
schwung zu dem Unendlichen kann von den 
Sinnen und von dem Verstand nicht mehr er- 
reicht werden ... Jenseits der Formen ... der 
Unterschiede ..." (173). 

Mir scheint, daß die Übersetzerin diese 
letzte Tendenz zu stark ausgezogen hat: 
•Henri Le Saux hatte endlich jenes ,Erwachen 
zur Wirklichkeit in der Nichtdualität des Gei- 
stes' erfahren, jenen Zustand, den Heinrich 
Seuse folgendermaßen beschreibt ..." (23 - 
Die Ontologisierung des folgenden Seuse-Zi- 
tats widerspricht dessen Grund-Erfahrungen, 
der Begegnung mit dem •Herzens-Gelieb- 
ten"). 

Das Buch sollte als Arbeits- und Diskus- 
sions-Buch gebraucht werden, nicht aber als 
Buch der Lösungen und fertigen Bewertungen 
(wie es oftmals erscheint); zu dem Zweck wäre 
es gut, wenn im Glossar auch die Seiten ange- 
geben wären, auf denen Le Saux selbst aus- 
drücklich oder beiläufig die Begriffe erklärt. 



Buchbesprechungen 400 

2. Im zweiten Buch von der gleichen Überset- 
zerin wird ihre Deutung der Geistigkeit Le 
Saux' allerdings fraglich. Der Hindu-Benedik- 
tiner beschreibt das Leben eines hinduistischen 
Wandermönches. In der Einleitung schildert 
die Übersetzerin das Ideal, worin erlebt wer- 
den soll, •daß dieses Mysterium, dieses Abso- 
lute, dieser Atman nicht etwas anderes, etwas 
zweites sondern sein eigenes Ich im tiefsten 
Grund seines Bewußtseins." (16) Wie steht 
dies zu den klaren Ausführungen die Le Saux 
in Indische Weisheit - Christliche Mystik 
(1968) macht? •Die Erfahrung der Inder 
hatte uns schon gezwungen, im Menschen ein 
tieferes Bewußtseinsfeld anzunehmen ... Die 
Erfahrung Jesu zwingt uns, im intelligenten 
Geschöpf eine Bewußtseinsebene - und daher 
auch eine Seinsebene • anzunehmen, die die 
Höhe des Advai'ta (der indischen Erfahrung 
von Einheit, Nicht-Dualität) ebenso sicher 
übersteigt, wie diese über die bloß poetische 
Stufe des menschlichen Geistes hinausgeht." 
(115) •Einzig in und durch Christus konnte die 
Vereinsamung des Atman-brahman (höchstes 
Selbst - letztes Prinzip) überstiegen werden 
und das einzige Aham (Ich) sich dem Du der 
absoluten Wahrheit öffnen." (121) 

Solange nicht feststeht, daß Le Saux diese 
bewußt ausgeführten Vergleiche von Christen- 
tum und Hinduismus zurückgenommen hat, 
sollte man ihm nichts anderes unterschieben. 
3. Die notwendig werdende Diskussion aber 
wird im dritten Buch deutlich, wo er bewußt die 
christliche Erfahrungssynthese versucht. Es 
gibt schöne Sätze: •Kontemplation und Gebet 
sind wie das Atmen der Seele des wahren Jün- 
gers Jesu, ja sogar eines jeden Menschen, der 
seine Berufung als Mensch erkannt hat." (16) 
Und auch die Schlußgedanken, die den Unter- 
schied des Christentums zum Hinduismus her- 
vorheben, sind beherzigenswert: •Eine Reli- 
gion wie der Hinduismus kann sich zufrieden- 
geben mit der Gegenwart Nicht-Konvertierter 
... (im Urtext wohl: nicht personal Bekehrter). 
Hingegen wird man nicht als Christ geboren, 
sondern man wird einer ... Das Christentum ist 
zweifellos die einzige Religion, die das mensch- 
liche Leben tragisch versteht." (116-8) Das 
heißt wohl, daß das Kreuz nicht aus der Erfah- 

rung hinausgedrängt werden kann, auch nicht 
aus der tiefsten Gottesmystik. Letzteres aber 
scheint nun Le Saux an den anderen Stellen zu 
versuchen. Er glaubt, daß man in eine reine 
Gegenwart, die jenseits der Unruhe dieser 
Welt stehe, schon während dieses Lebens ein- 
dringen kann. •Die Zerstreuungen nehmen 
von selbst ab, bald verschwinden sie fast voll- 
ständig ..., es sind Träume ohne Beständigkeit, 
die den Grund des Bewußtseins unberührt las- 
sen ... Schließlich fühlt sich der Geist des Men- 
schen vom Geist Gottes hinweggetragen, und 
er versinkt in eine Art wachenden Schlafs, in 
dem jede Erinnerung und jeder besondere Ge- 
danke verschwinden. Erst dann betet der 
Mensch im Geist und in der Wahrheit..." (90) 

Das biblische Wort von •ständig beten" wird 
als ein ruhiger, nachtloser Bewußtseinszustand 
in Gott interpretiert. Jesus in seiner Mensch- 
heit ist dann nur noch •ein Zeichen, das über- 
stiegen werden soll" (19). 

Man wird nicht bezweifeln können: die Inte- 
gration ist Le Saux - wenigstens in diesen Bü- 
chern - nicht völlig gelungen. Ein Grund ist 
leicht zu sehen: Als einziger moderner Theo- 
loge wird Rudolf Bultmann (25) zitiert. Mit 
dessen Flucht vor Raum und Zeit in das exi- 
stentielle Betroffensein von Gott aber wird 
man kaum ein christlicher Gesprächspartner 
für den Hinduismus. 

Zu wünschen aber ist, daß die Anregungen 
dieses großen Mannes weitergegeben und wei- 
ter durchdacht und weiter durchlebt werden. 
4. Wie reich und erfrischend die Begegnung 
christlichen Betens mit hinduistischer Geistig- 
keit sein kann, zeigt ein •Gebetbuch", das in 
Zusammenarbeit eines Inders und eines Deut- 
schen entstanden ist. Eine gute, etwas zu lange 
Einleitung gibt einen Überblick über die Ge- 
schichte des Hinduismus und arbeitet mit Wis- 
sen und Sympathie die Eigengestalt von christ- 
lichem und hinduistischem Beten heraus. Die 
Texte - von den Veden bis zum Nobelpreisträ- 
ger Rabindranath Tagore (t 1941) - sind in ein 
Aufstiegsschema zur Vereinigung mit Gott 
eingebracht und zeigen, wie befruchtend für 
das eigene Beten eine Begegnung mit dieser 
hohen Religiosität sein kann. Ein wahrhaft 
ökumenisches Gebetbuch!       J. Sudbrack SJ 




