BUCHBESPRECHUNGEN

Gebet: Lehre

Barth, Hans-Martin. Wohin — Woher
mein Ruf? Zur Theologie des Bittgebets.
Miinchen, Chr. Kaiser Verlag 1981. 260
S., kart.,, DM 32,—.

In zweifacher Hinsicht hat uns der evangelische
Theologe ein vorziigliches Buch geschenkt. Da
ist der ausfiihrliche, tibersichtliche und auch
kritische Bericht iiber die vielen Versuche, das
christliche Bittgebet aus heutiger Weltsicht zu
verstehen. Tabellen, Skizzen, Register (Bibel,
Personen, Sachen) und ein (fiir deu kath. Be-
reich leider unvollstindiges) Literaturver-
zeichnis machen das Buch zu einer brauchba-
ren und gut lesbaren Hinfiihrung zum Ver-
stindnis der Fragen.

Dazu weist Barth einen Weg zu diesem Ver-
standnis, der — wie mir scheint — einzig und al-
lein weiterfithrt. Er spricht vom ,,trinitarisch
umgriffenen Bittgebet“. Diese glaubige und
zugleich in Verantwortung reflektierte Theo-
logie des Bittgebets fiihrt tiefer als manches,
was vou katholischer Seite dazu geschrieben
wurde.

In mehrfacher Hinsicht scheint mir aller-
dings eine Weiterfiithrung notwendig. Bei der
Kritik an H. U. v. Balthasar (dessen trinitari-
schen Ansatz Barth lobend herausstreicht)
wird gegen dessen ,,unbescheidene’ Spekula-
tion ein ,,vordogmatisches* oder ,,nachortho-
doxes* Trinitdtsverstdndnis postuliert
(153-155). Das steht im Zusammenhang mit
der laufenden Kritik an einer ,,dialogischen
Auffassung des Betens (betete Jesus mnicht
,.dialogisch* zum Vater?) und mit dem Aufbau
eines ,,nachorthodoxen‘ Gottesbildes. So auf
Seite 1591.: ,,Gott — wenn es denn Gott ist! —
148t sich nicht einfangen in das Koordinatensy-
stem von Sein und Nichtsein.* Vom Trinitéts-
dogma soll nichts iibrigbehalten werden als
,,das Ergebnis ..., ohne die Ursachen zu benen-
nen‘. Man konne eben keinen ,,theologischen
Steckbrief” iiber die Trinitét erstellen. Doch
schon die nachsten Zeilen zeigen, daB solche
Sédtze eher als forsch formulierte Geistesblitze
zu bewerten sind. Der Mensch ,,findet sich un-
ter der Macht des Geistes, an der Seite des
Sohnes, im dankbaren und hoffenden Gegen-

iiber zum Vater. Wenn das nicht zentral-
dogmatisch und sehr dialogisch ist!

Im forschen Formulieren scheint mir auch
die Realistik und Klarheit der Problematik ge-
legentlich unterzugehen. Kann man iiber
christliches Bittgebet und Erhorung schreiben,
ohne je auf die Auferstehung Jesu und die
diesbeziigliche Stelle aus dem Hebrierbrief
(5, 5ff; dazu Lebend. Seels. 28, 1977, 83-91:
Ohne Jesus kein Bittgebet) zu sprechen zu
kommen? Kann man die dogmatische Trini-
téitslehre mit einem schnellen Satz— wenigstens
dem Sprachspiel nach — auler Gefecht setzen:
»Transzendente Voraussetzungen ... fiir im-
manente Gegebenheiten lassen sich logisch ...
logischerweise nicht darstellen* (159)?

Doch dies scheint mir eher dem leichtfiiBi-
gen Schreiben als dem theologischen Grundan-
satz zuzuschreiben zu sein. Aufs Ganze gese-
hen weif} ich kaum ein besseres Buch iiber das
christliche Bittgebet als das vorliegende.

J. Sudbrack SJ

Bernert, Erasmus: Das Gebet. Begriin-
dung und Gericht. Hrsg. von der Johan-
nes-Bernert-Stiftung, Auswahl u. Zu-
sammenstellung der Texte Ruth Waeff-
ler. Stans, Verlag Josef von Matt 1981.
208 S., Ln., DM 32—

Aus den nachgelassenen Notizen des Domini-
kanerpaters (1890—1964) aus der Schweiz hat
Ruth Waeffler eine Gebetslehre zusammenge-
stellt. Der Stil ist anschaulich, direkt; der Auf-
bau gut gegliedert, brauchbar fiir den Unter-
richt; Ubersichts-Skizzeu durchziehen und er-
ginzen die Darlegung.

Aber wahrscheinlich wird das liebevoll zu-
sammengestellte Buch nur diejenigen anspre-
chen, die P. Bernert personlich kannten. Die
formale Klarheit vieler, aus der thomistischen
Philosophie herkommender Aussagen (z. B.
iiber Freiheit und Gnade, 28) scheint mir legi-
time Fragen zu iiberspielen: ,,Der natiirliche
Wille bleibt unter der Bewegung Gottes voll-
kommen frei.* (Was heifit das?) Auch die For-
derungen sind dem Wortlaut nach oft genug
iiberspitzt: ,,Wehe dir, wenn du eine Sekunde
unter irgendwelchen, vor allem unter schwer-
sten Umstédnden auf dein Licht, deine Kraft,



Buchbesprechungen

dcin Tun vertrauen wiirdest.” (67) Legitime
Anliegen fallen einer schematisch-klingenden
Vereinfachung zum Opfer: ,,Gott will, dafl der
Mensch ihm seine ihm wohlbekannten Be-
diirfnisse vorlegt. Aber eigentlich vereinfachen
sich alle Bitten schlieBlich nur auf eine: Aufge-
hen diirfen in der Liebe.* (I53)

Mir scheint, da} die thomistische Gebets-
lehre auch fiir unsere Zeit in weitaus aktueller
Weise dargeboten werden kann.

J. Sudbrack SJ

Schaller, Hans: Das Bittgebet. Eine theo-
logische Skizze. FEinsiedeln, Johannes
Verlag 1979 (Sammlung Horizonte, Neue
Folge 16). 213 S., kart., DM 30,—.

An Gebets- und Meditationsliteratur herrscht
zur Zeit kein Mangel. Neben der praktischen
Hinfiihrung und Anregung zum Beten darf
aber die Theologie des Gebetes nicht zu kurz
kommen. Dieser Aufgabe stellt sich die vorlie-
gende Arbeit, die von der Gregoriana als Dis-
sertation angenommen wurde. Trotz ihres wis-
senschaftlichen Charakters ist die Arbeit eine
lebendig geschriebene Erorterung, die den Le-
ser durch den Weg der Reflexion zn einem ver-
tieften Vollzug seines Glaubens und Betens
fiihren mochte.

Es geht um die systematische anthropologi-
sche und theologische Durchdringung der
Voraussetzungen und des Wesens des Bittge-
betes. Das Bemiihen des Autors kreist darum,
das Bittgebet als dialogisches Geschehen zwi-
schen dem ewigen Gott und dem freien Men-
schen auszulegen, wobei die Auffassung des
Thomas von Aquin den theologischen Mafistab
abgibt und das Gebet Jesu als Hochstfall und
Urbild jeder an Gott gerichteten Bitte gesehen
wird.

In Anlehnung an Thomas wird zunéchst die
Anthropologie des Bittens am Modell der Ge-
richtsbarkeit entwickelt, um so die im Bitten
aufscheinende Verschrankung von Rationali-
tit und appellativer SelbstduBerung zu entfal-
ten. Sodann wird der wahre Dialogcharakter
des Bittgebets gegen zwei monologische Inter-
pretationen des Betens verteidigt. Zum einen
ist dies die Position Kants, der dem Gebet be-
stenfalls einen paddagogischen Wert abzuge-
winnen vermag, sofern es die Hoffnung auf Be-
stirkung der moralischen Gesinnung durch
Gott ausdriickt und nicht zum Ersatz fiir das
rechte Handeln wird. Die andere Position steht
représentativ fiir die Schwierigkeit vieler heu-

390

tiger Menschen, in Gott ein personales Du zu
sehen. Es ist die psychologisch-immanente In-
terpretation des Gebets durch Bernet, der im
Beten nur eine notwendige und psychisch heil-
same Selbstreflexion sieht. Da diese Auffas-
sung fiir das Bittgebet so gut wie keinen Platz
mehr hat und schon als Phinomenbeschrei-
bung unzureichend ist, fragt man sich aller-
dings, ob ihr mit dieser kritischen Erorterung
nicht zuviel Ehre angetan wird.

In den folgenden Kapiteln stellt sich die zen-
trale theologische Frage, wie sich die allumfas-
sende Vorsehung des unveranderlichen Gottes
mit einem sinnvollen Bittgebet vereinbaren
14Bt, das Erhorung findet. Hierbei ist zuerst
dem Mifverstindnis zu wehren, Vorsehung
besage eine Vorwegverfiigung Gottes in der
Weise, dal dadurch alles menschliche Tun zur
Bedeutungslosigkeit entwertet werde. Gottes
Handeln schaltet den Menschen nicht aus, son-
dern ermdglicht gerade das Wirken der freien
Zweitnrsachen und bezieht es in sein Tun und
Planen ein. In Jesus Christus hat sich Gott
selbst in die Geschichte hineinbegeben. Die im
Gehorsam an den Vater gerichtete Bitte Jesu
ermOglicht auch unser Bitten. Der Vater kann
gebeten werden, weil er in der Liebesgemein-
schaft arm ist und alles von der Freiheit des
Sohnes abhingen 1at. Als Mit-Bediirftige und
Mit-Bittende mit Jesus Christus werden wir auf
Grund von Ostern auch der Erh$hung zuteil.
So ist alles Bittgebet letztlich im trinitarischen
Verhiltnis des im Geist den Vater bittenden
Sohnes gegriindet. H. Schondorf S

Jiger, Willigis: Kontemplation — Gottes-
begegnung heute. Der Weg in die Erfah-
rung nach Meister Eckehart und der s
Nichtwissens'. Salzburg, Otto Miiller
Verlag 1982. 182 S,, brosch., DM .—.

Es ist leider Brauch geworden, das Ringen um
Wahrheit mit personlichen Invektiven zu be-
gleiten; besonders peinlich ist dies, wenn es um
Gotteserfahrung geht. Was ist von einer Be-
hauptung wie folgender zu halten: ,,Das Los-
lassen des personlichen Gottes der Theologen
scheint gerade denen schwer zu fallen, deren
Personlichkeitsstruktur egozentrisch angelegt
ist ... (es) 148t sich erkennen, dafl es am Ende
gar nicht um den personlichen Gott geht, son-
dern um die eigene Person.* (93) Eine solche
indifferenzierte Abwertung der Erfahrung von
Gott als einem ,,Du*, als ,,jemandem** durch-



Buchbesprechungen

zieht das ganze Buch und entwertet viele der
wertvollen Hinweise.

Institutionen, Sakrament, Religionsgemein-
schaft werden damit zum Mittel zum Zweck.
Auch ,,die Schrift ist wie eine Fackel, die man
,wegwirft wenn das Feuer entfacht ist* (98).
Jdger unterstreicht eine falsch verstandene
theologische Sentenz Meister Eckharts: ,,Fiir
ihn ist Gott Eines, und das Bild der Dreifaltig-
keit bereits ein Heraustreten aus dieser Ein-
heit.*“ (104) Das will besagen: Gott als Du, Be-
gegnung mit Gott, dreifaltiges Leben sind nur
,,Bilder; die letzte ,,Wahrheit* iiber Gott und
Welt ist mit dem Nentrum ,.Eines'* gesagt.

Damit verbindet sich — wiederum unter-
schwellig, sicher nicht im bewuf3ten Bekenntnis
— eine Abwertung der Geschichtlichkeit des
Menschen nnd des geschichtlichen Ereignisses
der Offenbarung. ,,Alle mystische Erfahrung
konvergiert in ihrer hochsten Spitze, ganz
gleich, welches Fundament sie hat ... Es besteht
eine Affinitdt zwischen Parmenides, Plotin,
Eckehart, Nikolaus von Kues und Johannes
vom Kreuz.* (118) Jesus taucht kanm auf; und
wenn, dann nur als ein Erleuchteter: ,,.Dem
christlichen Glauben liegt die Erleuchtungser-
fahrung Jesu zugrunde. Wie anders sollte sich
die letzte Wirklichkeit offenbaren als in einer
Erleuchtung?‘ (90)

In diese unbedachte Weltsynthese (vgl.
114-6) werden dann wahllos Zitate eingemixt,
von denen viele sich schnell als schief oder gar
falsch erweisen. K. Rahner wird zugunsten des
einzelnen ,,Kontemplativen* zitiert; aber im
Zitat setzt er ausdriicklich auf ,,das Element
einer briiderlich-spirituellen Gemeinschaft,
einer gemeinsam gelebten Spiritnalitat*
(1061). Die ,,Wolke des Nichtwissens* wird
fast nur nach der verfiilschten Ubersetzung zi-
tiert. Eine Eckhart-Predigt wird unter der
Uberschrift ,,Mégliche Hindernisse — Sakra-
mente breit ausgeschlachtet (99ff), aber
Quint hat in seiner kritischen Ausgabe diese
Predigt als offensichtlich unecht ausgeschie-
den!

Es ist schade, daf} das wichtige Anliegen von
Meditation und Kontemplation so schlecht
vertreten wird. Etwas mehr Achtung vor den
Theologen und Christen, fiir die der personli-
che Gott nicht nur etwas Vorldufiges, ein Bild
ist (angefangen von Papst Johannes Paul I1. bis
zur schicihten Béuerin), hitte auch einen sach-
licheren Zugang zu den Quellen, den wahren
Mystikern, eréffnet J. Sudbrack SJ

391

Satura, Viadimir: 1. Meditation aus der
Sicht der Psychologie und der christlichen
Tradition. Salzburg, Otto Miiller, 1981.
99 S, kart. 2. Religion und seelische Ge-
sundheit. Psychotherapeutische Mo-
mente in der religiosen Erfahrung (Puch-
berger Paperback). Linz, Veritas-Verlag
1981.87S., kart. 3. Intensiver leben. Ohne
Sinnfindung keine Lebenserfiillung. Frei-
burg, Herder, 1982. DM 16,80.

Die drei Biicher sind schon deshalb zu empfeh-
len, weil der Verfasser, Prof. fiir Psychologie in
Innsbruck, neben seiner theologischen Vorbil-
dung als Jesuit eine reiche Praxis in Medita-
tions- und Exerzitien-Kursen hat.

1. Die Niichternheit, Lesbarkeit und Erfah-
rungstiefe des schmalen Bindchens machen es
zu einem der besten Wegweiser, der im
Dschungel der Angebote zu finden ist. Satura
geht aus von drei Lebensdimensionen: Lei-
stung (Horizontale), Ekstase (Vertikale), Ver-
senkung (Tiefe). Um letztere geht es in der
Meditation, die in kérperlicher und psychi-
scher Hinsicht gut beschrieben wird. Das Kapi-
tel iiber die Formen der Meditation zeigt den
erfahrenen Praktiker. Die deutliche Zuriick-
haltung gegeniiber der ,,athematischen* (der,
wie Satura anmerkt, nur aus ideologisierenden
Griinden ,,gegenstandslos oder ,,iibergegen-
standlich® genannten) Meditation stammt aus
der reichen, psychologisch fundierten Erfah-
rung des Autors. Wichtig sind die Hinweise auf
die ,,Gefahren meditativer Versenkung*. Selbst
wer dem Buch widersprechen mochte, darf an
ihm nicht voriibergehen, wenn er sich ernsthaft
mit der Weitergabe von meditativen Techni-
ken beschiftigt. Er wird viel praktische Hin-
weise, erkldrende Bemerkungen und gesunde
Unterscheidungen finden.

2. Was Satura iiber die Hilfe der Religion
(= Heil) zur seelischen Gesundheit (= Hei-
lung) zu sagen hat, ist einerseits eine Warnung
vor den vielfiltigen iiberspannten Erwartun-
gen, die manche religiése Gruppen (auch in-
nerhalb der Kirche) in Religion und Medita-
tion setzen. Auf der anderen Seite aber wird
auch gezeigt, daB die religiose Geborgenheit in
mancher Hinsicht gerade dem heuntigen Men-
schen ein reicheres und auch gesiinderes Leben
schenken kann. Und hier flieBen dann wieder
viele wichtige Hinweise fiir die Praxis der Le-
bensfithrung ein: Innerlichkeit - Geborgenheit
— Gnade — Ruhe — Lebenssinn — Liebe — das



Buchbesprechungen

Heilige. Auch das V. Kapitel mit der ausdriick-
lich gemachten Praxis der religiésen Erfahrung
(mit besonderer Heilwirkung) zeichnet sich
durch Niichternheit und zugleich Aufgeschlos-
senheit aus.

3. Das letztere, leider als einziges in Deutsch-
land weiter verbreitete Biichlein greift ein all-
gemeineres Thema auf. Was gesagt wird, be-
tont Lebensqualitdt gegeniiber nur quantita-
tiver Erweiterung des Genusses. Vorsichtig
steigt das Biichlein auf zum ,,Ganzsinn“, der
,nur in der Einbettung der Menschheit als
ganze und des Weltalls im Ewigen zu finden
(ist), also im Glauben an einen personalen
Gott“. Hilfreich ist das Biichlein besonders
deshalb, weil hier die im ersten Bandchen nur
beriihrte ,,Ekstase* in ihrer positiven (und
auch negativen) Werthaftigkeit dargestellt
wird.

Es ist ebenso leicht lesbar, gut gegliedert und
pidagogisch geschickt aufgebaut wie die ande-
ren Biandchen. Vom Inhalt allerdings erscheint
mir, daB der Verfasser in der eigentlichen Psy-
chologie und der Meditation seine stirksten
Seiten gezeigt hat. J. Sudbrack SJ

Heschel, Abraham Joshua: Der Mensch
fragt nach Gott. Untersuchungen zum
Gebet und zur Symbolik. (Information
Judentum, Bd. 3.) Neukirchen-Vluyn,
Neukirchener Verlag 1982. X1/111 S,
kart.,

Dieses Buch iiber das Gebet fiihrt immer wie-
der ins vollzogene Beten hinein. Sein Verfasser
(1 1973) stammt aus der polnischen Chassi-
dim-Tradition, studierte die deutsche Geistes-
wissenschaft (Berlin), war schon vor der Emi-
gration ein hervorragender Reprisentant des
Judentums in Deutschland und wurde in den
USA zu einer der religiésen Fiihrergestalten
(neben Martin Luther King, evangelisch, und
Thomas Merton, katholisch).

Mit vorliegendem, 1954 in den USA er-
schienenem Buch ist ihm auf weite Strecken
etwas gelungen, das man neben Biicher Ro-
mano Guardinis stellen darf: Zuriickhaltend
und doch sehr direkt, in vornehmer und doch
engagierter Sprache wird der Leser ins Beten
eingefiihrt. Die Ubersetzung ist fliissig, sorgfal-
tig und gut lesbar. Ab und zn wird die einden-
tige Klarheit des Amerikanischen etwas abge-
schliffen (54: Separation — Abtrennung; 76:

392

Duty, Pflicht wird im Original sehr betont).
Gewiinscht hitte ich mir nur, dal das — wie
dankend vermerkt werden muB — beigegebene
Namensverzeichnis erweitert worden wire fiir
den nichtjiidischen, theologisch nicht vorgebil-
deten Leser (Schechina, Tefillin, Mizwa usw.);
dann wiren wohl auch einige Amerikanismen
(Empathie, Absentismus) iberfliissig gewor-
den.

Heschel steht im Gespréch mit einer libera-
len Interpretation des Judentums, in der die
Tradition des AT aufgeldst wird in Kultur und
reine Humanitdt. Er zeigt aber, da erst im
Gebet das Wunder der Welt aufleuchtet:
»Zweck eines Gesprachs ist, zu informieren;
Zweck des Gebetes ist Teilhabe*; ,,Beten heiB3t
traumen im Bunde mit Gott*; ,,Gebet ist eine
Wallfahrt*. Deshalb ist Gebet mehr als Gefiihl
und Sentiment. Das wichtige Stichwort der jii-
dischen Theologie, ,,kawana“, innere Anteil-
nahme, Aufmerksamkeit, taucht auf. Das Be-
ten wird getotet, wenn man es auf etwas Unbe-
stimmtes, Nicht-Ansprechbares richtet (die
vorsichtige Polemik von 37 meint wohl Paul
Tillich); und so heiBt die ,,geistige Minimalfor-
derung an ein Gebet“: ,,Wisse, vor wem du
stehst.*“ Es ist der Gott der Offenbarung; daher
ruht das Beten im ,,Wir—Uns*. Solipsistisches
Beten wire Gottlosigkeit; Gott hat sich Israel
offenbart.

Fiir den Christen werden zwei Linien des
Buches wichtig: Heschel zeigt, daB die oftmals
beldchelte oder kritisierte ,,Gesetzestreue‘ der
jiidischen Tradition keine Versklavung, son-
dern Heiligung des Alltags bedeutet. Die
Trennung von profan und sakral ist grundsatz-
lich aufgehoben; deshalb ist das Beten satter,
wirklichkeitsgefiillter und der Alltag religioser,
Gott-erfiillter. Das letzte Kapitel iiber Symbo-
lik (vor dem wahrhaft prophetischen Ausblick:
Die Bedeutung der Stunde von 1938, 1943) ist
in der Génze nur zu verstehen als Antwort auf
den religiésen Pragmatismus eines W. James,
der das ,,Religiose* zur reinen Symbolik, ohne
ontologische Wirklichkeit, herabwiirdigte.
Aber die Absetzung von dieser ,,nur-symboli-
schen® Interpretation des Religidsen muf} auch
dem christlichen Ansatz von Sakrament und
Symbol zu denken geben. Man koénnte He-
schels Mahnung zusammenziehen zu: ,,Du
muBt Symbol fiir Gottes Wirklichkeit sein, du,
der Mensch, der von Gott angesprochen wird.*

Zu bemerken ist noch, daB Heschel sein
kostbares Buch ausgeschmiickt hat mit Sitzen,



Buchbesprechungen

Anekdoten, Interpretationen aus der grof3en
jidischen Tradition. Man legt das Buch nur
ungern aus der Hand, 1aBt sich bereitwillig ein-
fiihren in das eigene Beten und lernt auch und
gerade dort, wo Heschel als gldubiger Jude zu
uns spricht. Dem Verlag ist fiir das wertvolle
Buch zu danken. J. Sudbrack SJ

Wilms, Franz-Elmar: Freude vor Gott.
Kult und Fest in Israel (Schliissel zur Bi-
bel). Regensburg, Pustet 1981. 469 S.;
kart., DM 39,80.

Ein Zweifaches bietet diese wichtige Verof-
fentlichung an. Einmal eine gut gegliederte,
weit ausholende Darstellung des israelitischen
Kultes. Der Vf. setzt an bei der Umwelt Israels
und seiner Vorgeschichte und zieht den Bogen
bis zur Zeit nach der endgiiltigen Zerstdrung
des Tempels von Jerusalem. Die Themen sind:
Kult (mit dem Wesenszug der ,,Freude vor
Jahwe* (S. 6, sinnstorender Druckfehler), Hei-
lige Stitten, Heilige Zeiten, Priester. Zur
Hauptsache stiitzt Wilms sich auf die christ-
lich-theologische Tradition, zieht aber immer
anch jiidische Forschung heran. Das Ergebnis
ist nicht nur eine reiche Information, sondern
auch ein offenes, beginnendes Gesprich mit
dem Judentum und damit dann die Frage nach
Sinn und Notwendigkeit des Kultes.

Damit aber ist das Zweite beriihrt, das diese
Ver6ffentlichung anbietet: ein neues, tieferes
Verstindnis fiir Kult und Fest. Vom System-
theoretiker J. Habermas 148t sich Wilms anlei-
ten, die Bedeutung des Kultes aufzuzeigen
(Weltdentung, Gruppen- und Ich-Identitit,
Bewiiltigung der menschlichen Grundrisiken),
und fiihrt dies weiter zur Transzendenz Gottes,
worin in aller Freude immer auch die Mahnung
zur Umkehr liegt, und zur Bedeutung Jesu, des
,,Mittlers beim Vater*‘, Wilms iibt manche Kri-
tik an der heutigen christlichen Liturgie und
dem modernen Kultverstindnis im Christen-
tum. Am wichtigsten ist die uniiberhorbare
Mahnung an die Kirche und ihre Christen, den
Menschen wieder zur Kultfihigkeit zu fithren.
,.Festlosigkeit ... bedeutet die Unfdhigkeit zom
,Uberstieg' in die gottliche Welt, Einmauerung
ins Diesseits mit seinen Beengungen und
Schrecken, eine ,geschlossene Gesellschaft®,*
Aus der sachlich-niichternen Darstellung von
Wilms ergeben sich viele Folgerungen fiir das
gelebte Christentum, die zn konkretisieren
aber dem Leser iiberlassen wird.

J. Sudbrack SJ

393
Gebet: Vollzug

Petuchowski, Jakob J.: Gottesdienst des
Herzens. Eine Auswahl aus dem Gebets-
schatz des Judentums. Herder 1981. 142 S,

Dem am Judentum interessierten deutschspra-
chigen Leser wird der Name J. L. Petuchowskis
nicht unbekannt sein. Er, der vielleicht be-
kannteste noch lebende jiidische Liturgiewis-
senschaftler, hat mit , Es lehrten unsere Mei-
ster* (*1980), ,,Ferner lehrten unsere Mei-
ster* (1980) und ,,Die Stimme vom Sinai“ be-
reits einem breiten Publikum tiefe Einblicke in
die jiidische Geisteswelt geboten. Der vorlie-
gende Band diirfte den vielleicht sogar wichtig-
sten Schritt in die gleiche Richtung bedeuten:
Der Leser wird Zeuge einer wohl einzigartigen
Weise menschlichen Betens zu Gott.

Man muB die Rolle des Gebetes im Juden-
tum richtig einschitzen: Nach der Zerstdrung
des Tempels (70 n. Chr.) in Jerusalem wird das
Gebet der Synagoge zum Gottesdienst
schlechthin. So ersetzen etwa die Hauptgebete
am Morgen und am Nachmittag die urspriing-
lich zwei Tempelopfer. GewiB, auch der
fromme Jude kennt viele Arten des Gottes-
dienstes — von der titigen Nichstenliebe bis zur
nachgerade peinlich zn nennenden Erfiillung
der Gebote ans Schrift und Tradition. Aber das
Gebot, Gott mit ,,ganzem Herzen* und ,,ganzer
Seele* zu dienen (Dt 11, 13), findet zuhéchst
Erfiillung im Gebet.

Der Bogen, den Petuchowskis Gebetsaus-
wahl spannt, reicht vom beriihmten ,,Hore, Is-
rael” sowie dem ,,Achtzehnstundengebet* als
dem Kernstiick der tiglichen Morgenandacht
ilber Gebete am Sabbat, solche zur Feier der
Beschneidung, der Tranung, iiber Gebete aus
AnlaB von Beerdigungen bis hin zur Gestal-
tung der hduslichen Passahliturgie. Der diesen
Texten zugrundeliegende Ritus gehort zur
Tradition der deutschen und der polnischen
Juden. Alle Gebetsgruppen sind vom Heraus-
geber mit Einleitungen versehen; Stellen, die
einer Erhellung bediirfen, werden am Kapitel-
ende durch Anmerkungen erldutert. Im Stil
lehnen sich viele Gebete an die Sprache der
Psalmisten an. Ganz charakteristisch darf man
die hanfige Verwendung von Benediktionen
nennen. Immer wieder hebt ein Text mit dem
Lob anf den Schopfer an, endet damit.

Gerade diese Stileigentiimlichkeit aber gibt
Gelegenheit, auf einen inhaltlich duBerst wich-



Buchbesprechungen

tigen Befund anfmerksam zu machen: Alles
Lob der GroBe des Schopfers verfiihrt jiidische
Frommigkeit nie dazn, weltfliichtig zu werden.
Daistkeine Spur etwaiger Leibverachtung. Pe-
tuchowski fithrt im Gegenteil einen Segens-
spruch auf, der den Schopfer ob seiner wun-
derbaren Anordnung des Korpers preist. Die-
ses Gebet aber spricht der fromme Jude nach
Besuch des Abortes!

Es ist nicht moglich, auf die Vielzahl der er-
orterungswiirdigen Punkte einzugehen, die in
dieser Gebetesammlung in wesentlich unver-
stellbarerer Form zur Sprache kommen, als es
mancher dogmatische Traktat vermag. Im In-
teresse eines weitergehenden jiidisch-christli-
chen Dialogs kann man dieses Buch nur wei-
terempfehlen. H. Biallowons

Ein Lied, das nur die Liebe lehrt. Texte
der friihen Zisterzienser. Ausgew., iibers.
und eingel. von Bernardin Schellenber-
ger, hrsg. von Gertrude u. Thomas Sar-
tory (,.;Jexte zum Nachdenken“; Herder-
biicherei 904). Freiburg/Basel/Wien,
Herder 1981, 176 S., brosch., DM 7,90.

B. Schellenberger, der zur Zeit eine nene
Monchsgemeinschaft aufzubauen versncht,
legt Texte von frithen Zisterzienser-Mdnchen
vor, die es wert sind, anch heutzutage gelesen
zu werden. Die Worte leben aus dem Schwei-
gen vor Gott. Man spiirt, daf} siec vom Geist
sensibler Brautmystik durchatmet sind. Man-
ches klingt kiihn, ist nichts fiir allzn Brave. —
Viele Texte stammen aus dem Hohelied-
Kommentar des hl. Bernhard v. Clairvaux
(1090-1153). In seinem Sinn schrieben Gil-
bert v. Hoyland und Johannes v. Ford daran
weiter. Von den Werken acht weiterer Monche
wihlte Schellenberger ldngere Zitate aus. Im
Grunde sind diese Texte nnmittelbar fiir den
Gebetsvollzug geeignet.

Die Christozentrik der frithen Zisterzienser
sucht den Menschen Jesus, den Gekreuzigten
und Leidenden, nicht mehr nur den thronen-
den Christus in den Apsen der Kirchen. Doch
selbstverstindlich ist er fiir sie auch das ewige
Wort Gottes. Die Mo6nche formulierten ent-
scheidende religiose Erfahrungen, z. B. das Er-
lebnis: Barmherzigkeit, Giite, Licht, gottliche
Weisheit ... steigen von oben herab (vgl. hier
64, 77). In ihren literarischen Zeungnissen hat
sich keine sterile, puritanische Askese im Ge-
betsleben, sondern ein restloses, ganzheitliches

394

Daseinswollen fiir Gott niedergeschlagen.
Diese frithen Monche strahlten Frieden aus,
jenen Frieden, den ,,die Welt* nétig hat, den
sie sich aber selbst nicht geben kann. Das Me-
ditieren dieser neu erschlossenen Texte kann
helfen, neue, authentische Lebensformen zu
wagen. P. Imhof SJ

Francisco de Osuna: Versenkung. Weg
und Weisung des kontemplativen Gebets.
Ausgew., tbers. und eingel. von Erika
Lorenz. Freiburgi. Br., Herder 1982. 143
S., kart., DM 6,90.

Diese erste Auswahliibersetzung (Dr. Lorenz,
Professorin fiir Hispanistik, spricht von ,,ver-
dichteter Fassung®) macht dem deutschspra-
chigen Leserpublikum endlich das beriihmte
Tercer Abecedario Espiritual des Franziska-
ners bekannt, das fiir den mystischen Weg der
heiligen Teresa von Avila wegweisend war. Die
Ubersetzerin schildert recht personlich ihre
Riickkehr aus der ,,Ferne* ,,altindischer Medi-
tationsmethoden*‘ zn den Schitzen christlichen
Gebets nnd méchte anderen den gleichen Weg
weisen. De Osunas ,,Drittes geistliches Abece-
darium‘ kann deshalb eine Hilfe dazu sein,
weil es auch der groen spanischen Kirchen-
lehrerin der Mystik den Weg wies, einen Weg
als ,,Gebet der schweigenden Liebe*‘ — mit dem
Ziel des ,,Austauschs der Liebe* —, der nur
moglich ist als ,,eine Beziehung zwischen Per-
sonen — oder zwischen Mensch und personhaf-
tem Gott“, dem im ,,Herzen einwohnenden
Gott, dem inneren Christus*.

Wir haben also eine der klassischen Gebets-
anleitungen vor uns, in denen die Uberliefe-
rung eingesammelt und weitergegeben wurde.
Am Ende fiigt die Ubersetzerin dankenswer-
terweise ,,Entsprechungen im Werk der heili-
gen Teresa von Avila“ bei. Damit erlaubt sie
dem Leser, Vergleiche mit der Kirchenlehrerin
zn ziehen. Sie fallen recht deutlich zungunsten
der Frau aus. Der Anti-Intellektualismus von
de Osuna wird zum Beispiel von Teresa kei-
neswegs geteilt. Sie hat auch das etwas schema-
tische Stufen-Denken des Franziskaners iiber-
wunden. Auch beim Kapitel iiber ,,Kontemp-
lation nnd Menschheit Christi hat man den
Eindrnck, dal de Osuna eher verteidigend und
ans theologischen Griinden (er wird einer ge-
méBigten rechtgldubigen Gruppe der Alum-
brados beigezdhlt) die Menschheit Christi in
das kontemplative Suchen einbringt; bei Te-



Buchbesprechungen

resa von Avila aber spricht an diesen Stellen
die ,,mystische Erfahrung*, aus der sie weiB,
daB die Kontemplation Gottes nicht hinter die
Begegnung mit dem Menschen Jesus reicht.
Prof. Lorenz hat sich bemiihi, die bildhafte,
poetische Sprache des Franziskaners im Deut-
schen wiederzugeben. Manches aus den Schrif-
ten der Kirchenlehrerin wird durch dieses Buch
verstdndlicher; so findet sich das beriihmte
Wassergleichnis auch bei de Osuna. Wichtig ist
das Kapitel iiber ,,geistliche Traurigkeit*
( Akedia, Dunkle Nacht), das die Reife dieser
Anleitung (wenn auch noch nicht die Tiefe Jo-
hannes’ vom Kreuz) zeigt. Wie wertvoll und
hilfreich dieses schone Biichlein (an dem ei-
gentlich nur die romantisierenden Zeichnun-
gen storen) ist, soll ein Zitat dokumentieren:
,»Die Liebe ist so michtig, daB sie den Men-
schen hinter sich herzieht. Sein Herz iiber-
schreitet sich selbst und bringt ihn dorthin, wo
seine Liebe ist. Auch Gott wird so von seiner
allmichtigen Liebe gezogen.* J. Sudbrack SJ

Angelus Silesius: Der Himmel ist in dir.
Ausgew. und eingel. von Gerhard Wehr.
Benziger 1982, 119 S., kart., DM 12,80.

Angelus Silesius (1624—1677) — eigentlich Jo-
hann Scheffler — zihlt zu den Klassikern deut-
scher Mystik. Dem Literaturkenner des Ba-
rock ist er bekannt wegen seines Hauptwerkes,
dem ,,Cherubinischen Wandersmann*. Dar-
iiber hinaus sind viele seiner Verse aus dem
Liederzyklus ,,Heilige Seelenlust dem Kirch-
ginger — ob Protestant oder Katholik — wohl
vertraut. Zu Recht hat deshalb Gerhard Wehr
mit Ausziigen aus diesen beiden Werken den
Hauptteil dieses Bédndchens bestritten. Auf
den mit der Sprache der Mystik kaum vertrau-
ten Leser mag Schefflers Sprache befremdend,
ja anst6Big wirken. Worte wie: ,,Ich muB ... ein
Gottim Gotte sein.“ (50) oder: ,,Wer dir recht
dienen will, muf mehr als gottlich sein.“ (59)
wirken tatsichlich auf so manchen wie
»iromme Unverschimtheiten* (Karl Barth,
zit. 19). Jedoch die Griinde fiir solch unge-
wohnte Rede iiber Gott sind zutiefst seridse:
Sie liegen im Wissen, Gott nie adidquat aussa-
gen zu konnen, ohne andererseits jedoch auf
die Rede iiber Thn ginzlich verzichten zu diir-
fen. ,,Wehe denen, die da schweigen wollten
iiber Dich, wo auch die Redseligen noch
Stumme sind,* (Conf I, 4, 4) formulierte einst
Augustinus diesen Konflikt. D. h.; Silesins be-

395

findet sich insofern durchaus in der Tradition
eines Pseudo-Dionysius Areopagita, Augusti-
nuus, Nikolaus von Kues, von Meister Eckhart
ganz zu schweigen. Die Lektiire der hier vorge-
stellten Gedanken des frommen Schlesiers —
von Wehr in seiner Einleitung knapp und tref-
fend erlantert — kann deshalb ein sehr heilsa-
mer Stachel im Fleisch allzu selbstsicheren
Umgangs mit dem Namen des Namenlosen be-
deuten! H. Biallowons

Newman, John Henry: Worte des Her-
zens. Ausgew. und eingel. von Josef
Mann. Herder 1981, 128 S., kart.,, DM
11,80.

1n John Henry Newmans (1801-1890) Kardi-
nalswappen findet sich die Formulierung: Cor
ad Cor loquitur — Herz spricht zam Herzen.
DaB} dies Wort tatsdchlich ein Leitmotiv fiir
Leben und Werk dieses beriihmten Konverti-
ten war, verdeutlicht die vorliegende Samm-
lung aus seinen Predigten, den Biichern sowie
seiner umfangreichen Korrespondenz. Die hier
angesprochene Themenvielfalt anf einen oder
auf wenige Nenner zu bringen, diirfte nicht
ganz leicht fallen. Jedoch bietet das Inhaltsver-
zeichnis durchauns eine erste Orientierungshil-
fe.

Ein roter Faden aber durchzieht dieses
Werk, zeugt vom Herzschlag dieses groBen
Seelsorgers und rechtfertigt zugleich den Titel
dieses Biichleins: Wer den Menschen zu Gott
fithren will, muB ihn zu sich selbst fiihren. Die
Personmitte, das Herz muB sich fiir Gott zu-
ndchst entscheiden. ,,Alle religiose Erkenntnis
wurzelt in der Selbsterkenntnis“ (53). Dieses
,»Selbst* aber meint die Personmitte, das Herz
des Menschen, nicht bloB seinen Verstand,
denn ,, ... nicmand will Martyrer fiir cinen
SchluB sein.” (60) Der augustinische Grund-
gedanke ,,Gott und die Seele will ich wissen*
steht im Hintergrund solchen Denkens, laBt
Newman Stellung beziehen gegen einen bloBen
religiésen Intellektualismus.

Eine gelungene Auswahl, die Newman zu
Augustinus, Bonaventura, im gewissen Sinne
auch zu Pascal in die Reihe der GroBen einer
»» Theologie des Herzens* gesellt.

H. Biallowons

Baumgartner, Konrad: Johann Michael
Sailer — Geistliche Texte. Miinchen/Zii-



Buchbesprechungen

rich, Schnell & Steiner 1981. 175 S., kart.,
DM 14,80.

Zum 150. Todestag des Pastoraltheologen und
1822 zum Bischof geweihten Seelsorgers Jo-
haon Michael Sailer legt dieser Band eine
Sammlung kurzer, von ihm verfaiter Texte
vor. Sie stammeu aus seinen Predigten, Vorle-
sungen, Reden und zum groflen Teil aus seinen
Briefen und vermogen so durch ihre persouli-
che Formulierung den Leser direkt anzuspre-
chen — ,als unmittelbares Wort des Trostes,
der Ermahnung, der Meditation oder der eige-
nea Standortbestimmung von gelebten, erfah-
renem und erlittenem Glauben‘ (8). Durch ih-
ren Stil und ihren Praxisbezug konnen diese
Textabschnitte, die z. T. in Gebete iibergehen,
auch dem heutigen Leser spirituelle Anregun-
gen geben. Die vorliegende Sammlung geistli-
cher Texte orientiert sich an der voun Sailer stets
betonten ,,,Zentralidee des Christentums‘;
Gott in Christus — das Heil der Welt* (8).

Der beigefiigte Nachdruck einer Wiirdigung
Sailers durch Prof. Dr. G. Schwaiger informiert
deun Leser tiber das Lebeun des Theologen J. M.
Sailer (1751-1832) sowie iiber Theologie und
Kirchengeschichte seiner Zeit. Von hier aus
wird deutlich, da3 Sailer auch uns heute etwas
zu sagen hat — lebte er doch ebenfalls in einer
Zeit des Umbruchs, in der Altes und Neues
gleichermaBen beachtet und integriert werden
will. Hier bewahrte sich Sailer dadurch, da8 er
,.nicht in der starren Abwehr der neuen, viel-
fach bedrohlichen Geistigkeit sich festlegte,
sondern ... die guten Krifte der Aufkliarung
und anderer Zeitstromuogen aufoahm, um den
angefochtenen alten Glauben in der neuen Zeit
glaubhaft darzustellen uad zu leben* (144); er
,.nahm an allen geistigen Bewegungen seiner
Zeit Anteil, aber stets im Bemiihen religioser
Lauterung und Vertiefung* (148f). Im selben
Geist bemiihte er sich auch um Frieden unter
den christlichen Kirchen (vgl. 151). Durch
seine lebendige und echte Weseusart, seine
Frommigkeit und ,,Aufgeschlossenheit fiir al-
les Gute und Schéne in der Welt* (150) ver-
mochte er viele, auch junge Menschen, anzu-
zichen.

Das vorliegende Buch bietet durch seinen
Aufbau —der Leser erhilt sowohl Hintergrua-
dinformationen als auch durch Sailers Texte
Einblick in dessen Denken — eine gute Mog-
lichkeit, den grofen Theologen J. M. Sailer
kennenzulernen und von ihm zu lernen.

E. Meuser

396

Rahner, Hugo: Worte, die Licht sind. Mit
einem Vorwort von Karl Rahner. Frei-
burg/Basel/Wien, Herder 1981. 128 §S.,
kart., DM 10,80.

Im Vorwort stellt Karl Rahuer seinen Bruder
Hugo (1 1968) vor, der zutiefst vom christli-
chen Humanismus des Abendlandes geprigt
war. Das theologische Werk Hugo Rahners hat
seinen Schwerpunkt im Bereich der Ekklesio-
logie und in den Arbeiten iiber Ignatius von
Loyola.

Manche Formulierung (vor 30 Jahren ge-
schrieben) klingt heutzutage etwas pathetisch.
Aber die Einsicht, ja die Weisheit, die sich da-
hinter verbirgt, ist bleibend aktuell. Das ganze
Biichlein ist voll davon. Man findet meditative
Texte und Gebete. Doch nicht nur dies.
H. Rahuer stellt kritische Fragen und insinu-
iert radikale Antworten: Wird die Television
und die Illustrierte nicht oft zu einer verblo-
denden Hypertrophie des Visuellen? (48) Lebt
die Techuik des raffinierten Versicherungswe-
sens nicht weithin von der lebensgierigen To-
desangst der Menschen, die nichts mehr wissen
von einem anderen Leben? (47) Sollte die
Freizeit nicht wieder stiarker und bewuBter zur
Freizeit fir das Jenseitige gestaltet werden?
(49) — Der Titel ,,Worte, die Licht sind* for-
muliert ein wichtiges Anliegen des berithmten
Patristikers Hugo Rahner. P. Imhof SJ

Johannes Paul I1. — Gebete. Aus den Jah-
ren seines Pontifikats. Hrsg. von Josef
Sudbrack (Spiritualitit, 35). Miin-
chen/Ziirich/Wien, Verlag Neue Stadt
1982. 143 S., kart., DM 15,80.

Dieses Buch, zu dem J. Sudbrack das Vorwort
schrieb (5—-17), euthalt verschiedene Texte aus
Ansprachen des Papstes, die zum Gebet hin-
fiilhren (21—44), und zahlreiche Gebete von
ihm selbst (47—144). Johannes Paul 11. ist vor
allem ein Mann, der betet (17).

,, Wenn wir tatsachlich nicht beten konnen,
um wieviel ndtiger ist es dann, daf} wir es ler-
nen.“ (21) ,,Beten lernen wir in der Tat durch
Beten.“ (41) Papst Johannes Paul I1. zdhlt
wichtige Aspekte des Gebetes auf. So ist das
Gebet etwa ein erstes und fundamentales Zei-
chen unserer Solidaritit mit denen, die leiden
(23). Beten sollen wir um die Einheit der Chri-
sten, dean nur als Gescheuk, als Gnade vermo-
gen wir sie entgegenzunehmen (25). Und dies



Buchbesprechungen

verlangt von uns leere Hidnde. Das Gebet ver-
mehrt die echte Freiheit des Geistes (29). Sie
wird im Gesprich, in der Begegnung mit Gott
erlebt. ,,Wenn wir mit jemandem ein Gespriich
fithren, sprechen wir nicht nur, sondern wir ho-
ren auch an. Das Gebet ist also auch ein Horen.
Es besteht im Horen auf die innere Stimme der
Gnade, im Horen auf den Ruf.“ (32f) Das ver-
langt von den Ordenshéusern, daB vor allem sie
Oasen des Gebets und der Sammlung sind
(39). ,,Es ist das Gebet, das immer zuerst und
wesentlich die Barriere zwischen Gott und uns
niederreiit, welche die Siinde und das Bose
aufgerichtet haben konnen.*¢ (43)

Die Gebete des Papstes zu loben oder zu kri-
tisieren kann nicht unsere Aunfgabe sein. Man-
ches seiner Gebete ist von moralischen und be-
lehrenden Imperativen durchzogen, in denen
sich das Selbstvertranen und die Hoffnungen
des Papstes spiegeln. Es sind 6ffentliche Gebe-
te, die zum Mitbeten einladen.  P. Imhof SJ

Chilson, Richard: Geschenk des Geistes.
Ubungen zur Selbsterfahrung und Bibel-
meditation. Graz/Wien/Kéln, Styria
1981, 256 S., lam., DM 28,80.

Der amerikanische Paulistenpater leitet zu
,,Haus*-Exerzitien an; das heift, er gibt fiir je-
den Tag eines Jahres kurze oder auch lingere
Ubungen (zehn Minuten bis wenige Male eine
Stunde), die den ,,Weg zum Christentum** und
das ,,geistliche Wachstum* foérdern sollen.
Trotz aller Fragen, die ein versierter Exerzi-
tienmeister auf der Zunge hat — der Entwurf ist
gegliickt und bedeutet eine mannigfache Hiife.

Mit den 115 verschiedenen Ubungen (man-
che Wiederholungsiibung iiber eine Woche
0. 4.) werden ganz konkrete Anweisungen zur
Meditation geben; die aus dem Osten stam-
menden Atem- oder Sitz-Ubungen werden in
den christlichen Weg eingebracht. Psychologi-
sche Anweisungen, Legenden, Texte und vie-
les andere geben fiir jeden, der meditieren will,
reiche und sehr konkrete Anregungen. Rosen-
kranz und andere christliche Ubungen werden
geschickt eingebaut. Immer aber ist es der bib-
lische Text, in den der Meditierende eingefiihrt
wird.

Der Aufbau der tiglichen Meditationen
fiihrt zuerst zu Jesus, entfaltet dann seine Bot-
schaft, 14dt ein zur Nachfolge und fiihrt zuletzt
auf ,,den neuen Weg ...““. was im Aufbau fehlt,
ist eigentlich nur eines: Das Kreunz Christi

397

miite noch zentraler im Verlauf des Jahres
stehen.

Von der dentschen Ubersetzung hiitte ich
mir gewiinscht, da a) ein knappes Register
eingefiigt worden wire; denn sicherlich werden
nur wenige den Jahreszyklus in der vorgelegten
Form einhalten konnen; aber manch einer wird
hier und dort Anregungen fiir die Meditation
des Alltags bekommen, b) daB man den Origi-
naltitel ,,Der Weg zum Christentum. Auf der
Suche nach geistlichem Wachsen* nicht mo-
disch verdndert hitte.

Denn es lohnt sich, von diesen interessanten,
erfahrungsgesittigten ,,Haus‘‘-Exerzitien sich
AnstéBe geben zu lassen. J. Sudbrack SJ

Wolff, Gottfried: Zeiten mit Gott. Evan-
gelische Exerzitien (Calwer Theologische
Monographien, Bd. 6). Stuttgart, Calwer
Verlag 1980. 147 S, kart., DM 19—

Es geht in dieser iberarbeiteten Leipziger
Doktorarbeit um Exerzitien im Bereich der
evangelischen Kirche. Der Stil ist eher berich-
tend als theologisch bewertend und fiir die Pra-
xis unterscheidend. Es liegt wohl an den biblio-
thekarischen Verhiltnissen, dal die Analyse
der Ansdtze in der Evangelischen Kirche
Deutschland gegeniiber der anglikanischen
Kirche etwas knapp ausgefallen ist.

Der katholische Leser wird zu diesem Buch
mehreres sagen miissen: Zuerst einmal ist er
dankbar, fundiert, wenn auch liickenhaft, iiber
diese Bewegung zu erfahren. Der Bericht iiber
»Retreatarbeit in der anglikanischen Kirche**
(33-78) ist iiberdies praktisch und voll von
konkreten Hinweisen, so daB dort manche
Hinweise fiir Exerzitien im katholischen Be-
reich zu entnehmen sind.

Weiter ist er dankbar, fiir das Engagement,
mit dem Pfarrer Wolff in seiner Kirche diese
zentral-christlichen Ubungen bekanntmacht.
Er wird anch dankbar anerkennen, wie gut
christlich, manchmal auch recht ignatianisch,
der Autor die ,,geistlichen Ubungen** darstellt.

Zuletzt aber tauchen die Fragen auf, die
auch im katholischen Bereich noch immer zu-
wenig bedacht werden: Art der Meditation,
Unterscheidung der Erfahrung, Ausbildung
usw. Um nur eines anfzuzeigen: LBt sich die
Kritik, die Wolff an Rittelmeyer mit Recht iibt,
nicht auch an manche katholische Praktik an-
legen? Und ist der Weg, den z. B. der Bruder
von Taizé, Emery, in seiner ,,Meditation der



Buchbesprechungen

Heiligen Schrift aufzeigt, nicht christlicher als
manches, was Wolff lobend aus dem katholi-
schen Bereich anfiihrt? (Vgl. VII, 3: Za-Zen.)
Das Buch leidet unter dem offensichtlichen
Mangel an lebendiger Beriihrung mit den au-
genblicklichen Stromungen der westlichen
Welt. Aber es zeigt aus gut christlichem Glau-
ben und in solider Theologie fiir jedermann
auf, wic wichtig im Christentum Zeiten fiir
Gott, Excrziticn, Retreat usw. sind. Ob nicht
auch manche Jesuiten noch immer zuwenig den
Schatz, den Ignatius ihnen in die Hand gab, zu
werten wissen? Pfarrer Wolff kann von evan-
gelischer Seite aus einen Weg dorthin offnen.
J. Sudbrack SJ

Sudbrack, Josef: Ja, du bist es. Meditatio-
nen zu den Ich-bin-Worten Jesu. Echter
1981, 48 S., kart., DM |

Israels wohl durch keine so groBen Schicksals-
schlage zu erschiitterndes Vertrauen in die Zu-
kunft griindet im Sinai-Glauben an die ,,Ich-
bin-da-Versicherung“ seines Bundesgottes.
Ebenso lassen sich der Mut und die unbedingte
Zuversicht der Apostel, das Evangelium einer
ablehnenden Umwelt verkiindigen zu wollen,
nur aus einer Erfahrung erkléren: Jesus ist der
Immanuel. SchlieBlich: Ein Wort gottlicher
Selbstzusage aber begleitet auch die Kirche auf
dem Weg durch die Zeit: ,,Ich bin bei euch alle
Tage bis znm Ende der Welt.* (Mt 28, 20) Ge-
nau in diese Erfahrung des ,,Ich bin da*“ will J.
Sudbrack einfithren. Dies geschieht in zehn
Meditationen. Den inneren Bezugspunkt bil-
det jeweils ein ,Ich-bin-Wort*“ Jesu. Oft
kniipft der Autor an ganz schlichte Alltagssi-
tuationen an. Worte Jesu wie ,,Ich bin da als
dein Weg*“ gewinnen somit an Erfahrungsqua-
litét, steigen auf aus bloB literarischem Nebel.
SchwarzweiBaufnahmen ganz unterschiedli-
cher Motive stellen quasi den optischen Bezug
zu den genannten Herrenworten dar.

Eine gelungene Konzeption, die dem Leser
sehr anschaulich den inneren Reichtum der je-
suanischen Selbstaussage zu erschlieBen ver-
mag. H. Biallowons

398

Spiecker, Kyrilla: Markierungen, Einsich-
ten, Weghilfen. Bilder v. Georg Meister-
mann. Wirzburg, Echter 1981. 102 S.,
brosch. DM 10,80.

Dieses schmale Béndchen, mit knappen, sinn-
spruchartigen Sétzen und abstrakt wirkenden
Ausschnitten aus den Wiirzburger Dom-Fen-
stern Meistermanns bildet eine runde Einheit.
Die Sitze (ob man sie immer in Gedichtform
niederschreiben muB?) zeigen auf den Men-
schen und fiihren ihn in die Gotteserfahrung
und Glaubensverwirklichung hinein. Die #u-
Berste Sparsamkeit an Worten 148t das We-
sentliche aufscheinen. J. Sudbrack SJ

Boff, Leonardo: Kreuzweg der Gerech-
tigkeit, mit Illustrationen von Lucia Jo-
chamowitz. Mainz, Matthias-Griine-
wald-Verlag, 1980. 90 S., kart. DM 9,80.

Die Kreuzwegmeditationen des siidameri-
kanischen Befreiungstheologen L. Boff (vgl.
GuL 53, 1980, 266—280) bringen jeweils zu-
erst eine Art von ,,narrativer (erzihlender)
Theologie, wo die dargestellte Szene in ihrer
theologischen Tiefe aufleuchtet. Nach dem
,,Damals‘ folgt ein ,,Heute*, das diese erzihlte
Theologie umsetzt in Aktualitdt. Der franzis-
kanische Vf. zeigt, daB er seine Theologie
ebensogut versteht wie seinen Mitmenschen:
Durch das Opfer Jesu wirken Leid und Armut
von heute weiter fiir die Befreiung der Men-
schen. Die Kreuzwegbilder (Federzeichnun-
gen) sind eine Synthese von Aktualisierung
(Menschen von heute) und Surrealismus (Di-
monengestalten). Der betende Leser wird
schnell spiiren, da ein Befreiungstheologe ihn
auf dem Kreuzweg Jesu fiihrt. Auch hier heift
die I5. Station Auferstehung. J. Sudbrack SJ



Buchbesprechungen

Le Saux, Henri — Abhishiktananda,
Swa-mi: 1. Der Weg zum anderen Ufer.
Die Spiritualitit der Upanishaden.
(Diederichs Gelbe Reihe, DG 26 Indien)
Diisseldorf/Kdln, Eugen Diederichs Ver-
lag 1980. 240 S., kart.,, DM 19,80; 2.
ders.: Das Feuer der Weisheit. Ein Bene-
diktiner verbindet den lebendigen christ-
lichen Glauben mit dem reichen spirituel-
len Erbe Indiens. Bern/Miinchen/Wien,
Scherz-Verlag fiir Otto Wilhelm Barth
Verlag 1979. 206 S., Ln.,, DM 22,—; 3.
ders.: Die Gegenwart Gottes erfahren.
Erneuerung christlichen Betens in Be-
gegnung mit dem Hinduismus. Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag 1980. 128
S., kart., DM 18,80; 4. Endlos ist die Zeit
in Deinen Handen. Mit den Hindus beten.
Gesammelt, libers. und eingel. von Igna-
tius Puthiadam und Martin Kdmpchen.
Kevelaer, Verlag Butzon u. Bercker
1978. 202 S, Ln., DM 21,—.

Mit seinem Landsmann Abbé J. Monchanin
und dem Benediktiner Beda Griffith gehort
Dom Henri Le Saux OSB (1910-1973) zu den
Pioniergestalten, die in unserer Zeit dasjenige
weiterfiihren mochten, was Jesuiten schon im
17. Jahrhundert versuchten: in die indische
Kultur und Mystik eintauchen und von dort aus
das Gesprich mit dem Christentum fithren. Le
Saux oftmals und scharf geifielt, es tut. So heif3t
lich gefiihrt, da er Indien nicht mehr verlieB,
sich zuriickzog in eine Einsiedelei, dort medi-
tierte, studierte und schrieb; nur noch zu
,,okumenischen‘ Begegnungen in Indien selbst
verlie$3 er seine Klause.

1. Der Weg zum anderen Ufer bezeugt ein Ein-
dringen in den Geist der Upanishaden (das
geistlichste Dokument des hinduistischen
,,Kanons®), wie es kanm einem geborenen In-
der gelingt. Es sind gesammelte Schriften, vor-
ziiglich iibersetzt und mit viel Sympathie einge-
leitet. Die Einfiihrung in die alten Upanishaden
mit den etwa vierzig Seiten ,,Schliisselworten
ist zwar nicht leicht zu lesen, aber faszinierend
wie kaum etwas anderes iiber dieses Thema. Le
Saux’ letzte Schrift,,,Sanny “asa oder der Ruf in
die Wiiste" ist ein persdnliches Zeugnis iiber
sein eigenes hinduistisch-benediktinisches
Monchsein, worin immer wieder die Briicke
zum Evangelium geschlagen wird. GroBartig

399

fand ich, wie das Uberschreiten aller Zeichen
und aller irdischen Wirklichkeit des Hinduis-
mus mit der Eucharistie, dem alles iiberstei-
genden Ganz-Opfer, parallelisiert wurde; si-
cher sind Sterben und Tod als Grunderfahrun-
gen und zugleich Nicht-Erfahrungen der wich-
tigste Ansatzpunkt zam Gesprich (193). Aber
daneben gibt es Stellen, wo der Tod verharm-
lost wird: ,,In seiner Verkldrung offenbarte
sich seine volle Herrlichkeit ... selbst der Tod
konnte dieses Erwachen nicht beeintrichti-
gen.* (195) Das ist kaum noch das Kreuz Jesu
Christi.

Esist {iberhaupt ein Buch, das Fragen stellt —
aber Fragen aus der Existenz heraus, nicht wie
der fernostliche Import in den Westen, den Le
Saux oftmals und scharf geifielt,es tut. So heifit
es 134: ,,Leider fiihlen sich die nach spiritueller
Erfahrung Suchenden oft von Pseudophino-
menen angezogen, wie z. B. von den verschie-
denen europiischen Versionen des Zen, Yoga
oder anderen hinduistischen Disziplinen ...
Man sieht z. B. hiufig, daB die upanishadische
Erfahrung ... in Verbindung gebracht wird mit
einer Art Super-Religion ... (sie) hat nichts mit
irgendeiner Religion zu tun. ... Sie ist die end-
giiltige Erfahrung des menschlichen Geistes,
der sich die Religionen stellen miissen ...
Doch anderswo klingen andere Bewertungen
auf: ,,Der Ruf zur vollkommenen Entsagung
iibersteigt die Grenzen der Religionen ... (er
liegt) jeder besonderen religiosen Formulie-
rung voraus.. Dieser grundlegende Auf-
schwung zu dem Unendlichen kann von den
Sinnen und von dem Verstand nicht mehr er-
reicht werden ... Jenseits der Formen ... der
Unterschiede ...« (173).

Mir scheint, daB die Ubersetzerin diese
letzte Tendenz zu stark ausgezogen hat:
,,Henri Le Saux hatte endlich jenes ,Erwachen
zur Wirklichkeit in der Nichtdualitit des Gei-
stes‘ erfahren, jenen Zustand, den Heinrich
Seuse folgendermaBen beschreibt ... (23 —
Die Ontologisiernng des folgenden Seuse-Zi-
tats widerspricht dessen Grund-Erfahrungen,
der Begegnung mit dem ,,Herzens-Gelieb-
ten*).

Das Buch sollte als Arbeits- und Diskus-
sions-Buch gebraucht werden, nicht aber als
Buch der Losungen und fertigen Bewertungen
(wie es oftmals erscheint); zu dem Zweck wire
es gut, wenn im Glossar auch die Seiten ange-
geben wiiren, auf denen Le Saux selbst aus-
driicklich oder beildufig die Begriffe erklart.



Buchbesprechungen

2. Im zweiten Buch von der gleichen Uberset-
zerin wird ihre Deutong der Geistigkeit Le
Saux’ allerdings fraglich. Der Hindu-Benedik-
tiner beschreibt das Leben eines hinduistischen
Wandermonches. 1n der Einleitung schildert
die Ubersetzerin das ldeal, worin erlebt wer-
den soll, ,,daB dieses Mysterinm, dieses Abso-
lute, dieser Atman nicht etwas anderes. etwas
zweites sondern scin eigenes Ich im tiefsten
Grund seines BewuBtseins.” (16) Wie steht
dies zu den klaren Ausfiihrungen die Le Saux
in Indische Weisheit — Christliche Mystik
(1968) macht? ,,Die Erfahrung der Inder
hatte uns schon gezwungen, im Menschen ein
tieferes BewuBtseinsfeld anznnehmen ... Die
Erfahrung Jesu zwingt uns, im intelligenten
Geschopf eine BewnBtseinsebene — und daher
auch eine Seinsebene — anzunehmen, die die
Héhe des Advaita (der indischen Erfahrung
von Einheit, Nicht-Dualitit) ebenso sicher
ibersteigt, wie diese iiber die bloB poetische
Stufe des menschlichen Geistes hinausgeht.*
(115) ,,Einzig in und durch Christus konnte die
Vereinsamung des Atman-brahman (hdchstes
Selbst — letztes Prinzip) iiberstiegen werden
und das einzige Aham (Ich) sich dem Du der
absoluten Wahrheit 6ffnen. (121)

Solange nicht feststeht, da3 Le Saux diese
bewuBt ausgefiihrten Vergleiche von Christen-
tuom und Hindunismns zuriickgenommen hat,
solite man ihm nichts anderes unterschieben.
3. Die notwendig werdende Diskussion aber
wird im dritten Buch deutlich, wo er bewuBt die
christliche Erfahrungssynthese versucht. Es
gibt schone Sitze: ,,Kontemplation und Gebet
sind wie das Atmen der Seele des wahren Jiin-
gers Jesu, ja sogar eines jeden Menschen, der
seine Berufung als Mensch erkannt hat.“ (16)
Und auch die SchluBgedanken, die den Unter-
schied des Christentums zom Hinduismuos her-
vorheben, sind beherzigenswert: ,,Eine Reli-
gion wie der Hindnismus kann sich zofrieden-
geben mit der Gegenwart Nicht-Konvertierter
... (im Urtext wohl: nicht personal Bekehrter).
Hingegen wird man nicht als Christ geboren,
sondern man wird einer ... Das Christentum ist
zweifellos die einzige Religion, die das mensch-
liche Leben tragisch versteht.“ (116-8) Das
hei3t wohl, daB das Kreuz nicht ans der Erfah-

400

rung hinausgedringt werden kann, auch nicht
aus der tiefsten Gottesmystik. Letzteres aber
scheint nun Le Saux an den anderen Stellen zu
versuchen. Er glaubt, daB man in eine reine
Gegenwart, die jenseits der Unrohe dieser
Welt stehe, schon wihrend dieses Lebens ein-
dringen kann. ,,Die Zerstreunungen nehmen
von selbst ab, bald verschwinden sie fast voll-
stindig ..., es sind Trdume ohne Bestindigkeit,
die den Grund des BewuBtseins unberiihrt las-
sen ... SchlieBlich fiihlt sich der Geist des Men-
schen vom Geist Gottes hinweggetragen, und
er versinkt in eine Art wachenden Schlafs, in
dem jede Erinnerung und jeder besondere Ge-
danke verschwinden. Erst dann betet der
Mensch im Geist und in der Wahrheit ...* (90)

Das biblische Wort von ,,stindig beten“ wird
als ein ruhiger, nachtloser BewnBtseinszustand
in Gott interpretiert. Jesus in seiner Mensch-
heit ist dann nur noch ,,ein Zeichen, das iiber-
stiegen werden soll*“ (19).

Man wird nicht bezweifeln konnen: die Inte-
gration ist Le Saux — wenigstens in diesen Bii-
chern — nicht vollig gelungen. Ein Grund ist
leicht zu sehen: Als einziger moderner Theo-
loge wird Rudolf Bultmann (25) zitiert. Mit
dessen Flucht vor Raum und Zeit in das exi-
stentielle Betroffensein von Gott aber wird
man kanm ein christlicher Gesprachspartner
fiir den Hinduismus.

Zu wiinschen aber ist, daf die Anregungen
dieses groBen Mannes weitergegeben und wei-
ter durchdacht und weiter durchlebt werden.
4. Wie reich und erfrischend die Begegnung
christlichen Betens mit hinduistischer Geistig-
keit sein kann, zeigt ein ,,Gebetbuch*, das in
Zusammenarbeit eines Inders und eines Dent-
schen entstanden ist. Eine gute, etwas zu lange
Einleitung gibt einen Uberblick iber die Ge-
schichte des Hinduismus und arbeitet mit Wis-
sen und Sympathie die Eigengestalt von christ-
lichem und hinduistischem Beten heraus. Die
Texte —von den Veden bis zum Nobelpreistra-
ger Rabindranath Tagore (1 1941) —sind in ein
Anfstiegsschema zur Vereinignng mit Gott
eingebracht und zeigen, wie befruchtend fiir
das eigene Beten eine Begegnung mit dieser
hohen Religiositdt sein kann. Ein wahrhaft
okumenisches Gebetbuch! J. Sudbrack SJ





