Gott als Kind

Eine heilsame Erinnerung zu Weihnachten

Josef Sudbrack, Miinchen

Wieder einmal schlage ich ein Weihnachtsliederbuch auf; wieder einmal gehen
meine Augen den Textzeilen nach, wiahrend ich vertraute Melodien vor mich
hin summe:

Ein Kind geborn zu Bethlehem,

des freuet sich Jerusalem. Halleluja, Halleluja.

Sie fielen nieder auf ihre Knie

und sprachen: ,Gott und Mensch ist hie.° Halleluja, Halleluja.
Aber mein ,,modernes** Denken bereitet mir Unruhe. Ist dieser alte Gesang
nicht zu naiv, zu anthropomorph, zu riickstindig und zu primitiv? Kann ein
Mensch an der Schwelle zum dritten Jahrtausend noch glauben und singen:
Gott wird Mensch; dieser Mensch da ist Gott? Von allen Seiten, von auBerhalb
und von innerhalb der Kirche her werden Stimmen laut gegen die Botschaft
von Gott als Kind.

Im westlichen Denken, das von Naturwissenschaft und klarer Logik gepragt
ist, meint man, es sei offensichtliche Mythologie, wenn man von der Mensch-
werdung Gottes spricht. Man diirfe hochstens sagen: Da ist ein Mensch, der so
sehr Mitte der Geschichte wurde, so sehr von Gott eingesetzt ist zum Sinn des
Lebens, dal wir ihn als den von Gott gesandten Messias verehren diirfen. Wer
mehr von diesem Kind in Bethlehem aussage, versiindige sich gegen den
menschlichen Verstand.

In der Ostlichen Erfahrungswelt, die in meditativ-psychologischen Kreisen
gepflegt wird, denkt man sehr dhnlich: Dieses Kind von Bethlehem tréigt das
Gottliche in sich — so wie wir alle, nur tiefer, giiltiger, ganzheitlicher. Es hat uns
durch die Begegnung mit ihm einen neuen Zugang zum Bereich des Tran-
szendenten, Géttlichen erdffnet. Aber es wire doch primitiver Anthropomor-
phismus und magische Religiositit, auch dieses Gottliche, das uns in diesem
Kind begegnet, nun mit einem ,,Du‘** zu benennen, als sei es ein ,,Jemand*,
eine ,,Person*. Mit der ,,Du*“-Aussage fiir Gott formen wir uns doch ein Bild
Gottes nach dem Bild des Menschen, tun wir genau das, was die hl. Schrift uns
verbietet: Du sollst dir von Gott kein Bild machen.

Aber dann stehen Zeugen vor meinem Auge, die nun wahrhaftig keine pri-
mitive, anthropomorphe Religiositit bekunden: Franz von Assisi, der fiir die
Menschen seiner Zeit eine Weihnachtskrippe baute, um in diesem Zeichen das
gottliche Kind anzubeten; Ignatius von Loyola, der in seinen geistlichen
Ubungen gerade die Weihnachtsszene liebevoll beschreibt und wie ein kleines



Josef Sudbrack 402

Kind vor dieser Szene beten méchte; Charles de Foucauld, der im Kind-Wer-
den Gottes dessen GroBe und das Vorbild fiir sein Leben wie das seiner ,, Klei-
nen Briider und Schwestern* fand. Ich erinnere mich an meine Studienjahre,
wihrend derer ich lernen durfte, dal die Theologie der Kirchenviter Jesus
Christus mehr von der Menschwerdung Gottes her zu begreifen suchte, wih-
rend das Mittelalter den Erlosungstod in die Mitte des Verstehens riickte.

Ist das alles vergangene anthropomorphe Mythologie? Ausdruck einer un-
terentwickelten Stufe der Religiositdt? Ist die heutige fromme Christenheit —
Papst, Bischofe, Theologen, Priester und all die Gldubigen — nur ein Relikt der
Vergangenheit? Soll man Jesus Christus nicht mehr als ,,Gott* anreden? Soll
man nicht mehr ,,Du* zu ihm sagen? Mul} der personale Gottesbegriff der
Christenheit gereinigt werden zu einem géttlichen ,,Etwas‘‘, das alles durch-
webt? Mul} die Menschwerdung Gottes entmythologisiert werden zu einem —
gewill von Gott berufenen und von ihm erhobenen — Super-Menschen?

Mir kommt ein Gedicht von Nelly Sachs in den Sinn; die liberale Jiidin hat
mehr Sensibilitit fiir das Christentum entwickelt als mancher getaufte Christ.

Einer

wird den Ball

aus der Hand der furchtbar

Spielenden nehmen.
Das Gedicht malt diese Zukunftsschau mit gewaltigen kosmischen Bildern mit
Feuer und Sternenkraft. Dann sammelt es die Vision ein zu zarten Versen:

Einer wird kommen

und ihnen das Griin der Friihlingsknospe

an den Gebetsmantel nihen

und als Zeichen gesetzt

an die Stirn des Jahrhunderts

die Seidenlocke des Kindes.
Die Zeilen griinden in der Jesaja-Weissagung (7, 14—-16; 9, 1-6; 61, 1-11).
Aber sie weisen auch auf das Kind, das nach Matthius (1, 23) den von Jesaja
vorhergesagten Namen erhalten wird: ,,Immanuel, das heift iibersetzt: Gott
ist mit uns*‘; sie zeigen auf das Kind in der Krippe.

Wir kénnen auch heute nicht aufrechnen, was das Zeichen der Engel bedeu-
tet: ,,Jhr werdet ein Kind finden, das, in Windeln gewickelt, in einer Krippe
liegt.* (Lk 2, 12) Mit Recht versuchen die Kirche und die Theologen, es in
immer neuen Versuchen lesbar zu machen fiir unsere Zeit. Aber ist die Mitte
des Zeichens nicht genau das, was Nelly Sachs anspricht, was die Christenheit
iiber zwei Jahrtausende erfahren durfte und was ihre groen Gestalten — Hei-
lige und Reformatoren — verehrten: In diesem Kind diirfen wir Gott anspre-
chen, der sich zu uns herabgelassen hat, der unter uns Menschen sichtbar,
Fleisch wurde und uns zu Schwestern und Briidern Gottes gemacht hat.



Gott als Kind 403

Die dogmatische Lehre liber Jesus, den wir als Gott und als Menschen ver-
chren, ist ndmlich zuerst eine Erfahrung, eine ,heilsame Erinnerung*: Wir
diirfen Du zu Gott sagen, wir diirfen ihm mit der Vertraulichkeit nahen, mit der
wir einem Menschen nahen. Und zugleich bleibt Gott Geheimnis, das uner-
griindbar am Ende und am Anfang von allem steht: Mit Jesus diirfen wir den
Vater verehren, der das Urgeheimnis der Schopfung ist. Die Kraft zu diesem
Grundtun der menschlichen Hingabe an den Sinn des Lebens ist wiederum
Gottes Gabe, ist Gott selbst: Wir haben den Geist empfangen, in dem wir beten
konnen: Abba-Vater, schreibt Paulus.

Die Jesus-Erfahrung sprengt die allzu primitiven Bilder von Gott als dem
guten Mann mit dem Bart, von einer Personalitdt nach menschlichem Bild. Sie
sprengt es zu der gewaltigen Erfahrung von Gott dem ,,Vater und dem Sohn
und dem Heiligen Geist*.

Im Weihnachtsglauben kristallisiert sich die christliche Dogmatik in der
,.heilsamen Erinnerung* an das gottliche Kind, wic unsere Lieder es besingen.
Gott als Kind — das heifit dariiber hinaus Hoffnung; denn jedes Kind ist ein
Zeichen der Hoffnung, daB das junge Leben eine Zukunft vor sich hat. Gott als
Kind - das heifit die Behutsamkeit des Friedens; denn es ist eine Absage an alle
Macht, an Muskelkraft und technisierte Intelligenz; der Friede eines Kindes
kann nur ein Geschenk sein.

In der heilsamen Erinnerung an das Kind lebt die Jesaja-VerheiBung:

Denn uns ist ein Kind geboren, ein Sohn ist uns geschenkt.

Die Herrschaft liegt auf seinen Schultern;

man nennt ihn: Wunderbarer Ratgeber, Starker Gott,

Vater in Ewigkeit, Fiirst des Friedens.

Seine Herrschaft ist groB3, und der Friede hat kein Ende.
Die Schluf3strophe des Gedichtes von Nelly Sachs kann uns mahnen, daB die-
ser Glaube an das Geheimnis der Weihnacht kein Relikt ist aus der Naivitit der
Kindertage, sondern eine Tiir 6ffnet zur Zukunft, zum Geheimnis Gottes, der
uns Zukunft sein will:

Hier ist

Amen zu sagen

diese Kronung der Worte die

ins Verborgene zieht

und

Frieden

du groBles Augenlid

das alle Unruhe verschlieBt

mit dem himmlischen Wimpernkranz

Du leiseste aller Geburten.





