
Gott als Kind 
Eine heilsame Erinnerung zu Weihnachten 

Josef Sudbrack, München 

Wieder einmal schlage ich ein Weihnachtsliederbuch auf; wieder einmal gehen 
meine Augen den Textzeilen nach, während ich vertraute Melodien vor mich 
hin summe: 

Ein Kind geborn zu Bethlehem, 
des freuet sich Jerusalem. Halleluja, Halleluja. 
Sie fielen nieder auf ihre Knie 
und sprachen: ,Gott und Mensch ist hie.' Halleluja, Halleluja. 

Aber mein •modernes" Denken bereitet mir Unruhe. Ist dieser alte Gesang 
nicht zu naiv, zu anthropomorph, zu rückständig und zu primitiv? Kann ein 
Mensch an der Schwelle zum dritten Jahrtausend noch glauben und singen: 
Gott wird Mensch; dieser Mensch da ist Gott? Von allen Seiten, von außerhalb 
und von innerhalb der Kirche her werden Stimmen laut gegen die Botschaft 
von Gott als Kind. 

Im westlichen Denken, das von Naturwissenschaft und klarer Logik geprägt 
ist, meint man, es sei offensichtliche Mythologie, wenn man von der Mensch- 
werdung Gottes spricht. Man dürfe höchstens sagen: Da ist ein Mensch, der so 
sehr Mitte der Geschichte wurde, so sehr von Gott eingesetzt ist zum Sinn des 
Lebens, daß wir ihn als den von Gott gesandten Messias verehren dürfen. Wer 
mehr von diesem Kind in Bethlehem aussage, versündige sich gegen den 
menschlichen Verstand. 

In der östlichen Erfahrungswelt, die in meditativ-psychologischen Kreisen 
gepflegt wird, denkt man sehr ähnlich: Dieses Kind von Bethlehem trägt das 
Göttliche in sich • so wie wir alle, nur tiefer, gültiger, ganzheitlicher. Es hat uns 
durch die Begegnung mit ihm einen neuen Zugang zum Bereich des Tran- 
szendenten, Göttlichen eröffnet. Aber es wäre doch primitiver Anthropomor- 
phismus und magische Religiosität, auch dieses Göttliche, das uns in diesem 
Kind begegnet, nun mit einem •Du" zu benennen, als sei es ein •Jemand", 
eine •Person". Mit der •Du"-Aussage für Gott formen wir uns doch ein Bild 
Gottes nach dem Bild des Menschen, tun wir genau das, was die hl. Schrift uns 
verbietet: Du sollst dir von Gott kein Bild machen. 

Aber dann stehen Zeugen vor meinem Auge, die nun wahrhaftig keine pri- 
mitive, anthropomorphe Religiosität bekunden: Franz von Assisi, der für die 
Menschen seiner Zeit eine Weihnachtskrippe baute, um in diesem Zeichen das 
göttliche Kind anzubeten; Ignatius von Loyola, der in seinen geistlichen 
Übungen gerade die Weihnachtsszene liebevoll beschreibt und wie ein kleines 



Josef Sudbrack 402 

Kind vor dieser Szene beten möchte; Charles de Foucauld, der im Kind-Wer- 
den Gottes dessen Größe und das Vorbild für sein Leben wie das seiner •Klei- 
nen Brüder und Schwestern" fand. Ich erinnere mich an meine Studienjahre, 
während derer ich lernen durfte, daß die Theologie der Kirchenväter Jesus 
Christus mehr von der Menschwerdung Gottes her zu begreifen suchte, wäh- 
rend das Mittelalter den Erlösungstod in die Mitte des Verstehens rückte. 

Ist das alles vergangene anthropomorphe Mythologie? Ausdruck einer un- 
terentwickelten Stufe der Religiosität? Ist die heutige fromme Christenheit - 
Papst, Bischöfe, Theologen, Priester und all die Gläubigen - nur ein Relikt der 
Vergangenheit? Soll man Jesus Christus nicht mehr als •Gott" anreden? Soll 
man nicht mehr •Du" zu ihm sagen? Muß der personale Gottesbegriff der 
Christenheit gereinigt werden zu einem göttlichen •Etwas", das alles durch- 
webt? Muß die Menschwerdung Gottes entmythologisiert werden zu einem • 
gewiß von Gott berufenen und von ihm erhobenen - Super-Menschen? 

Mir kommt ein Gedicht von Nelly Sachs in den Sinn; die liberale Jüdin hat 
mehr Sensibilität für das Christentum entwickelt als mancher getaufte Christ. 

Einer 
wird den Ball 
aus der Hand der furchtbar 
Spielenden nehmen. 

Das Gedicht malt diese Zukunftsschau mit gewaltigen kosmischen Bildern mit 
Feuer und Sternenkraft. Dann sammelt es die Vision ein zu zarten Versen: 

Einer wird kommen 
und ihnen das Grün der Frühlingsknospe 
an den Gebetsmantel nähen 
und als Zeichen gesetzt 
an die Stirn des Jahrhunderts 
die Seidenlocke des Kindes. 

Die Zeilen gründen in der Jesaja-Weissagung (7,14-16; 9,1-6; 61,1-11). 
Aber sie weisen auch auf das Kind, das nach Matthäus (1, 23) den von Jesaja 
vorhergesagten Namen erhalten wird: •Immanuel, das heißt übersetzt: Gott 
ist mit uns"; sie zeigen auf das Kind in der Krippe. 

Wir können auch heute nicht aufrechnen, was das Zeichen der Engel bedeu- 
tet: •Ihr werdet ein Kind finden, das, in Windeln gewickelt, in einer Krippe 
liegt." (Lk 2, 12) Mit Recht versuchen die Kirche und die Theologen, es in 
immer neuen Versuchen lesbar zu machen für unsere Zeit. Aber ist die Mitte 
des Zeichens nicht genau das, was Nelly Sachs anspricht, was die Christenheit 
über zwei Jahrtausende erfahren durfte und was ihre großen Gestalten - Hei- 
lige und Reformatoren - verehrten: In diesem Kind dürfen wir Gott anspre- 
chen, der sich zu uns herabgelassen hat, der unter uns Menschen sichtbar, 
Fleisch wurde und uns zu Schwestern und Brüdern Gottes gemacht hat. 



Gott als Kind 403 

Die dogmatische Lehre über Jesus, den wir als Gott und als Menschen ver- 
ehren, ist nämlich zuerst eine Erfahrung, eine •heilsame Erinnerung": Wir 
dürfen Du zu Gott sagen, wir dürfen ihm mit der Vertraulichkeit nahen, mit der 
wir einem Menschen nahen. Und zugleich bleibt Gott Geheimnis, das uner- 
gründbar am Ende und am Anfang von allem steht: Mit Jesus dürfen wir den 
Vater verehren, der das Urgeheimnis der Schöpfung ist. Die Kraft zu diesem 
Grundtun der menschlichen Hingabe an den Sinn des Lebens ist wiederum 
Gottes Gabe, ist Gott selbst: Wir haben den Geist empfangen, in dem wir beten 
können: Abba- Vater, schreibt Paulus. 

Die Jesus-Erfahrung sprengt die allzu primitiven Bilder von Gott als dem 
guten Mann mit dem Bart, von einer Personalität nach menschlichem Bild. Sie 
sprengt es zu der gewaltigen Erfahrung von Gott dem •Vater und dem Sohn 
und dem Heiligen Geist". 

Im Weihnachtsglauben kristallisiert sich die christliche Dogmatik in der 
•heilsamen Erinnerung" an das göttliche Kind, wie unsere Lieder es besingen. 
Gott als Kind - das heißt darüber hinaus Hoffnung; denn jedes Kind ist ein 
Zeichen der Hoffnung, daß das junge Leben eine Zukunft vor sich hat. Gott als 
Kind - das heißt die Behutsamkeit des Friedens; denn es ist eine Absage an alle 
Macht, an Muskelkraft und technisierte Intelligenz; der Friede eines Kindes 
kann nur ein Geschenk sein. 

In der heilsamen Erinnerung an das Kind lebt die Jesaja-Verheißung: 
Denn uns ist ein Kind geboren, ein Sohn ist uns geschenkt. 
Die Herrschaft liegt auf seinen Schultern; 
man nennt ihn: Wunderbarer Ratgeber, Starker Gott, 
Vater in Ewigkeit, Fürst des Friedens. 
Seine Herrschaft ist groß, und der Friede hat kein Ende. 

Die Schlußstrophe des Gedichtes von Nelly Sachs kann uns mahnen, daß die- 
ser Glaube an das Geheimnis der Weihnacht kein Relikt ist aus der Naivität der 
Kindertage, sondern eine Tür öffnet zur Zukunft, zum Geheimnis Gottes, der 
uns Zukunft sein will: 

Hier ist 
Amen zu sagen 
diese Krönung der Worte die 
ins Verborgene zieht 
und 
Frieden 
du großes Augenlid 
das alle Unruhe verschließt 
mit dem himmlischen Wimpernkranz 

Du leiseste aller Geburten. 




